

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة \*\* معرفتي www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة



بِ أَنْدُالْحَمْ أَلْحَمِمُ

م والطنع مَجْفُوطَة الطبعَة إلأدُلِى الطبعَة إلأدُلِى

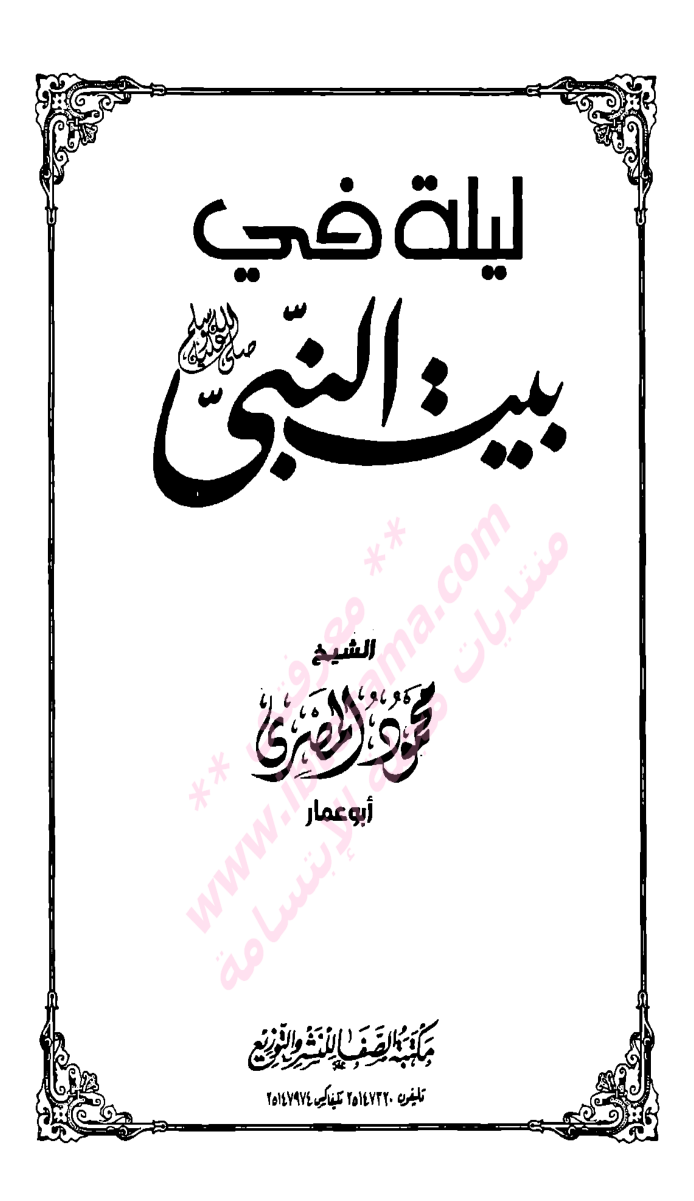
77316\_-11.7A

رقم الإيداع، ٢٠١٠/١٠٥٥

رنانتبان التمييلة ميايم التمييلة الميايم

الفريقة عن الفريقة

۱۲۷ مَنِدُن الأَرْهَ سَرِ المَامِ الْجَامِع الأَرْهَ سَرِ العَّاهِ وَ ٢٠١٤٧ ٢٠ ١٥١٤٧ مَرْالعَّاهِ ٢ ( رَرِّبُ لُاتِرَاكُ مِعْلِغَ لِمُجَلِّعِ الْأَرْهُ سَرِيْسَا ١٠١٤٢١١١ المَّالِينَ عَلَيْهِ ٢٥١٤٧٩٧٤ مَّ مَنْ الْمَالِيَّةِ فَلَّالِيَّ فَلَّالِيَّةِ فَلِيَّالِيَّةِ فَلِيْنَا فَلَا لَمُنْ فَالْمُولِيَّةِ فَلِيْ لِلْنَيْتُ رَوْلِلْفُورِيْنِيْعِ





# بنيه ليلفوا لأتمزال يحينهم

## مقدمت الناشر

الحمد لله رب العالمين؛ والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن اتبعه بإحسان إلى يوم الدين.

فمازال فضل الله العظيم الكريم يتوالَى علينا بالتوفيق لإخراج ونشر الكتب الدينية المبينة لشرع ربنا تبارك وتعالَى، فقد مَنَّ علينا سبحانه بالتوفيق لإخراج عدة طبعات جديدة للمصحف الشريف، حرصنا فيها على غاية الإتقان في جميع ما يتعلق بها.

كما وفقنا لإخراج كتب تفسير كتاب الله العزيز سواء كان كاملاً أو مفرقًا على هيئة سورة تلو السورة، أو مجموعة سور، أو موضوع تلو الموضوع، كآيات الأحكام وغير ذلك من العلوم المتعلقة بالكتاب العزيز، كما وفقنا لإخراج كتب الحديث النبوى الشريف والتي عليها قوام هذا الدين وهي بيان وتفسير لكتاب الله العزيز، والتي قام بها الجهابذة الأولون من سلفنا الصالح علماء الحديث، الذين وفقهم الله – عز وجل – لتوصيل الدين وتبليغه كتابًا وسنة، قولاً وفعلاً، نصاً وفَهمًا وعملاً.

وقد أخرجنا بفضل الله عدة كتب، كموطإ الإمام مالك، وصحيح الإمام البخارى، ومسلم، وسير أعلام النبلاء، وفتح البارى بشرح صحيح البخارى، وشرح صحيح مسلم وغيرها من الكتب المتضمنة لحديث رسول الله عائلين واية ودراية وشرحا وبيانًا.

وأيضًا وفقنا لإخراج كتب العلوم الشرعية التي تخدم الكتاب والسنة بشتي

الأشكال. والتى قام بها من تبع الأولين بإحسان لبيان مراد الله - عز وجل-فى كتابه وسنة رسوله عاليا ، فى صور شتى ما بين المطول والمختصر، رحمنا الله وإياهم وغفر لنا ولهم وأحسن إلينا وإليهم.

ويسرنا اليوم أن نقدم هذا الكتاب الذى بين يديك أخى القارئ وهو كتاب «ليلة في بيت النبي عليه الله على المعلق المالة وهو إضافة جديدة لإصداراتنا والتي ترجو من الله - عز وجل- أن يتقبلها منا قبولاً حسنًا وأن ينفع بها الإسلام والمسلمين. إنه نعم المولى ونعم النصير.

والحمد لله رب العالمين وصلَّى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

مَنْتَ أَلِهِ الصَّفَ

جعلها الله مناراً لخدمة العلم والدين

# بينيديالكتاب

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونعوذ بالله تعالى من شرور أنفسنا وسيئات أعمالناء من يهده الله فسلا مُضل له ومن يضلل فلا هادى له. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِه وَلا تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم مُسلَّمُونَ ﴾(١).

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَاحِدَة وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثُ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ عَلَيْكُمْ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (٢).

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلاً سَدِيدًا ۞ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطع اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظيمًا ﴾ (٣) .

أما بعد:

فإن أصدق الحديث كتاب الله تعالى، وخير الهدى هدى مجمد عليه وشر الأمور مُحدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في الطر، وبعد:

فإن الله (جل وعلا) خلقنا لغاية عظيمة جليلة أخبر عنها في كتابه فقال: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلاَ لِيَعْبُدُونَ ﴾ (٤).

 <sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية: (١٠): أَنْ

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: الآية: (١).

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب: الأيتان: (٧٠، ٧١).

<sup>(1)</sup> سورة الذاربات: الآية: (٦٥).

وجعل للجنة طريقًا واحدًا خلف النبي ما على المعالى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرُّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ (١).

وقال تعالى: ﴿ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تُهْتَدُونَ ﴾ (٢).

فكل الطُّرِق إلى الجنة مسدودة إلا طريق من اقتفى آثار النبى عَيَّاكُمْ ولذا قِال النبى عَيَّاكُمْ ولذا قِال النبى عَيَّاكُمْ : «كل أمستى يدخلون الجنة إلا مَن أبَى» قالوا: ومن يأبى يا رسول الله؟ قال: «من أطاعنى دخل الجنة ومن عصانى فقد أبى» (٣).

پ ولکی نطیع النبی عَرِیجِ فی الله أن نعلم کیف کان النبی عَرِیجِ یعبد ربه (جل وعلا) وکیف کان هدیه وسنته فی کل شیء.

فسوف نُطُلِق العنان لحسيالنا لنتخيل كل ليلة أننا في بيت النبي عَيَّاتُهُم لنرى أحواله وأخلاقه ومعاملاته ولنتعلم ونتربَّى بين يديه ليكون ذلك حاديًا لنا لأن نتأسى ونقتدى به في أفعاله وأقواله وأحواله فنسعد في الدنيا بطاعته ونسعد في الآخرة بصُحبته في الجنة التي فيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر.

به وكانى بكم تقولون: هيا. . . أفسح المجال لكى نقضى أول ليلة فى بيت النبى عَرِّاتُهُم . . . . فتعالوا بنا لنتعايش بقلوبنا وأرواحنا مع ليلة فى بيت النبى عَرِّاتُهُم . . .

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

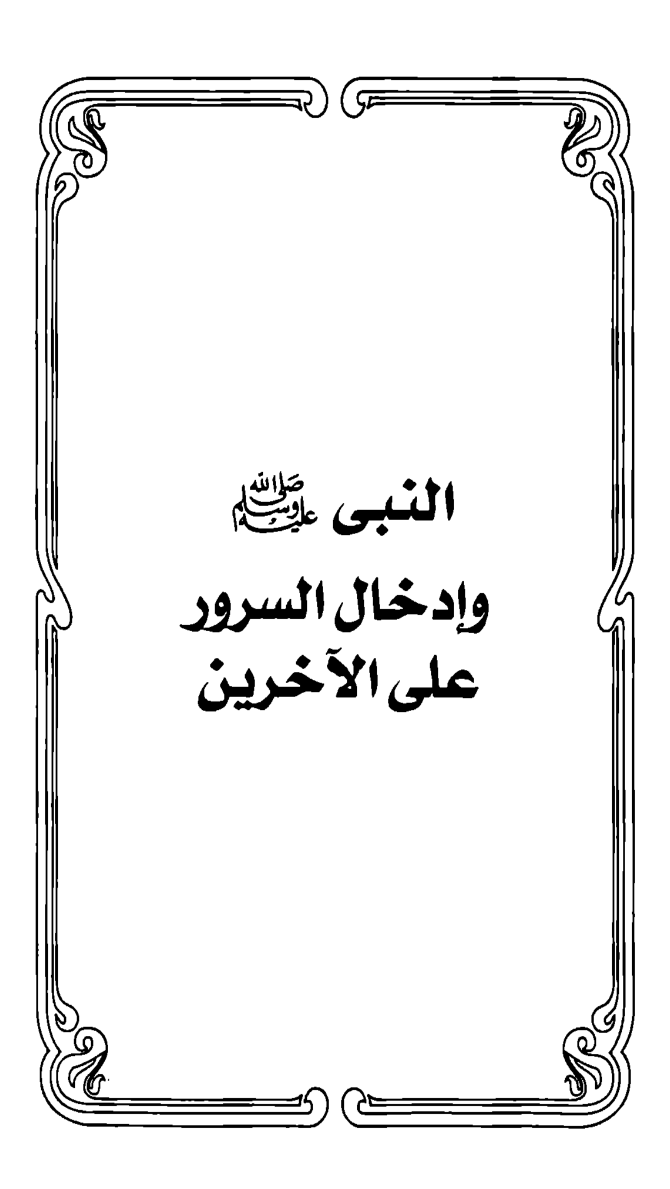
وكتبه الفقير إلى عفو الرحيم الغفار المحب للنبي الحبيب المختار

> محمود المصري أبو عمار

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام: الآية: (١٥٣).

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف: الآية: (١٥٨).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٧٢٨٠) كتاب الاعتصام.



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# النبي ﷺ وإدخال السرور على الآخرين

#### تعسالوا نزور بيت الرمسول

#### ونسسمسد بنور نبى الوفسا

\* \* \*

وها نحن نتخيل مسرة أخرى أننا نسير في شوارع المدينة المنورة مستجهين إلى بيت الحبيب المصطفى عَلَيْكُم لنسعد برؤيته ونستأنس بمجالسته وترتوى قلوبنا بكلامه العذب الطيب.

\* وها نحن نطرق الباب. . والنبي عَيْكُ لِمُ يأذن لنا بالدخول.

فلما دخلنا وجدنا النبى عَلَيْكُم جالسًا مع بعض أصحابه ليُعلمهم عبادة لا يلتفت إليها كثيرٌ من الناس وهي عبادة: إدخال السرور على الآخرين.

فقال لهم عَرِيْكُ : «أَحَبُ الناس إلى الله أنفعهم، وأحب الأعمال إلى الله عز وجل سرور تُدخله على مسلم، أو تكشف عنه كربة، أو تقضى عنه دَينًا، أو تطرد عنه جوعًا، ولأن أمشى مع أخى المسلم في حاجة أحب إلى من أن أعتكف في المسجد شهرا، ومن كف غضبه، ستر الله عورته، ومن كظم غيظًا، ولو شاء أن يُمضيه أمضاه، ملأ الله قلبه رضى يوم القيامة، ومن مشى مع أخيه المسلم في حاجته حتى يُثبتها له، أثبت الله تعالى قدمه يوم تزل الأقدام، وإن سوء الخلق ليفسد العمل، كما يفسد ألحل ألعسل (1).

فتعالوا بنا لنتعلم كيف نُدخل السعادة على الآخرين.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) حسن: اخرجه الطبراني في الكبير (۱۲/۱۵)، وحنه العلامة الالبياني رحمه الله في صبحبح الجامع (۱۷).

#### احمل البشري للناس من حولك

إن الناس يحبون من يحمل لهم البشرى.

ولقد كان النبى عَلَيْكُم يسحرص كل الحسرص على أن يحمل البشرى للناس من حوله . . . فها هو يبشر خديجة ولي ببيت في الجنة من اللؤلؤ المجوف.

\* عن أبى هريرة فافت قال: أتى جبريل النبى عَلَيْكُم فقال: (يا رسول الله، هذه خديجة قـد أتتك معها إناء فيه إدام أو طعام أو شراب، فإذا هى أتتك فاقرأ عليها السلام من ربها - عز وجل - ومنّى وبشرها ببيت في الجنة من قصب (۱) لا صخب (۲) فيه ولا نصب (۱)».

\* وهو ها يبشر عائشة ﴿ وَاللَّهُ البراءة في قصة الإفك.

وها هو يبشر كعب بن مالك فطف بالبراءة بعدما تخلف عن غزوة
 تبوك ثم نزلت توبة الله عليه بعد خمسين يومًا.

· \* وها هو يبشر بعض الصحابة بالجنة.

\* وها هو يبـشر أبا بـكر رَفِقُك بأنه يُدعَى يوم القـيامـة من أبواب الجنة الثمانية.

\* وها هو يبشر أمته بأن من مات على التوحيد فإنه سيكون من أهل الجنة. . حتى وإن عُذَّب ببعض ذنوبه فإن مصيره في النهاية بأن يكون في الجنة.

\* وها هو يبشر بعض أصحابه بأن الجنة تشتاق إليهم.

<sup>(</sup>١) من قصب: المراد به قصب اللؤلؤ المجوف كالقصر المنيف.

<sup>(</sup>٢) صخب: هو الصوت المختلط المرتفع.

<sup>(</sup>٣) نُصَب: المشقة والنعب.

<sup>(1)</sup> متغق عليه: رواه البخاري (٣٨٢١) كتاب المناقب، ومسلم (٣٤٣٢) كتاب فضائل الصحابة.

قال عَرِيْكِم : الشناقت الجنة إلى ثلاثة: على وعمار وبلال، (١).

بل ويبشر بلالاً بأنه سمع صوت نعليه أمامه في الجنة.

وهكذا كان النبى عَلِيْكُم يحرص كل الحرص على حمل البشرى لكل من حوله...

# \* أيها الأخ الحبيب... أينها الأخت الفاضلة:

أين نحن من تلك الصفة؟.... ولماذا لا نحمل البشرى لكل من حولنا لنُدخل عليهم السعادة والسرور.

- فإن علم الـواحد منا خبـرًا يُدخل الفرحـة والسرور على قلب أخـيه فلماذا لا يبادر ويكون أول من يبشره. . . فهذا كله من كمال الإيمان.
- فلنحرص كل الحرص على أن نحمل البشريات الجميلة لإخواننا لتسعد قلوبهم ويكون ذلك كله في ميزان حسناتنا.

# الاهتمام بمشاعر الناس والفرح لفرحهم

الناس عمومًا يحبون أن يشعروا بقيمتهم. . لذا تجدهم أحيانًا يقومون ببعض التصرفات ليُلفتوا النظر إليهم . .! وقد يخترعون قلصصًا وبطولات لأجل أن يهتم الناس بهم أو يعجبوا بهم أكثر . .

لو رجع رجل إلى بيته قدادمًا من عمله متعبًا. . فلما دخل صالة البيت رأى أولاده الأربعة كل واحد منهم على حال . . أكبرهم عمره إحدى عشرة سنة . . يتابع برنامجًا في التلفاز . . والثاني يأكل طعامًا بين يديه . . والثالث يعبث بألعابه . . والرابع يكتب في دفاتره . .

فسلَّم الأب بصوت مسموع.. السلام عليكم.. فلم يلتفت إليه أحد.. ذاك منهمك مع برنامجه.. والثانى مأخوذ بألعابه.. والثالث مشغول بطعامه.. إلا الرابع.. فإنه لما التفت فرأى أباه.. نفض يده من دفاتره (١) حسن: رواه الترمذي (٣٧٩٧)، وأبو يعلى (١٤٢/١٢) وحسنه العلامة الالباني رحمه الله في صحيح الجامع (١٥٩٨).

وأقبل مُرحِّبًا ضاحكًا.. وقبَّل يد أبيه.. ثم رجع إلى دفاتره..

أي هؤلاء الأربعة سيكون أحب إلى الأب؟

أجزم أن جوابنا سيكون واحداً: أحبهم إليه الرابع.. ليس لأنه يفوقهم جمالاً أو ذكاءً.. وإنما لأنه أشعر أباه بأنه إنسان مهم عنده.. كلما أظهرت الاهتمام بالناس أكثر.. كلما ازدادوا لك حبًا وتقديرًا.. كان سيد الخلق عليه يراعى ذلك في الناس.. يُشعر كل إنسان أن قضيّتة قضيتُهُ.. وهمة هَمهُ.. (١).

\* ومن ذلك ما فعله طلحة بن عُبيد الله مع كعب بن مالك رَاهُكُ .

فعندما تخلف كعب بن مالك عن غزوة تبوك. وأمر النبى عليه الربيع أصحابه بهجر كعب بن مالك وصاحبيه هلال بن أمية ومرارة بن الربيع لأنهما أيضًا تخلّف عن الخروج لغزوة تبوك. واستمر الهجر خمسين يومًا حتى ضاقت عليهم أنفسهم.

وفي الليلة الخمسين. منزلت توبتهم على النبى عَلَيْكُمْ في ثلث الليل. وكان عَلَيْكُمْ في ثلث الليل. وكان عَلَيْكُمْ في بيت أم سلمة من فتلا الآيات. فقالت أم سلمة ولحيها:

يا نبى الله . . الا نُبشر كعب بن مالك؟

قال: «إذا يحطمكم الناس.. ويمنعونكم النوم سائر الليلة»..

فلما صلى النبى عَلَيْكُم الفجر. آذن الناس بتوبة الله عليهم. فانطلق الناس يبشرونهم. .

قال كعب: وكنت قد صليت الفجر على سطح بيت من بيوتنا. .

فبينما أنا جالس على الحال التي ذكر الله تعالى... قد ضاقت على فلسينما أنا جالس على الحال التي ذكر الله تعالى... وضاقت على الأرض بما رَحُبَت.. وما من شيء أهم إلى من أن أموت فلا يصلى على رسولُ الله عالي الله عالى الله عالي الله عالي الله عالى الله

<sup>(</sup>١) استمتع بحياتك / د . محمد العريفي (ص:٩٦).

فبينما أنا على ذلك، إذ سمعت صوت صارخ على جبل سلع بأعلى صوته يقول: ياااااا كعب بن مالك! ، أبشر ، فخررت ساجداً ، وعرفت أن قد جاء فرج من الله . وأقبل إلى رجل على فرس ، والآخر صاح من فوق جبل . وكان الصوت أسرع من الفرس .

يهتشونى بالتوبة.. يـقـولون: ليـهنك توبة اللـه عليك. . حـتى دخلت المسجد. . فإذا رسول الله عَرَّاكُم جالس بين أصحابه. .

فلما رأوني والله ما قام منهم إلى إلا طلحة بن عبيد الله.. قام فاعتنقني وهنأني.. ثم رجع إلى مجلمه.. فوالله ما أنساها لطلحة..

والشاهد من هذه القصة . . أن طلحة فطف لما رأى كعبًا قام إليه واعتنقه وهنأه . . فزادت محبة كعب له . . حتى كان يقول بعد موت طلحة . . وهو يحكى القصة بعدها بسنين: فوالله لا أنساها لطلحة . . وماذا فعل طلحة حتى يأسر قلب كعب؟ فعَل مهارة زائدة . . اهتم به . . شاركه فرحته . . فصار له عنده حظوة . .

الاهتمام بالناس ومشاركتهم فى مشاعرهم يأسر قلوبهم. لو كنت فى زحمة الامتحانات. ووصلت إلى هاتفك المحمول رسالة مكتوب فيها. بشرنى عن امتحاناتك والله إن بالى مشغول عليك وأدعو لك، صديقك إبراهيم. .

أليس ستزداد محبتك لهذا الصديق؟ بلي..

ولو كان أبوك مريضًا في المستشفى. . فبقيت معه في غرفته وأنت

مشغول البال عليه. . واتصل بك صديق وسألك غنه. .

وقال: تحتاج مساعدة؟ نحن في خدمتك. . فشكرته . .

ثم في المساء اتصل وقال: إذا كان الأهل يسحتاجون أي شيء أشتريه لهم فأخبرني... فشكرته ودعوت له.. ألا تشعر أن قلبك ينجذب إليه أكثر..؟(١).

## أخبرالناس بحبك لهم

قال عَرَّا : «إذا أحب أحدكم أضاه فليُعلمه أنه يحبه» (٢) وفي رواية : «إذا أحب أحدكم أخاه في الله فليعلمه فإنه أبقى في الألفة وأثبت في المودة» (٣).

وكما حدث بين أبى إدريس الخولاني عندما قال لمعاذ بن جبل: والله إنى لأحبك لله . . . ولك أن تتخيل معى أن أخاك المسلم أقبل عليك وقال لك إنى أحبك في الله . . . ألا تتحرك عاطفة المحبة في قلبك لأخيك وتشعر وقتها بأن لك مكانة في قلب إخوانك المؤمنين فتزداد حبًا لهم؟!!!

لا بأس أن تُعبر عن محبتك للآخرين بكل صراحة . . سواء كانوا أبا أو أمّا . . أو زوجة أو أبناء . . أو زملاء وجيران . . لا تكتم مشاعرك نحوهم . . قل لمن تحبه: أنا أحبك . . أنت غال إلى قلبى . حتى لو كان عاصيًا قل له: إنك أحب إلى من أناس كثيبيير . . ولم تكذب فهو أحب إليك من ملايين اليهود . . أليس كذلك . . كن ذكيًا . .

أذكر أنى ذهبت مرة لأداء العمرة. . وكنت خلال الطواف والسّعى أدعو للمملمين جميعًا . . بالحفظ والنصر والتمكين . . وربما قلت : اللهم اغفر لى واغفر لأحبابى وأصحابى . . وبعد انتهائى من شعائرها . . حمدت الله على التيسير . .

<sup>(</sup>۱) استمتع بحیاتك (ص:۱۰۱-۱۰۳) بتصرف.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أبو داود (٥١٢٤) كتاب الأدب، والتسرمذي (٢٣٩٢) كتاب الزهد، وصححه العلامة الالباني رحمه الله في صحيح الجامع (٢٧٩).

<sup>(</sup>٣) حسن: ابن أبى الدنيا في كتاب الإخوان (ص١٢٠ ، رقم ٦٩)، وحسنه العلامة الالباني رحمه الله في صحيح الجامع (٢٨٠).

ثم استأجرت فندق الأبيت فيه، ، فلما وضعت رأسى على وسادتى كتبت رسالة عبر الهاتف المحمول أقول فيها: «الآن أنهيت العمرة وتذكرت أحبابى وأنت منهم فلم أنسك من الدعاء الله يحفظك ويوفقك» . انتهت الرسالة . .

أرسلتها إلى الأسماء المخزنة في ذاكرة الهاتف. ، كانت خمسمائة اسم. . لم أكن أتصور التأثير العجيب لهذه الرسالة في قلوب الآخرين. .

منهم من أرسل إلى : والله إنى أبكى وأنا أقرأ رسالتك . أشكرك أنك ذكرتنى بدعائك . .

وآخر كتب: والله يا أخى ما أدرى بِمَ أرد عليك! ولكن جزاك الله خيرًا.

والثالث كتب: أسأل الله أن يستجيب دعاءك.. ونحن والله لا ننساك. نحن في الحقيقة نحتاج بين الفينة والأخرى أن نُذَكّر الناس بأننا نحبهم.. وأن كثرة مشاغل الدنيا لم تُنسنا إياهم.. ولا بأس أن يكون ذلك عثل هذه الرسائل.. يمكن أن تكتب إلى أحبابك: دعوت لكم بين الأذان والإقامة.. أو في ساعة الجمعة الأخيرة.. وإذا كانت نيتك صالحة فلن يكون في هذا إظهار للعمل أو رياء.. وإنما زيادة ألفة ومحبة بين المسلمين.. (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) استمتع بحیاتك (ص:۱۰۲-۱۰۷)،

# كن لماحًا

قسم كبيس من الأشياء التي نمارسها في الحياة.. نفعلها لأجل الناس لا لأجل أنفسنا.. عندما تُدعى لوليمة عُرس.. فتلبس أحسن ثيابك.. إنما تفعل ذلك لأجل لفت انتباه الناس وجندب إعجابهم.. لا لأجل لفت انتباه نفسك..

وتفرح إذا لاحظت أنهم أعـجبوا بجـمال هيئـتك. . أو رونق ثيابك. . وعندما تؤثث مجلس ضيـوفك. . وتتكلف في تزويقه والعناية به . . إنما تفـعل ذلك أيضًا لأجـل نظر الناس. . لا لأجل نظر نفـسك. . بدليل أنك تعتنى بغرفة استقبال الضيوف أكثر من عنايتك بالصالة الداخلية . . أو بحمام أطفالك!!

عندما تدعو أصحابك إلى طعام.. ألا ترى أن زوجتك - وربما أنت -تعتنى بترتيب الطعام وتنويعه أكثر من العادة..

بلى. . وكلما رادت أهمية هؤلاء الأصحاب . . رادت العناية بالطعام . . وكم تكون سعادتنا غامرة عندما يُثنى أحد على لباسنا أو ديكورات بيوتنا . . أو لذة طعامنا . وقد قال عَيِّاتِهِمْ : «وليات إلى الناس الذي يحب أن يأتوا إليه أي عامل الناس بما تحب أن يعاملوك به . . كيف . . ؟!

رأيت على صاحبك ثوبًا جميلاً.. انتبه له.. أثنِ عليه.. أسمعه كلمات رنانة.. ما شاء الله!! ما هذا الجمال!! اليوم كأنك عريس!!

زارك رجل يومًا فشممت من ثيابه عطرًا فواحًا جميلاً.. أثنِ عليه.. تفاعل معه.. كُن لماحًا.. فهو ما وضع العطر إلا لأجلك.. ردَّد عبارات جميلة: ما هذه الروائح.. ما أحسن ذوقك..

دعاك شخص لطعام. . أثن على طعامه . . فإنك تعلم أن أمه أو زوجته

أو أجته وقفت ساعات في المطبخ لأجلك. .. أو لأجل المدعوين عمومًا. . وأنت منهم. . أو أنه على الأقل تعب في إحسضاره من المطعم ومحل الحلويات. . و . . فأسمعه كلمات تجعله يشعر أنك مُمتن له بما قدم لك . . وأن تعبه لم يذهب سُدًى . .

دخلت بهت احد اصدقائك - او دخلت بيت إحدى صديقاتك- فرايت اثانًا جميلاً. . فأثنِ على الأثاث . . والذوق الرفيع . . (لكن انتبه لا تبالغ حتى لا يشعر أنه استهزاء) . .

حضرت فى مجلس عام.. فسمعت أحدًا يتكلم مع الحاضرين بانطلاق.. وقد أحيا المجلس. وأسعد الحاضرين.. أثنِ عليه.. خذ بيده إذا قمتم.. قل له: ما شاء الله..!! ما هذه القدرات!! بصراحة ما ملَّح المجلس إلا حضورك.. جرب افعل ذلك.. فسوف يحبك..

رأيت موقفًا جميلاً لولد مع أبيه.. قبل يدَه.. قـرَّبَ إليه نعليه.. أنن على الولد.. كن لماحًا.. وبنا جـديدًا.. أثن عليه.. كن لماحًا.. ورت أختك.. رأيت عنايتها بأولادها.. كُن لماحًا.. أثن عليها.. رأيت عناية صاحبك بأولاده.. أو روعة ترحيبه بضيوفه..

كُن جريئًا.. لماحًا.. أثن عليه.. أخرج ما في صدرك من الإعجاب به.. ركبت مع شخص في سيارته.. أو استأجرت تاكسي.. لاحظت نظافة سيارته.. حُسنَ قيادته.. كن لماحًا.. أثن عليه..

قد تقول: هذه أمور عادية. . صحيح لكنها مؤثرة.

نعم. . كن لماحًا . . التحكم بعواطف الناس وكسب محبتهم سهل جدًّا . . لكننا في أحيان كثيرة نغفل عن ممارسة مهارات عادية نكسبهم بها . . ولا تعجب إن قلت: إن صاحب الخلق العظيم عير كان يمارس هذه المهارات . . وأحسن منها . . في أول سنين الإسلام . . لما ضُيِّق على

المسلمين في دينهم بمكة. . هاجروا إلى المدينة . . تركوا ديارهم وأموالهم . . قدم عبد الرحمن بن عوف المدينة مهاجرًا . .

وكان عبد الرحمن في مكة تاجراً مُمكَّناً. لكنه جاء المدينة فيقيراً مُعدمًا. كحل سريع للمشكلة. آخى النبي عَلَيْكُم بين المهاجرين والانصار مَ آخى بين عبد الرحمن بن عوف وبين سعد بن الربيع الانصاري. كانت نفوسهم سليمة. وقلوبهم صافية. فقال سعد لعبد الرحمن: أي أخيَّ. أنا أكثر أهل المدينة مالاً. فاقسم مالي نصفين. فخذ نصفه وأبق لي نصفه. ثم خشي سعد أن عبد الرحمن يريد أن يزوج. ولا يجد زوجة . فعرض عليه أن يزوجه .

فقال عبد الرحمن: بارك الله لك في أهلك ومالك. . دُلني على السوق. .!!

صحیح.. عبد الرحمن ترك ماله فی مكة واستولی علیه الكفار.. لكنه كان ذا عقل راجح.. وخبرة تجاریة واسعة..

دلّه سعد على السوق. فذهب فاشترى وباع فربح. يعنى اشترى بضاعة بالآجل ثم باعها حالة. فصار عنده رأسمال تاجر فيه. وكان يتقن فن البيع والشراء. حتى جمع مالاً فتزوج. ثم جاء إلى النبى عليه الصلاة والسلام. وعليه أثر زعفران. أى أثر طيب نساء. !! ليس غريبًا فهو (عريس). النبى عليه النفوس النفوس. كان لماحًا. يترقب الفوص لاصطياد القلوب. أول ما رآه. انتبه لهذا التغيّر. وجعل ينظر إلى أثر الطيب ويقول لعبد الرحمن: «مهيم؟». أى ما الخبر؟

ابتهج عبد الرحمن. وقال: يا رسول الله. . تزوجت امرأة من الأنصار . عجب النبى عائلي المراة من استطاع أن يتزوج وهو حديث عهد بهجرة . . ! !

فقال: دنما أصدتتها؟١.

فقال: ورن نواة من ذهب. . .

فأراد عَلَيْكُم أن يزيد من فرحته.. فقال: «أولِم ولو بشاة».. - يعنى اصنع وليمة لنا بمناسبة رواجك -.. ثم دعا له النبى عَلَيْكُم .. بالبركة في ماله وتجارته.. فحلّت البركة عليه..

قال عبد الرحمن وهو يصفُ كسبه وتجارته: فلقد رايتني ولو رفعت حجرًا لرجوت أن أصيب ذهبًا وفضة . . (١) .

### احرص على مواساة الناس من حولك

لا شك أن الناس جميعًا يحبون من أحسن إليهم أو اصطنع معروفًا لهم أو كان مواسيًا لهم بأى صورة كانت.

#### \* أنواع المواساة،

قال الإمام ابن القيم رحمه الله تعالى: المواساة للمؤمنين أنواع:

الأول: مواساة بالمال. . . .

الثاني: مواساة بالجاه.

الثالث: مواساة بالبدن والخدمة.

الرابع: مواساة بالنصيحة والإزشاد.

الخامس: مواساة بالدعاء والاستغفار لهم.

السادس: مواساة بالتوجع لهم.

قال: وعلى قدر الإيمان تكون هذه المواساة، فكلما ضعف الإيمان ضعفت المواساة، وكلما ضعف الإيمان ضعفت المواساة، وكلما قوى قويت، وكان رسول الله عليه العظم المناس مواساة للصحابه بذلك، فلأتباعه من المواساة بحسب اتباعهم له.

<sup>(</sup>۱) استمتع بحياتك (ص:١١١ - ١١٤) بتصرف.

ودخلوا على بِشر الحافى فى يوم شديد البرد، وقد تجرد وهو ينتفض، فقالوا: ما هذا يا أبا نصر؟ فقال: ذكرت الفقراء وبردهم، وليس لى ما أواسيهم، فأحبب أن أواسيهم فى بردهم (١).

- ، \* ولقد كان النبى عَلَيْظُم يحض أصحابه وأمـته من بعدهم على مواساة الناس.
- \* ولذلك ينبغى على كل مسلم أن يحرص على اصطناع المعروف ومواساة الناس من حوله ولو بالقليل . فرُب عمل قليل تُكثره النية الصالحة فقد قال رسول الله عليه «لا تحقرن من المعروف شيشًا، ولو أن تلقى أخاك بوجه طلق (٢).
- \* ومن المعلوم أن اصطناع المعروف من أعظم سُـبل النجاة من كُرب يوم القيامة ومن أسباب الفوز بستر الله في الدنيا والآخرة.

لقول رسول الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عنه كربة من كرب الدنيا، نفس الله عنه كربة من كرب يوم القيامة، ومن بسر على معسر، يسر الله عليه في الدنيا والآخرة، ومن ستر مسلمًا، ستره الله في الدنيا والآخرة، والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه (٣).

\* عن عبد الرحمن بن أبى بكر فطف أن أصحاب الصُّفة كانوا ناساً فقراء، وإن رسول الله عَلَيْكُم قال مرة: «من كان عنده طعام اثنين، فليذهب بثلاثة، ومن كان عنده طعام أربعة فليذهب بخامس،... بسادس (١٤).

\*عن عشمان بن عفان رطي أنه قبال وهو يخطب: إنا والله قد صحبنا رسول الله عليك في السفر والحضر، يعبود مرضانا، ويتبعُ جنائزنا، ويغزو

<sup>(</sup>١) الفوائد (ص ٢٢٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٦٢٦) كتاب البر والصلة والأداب.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٢٦٩٩) كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه: رواه البخاري (٣٥٨١) كتاب المناقب، ومسلم (٢٠٥٧) كتاب الأشربة.

- النبى الله السرور على الأخرين به عسى أن لا يكون معنا، ويواسينا بالقليل والكثير، وإن ناسًا يُعلموني به عسى أن لا يكون

احدهم رآه قط<sup>(۱)</sup>.

#### \* بل هذا حال سلفنا الصالح مع المواساة،

\* عن شُعبة رَخْتُ قال: لما توفى الزبير لقى حكيم بن حزام عبد الله بن الزبير، فقال: كم ترك أخى فى الدين؟ قال: ألف ألف، قال: على خمسمائة ألف(٢).

\* وعن أبى حمزة الثمالى على قال: إن على بن الحسين كان يحمل الخبز بالليل على ظهره يتبع به المساكين في الظُّلمة، ويقول: إن الصدقة في سواد الليل تطفئ غضب الرب(٢).

\* وعن عمرو بن ثابت خلف قال: لما مات على بن الحسين وجدوا بظهره أثرًا مما كان ينقل الجُرْبُ(٤) بالليل إلى منازل الأرامل (٥).

\* وعن محمد بن إسحاق ظه قال: كان ناسٌ من أهل المدينة يعيشون، لا يدرون من أين كان معاشهم، فلما مات على بن الحسين، فقدوا ذلك الذي كانوا يؤتّون بالليل (٦).

#### ازرع الفرحة في قلوب الناس

اعلم أيها الأخ الحبيب أنك إن لم تَزد على الدنيا شيئًا فأنت رائدٌ على الدنيا شيئًا فأنت رائدٌ عليها. . . فلابد أن يكون لك إنجاز في هذا الكون ولابد أن يكون لك أثرٌ في قلوب الناس.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٦٠٠) مسند العشرة المبشرين بالجنة، وقال الشيخ شعيب الأرناۋوط: إسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) نزمة الفضلاء (٢١٩/١).

<sup>(</sup>٢) نزهة الفضلاء (١/ ٤٠٦).

<sup>(1)</sup> الجرب جمع جريب وهو وعاه يحمل فيه الطعام والدنيق ونحوهما.

<sup>(</sup>٥) نزمة الفضلاء (١/ ٢٠٦، ٤٠٧).

<sup>(</sup>٦) نزحة الفضلاء (١/٦/١).

ولو قبل لك: إن المطر سينزل في بلدك فقل: بل أتمنى أن ينزل في كل بلاد المسلمين . .

ولو قيل لك: ستدخل الجنة وحدك فقل: بل أتمنى أن يدخل معى كل المسلمين.

وهكذا ينبغى علميك أن تُحب الخير لكل الناس من حولك وأن تحرص على درع الفرحة في قلوب الناس.

وتلك قصة تتعلق بذاكم الموضوع، . . . قصة من أروع القصص وأجملها وهى قصة موثقة لرجل عمره خمسون سنة كان مصابًا بالسرطان، وتعب مع الأطباء، وحاروا في علاجه؛ حتى استشار أحد الشيوخ فيما يفعل؟

فقال له: ابحث عن عائلة محتاجة وتولّها بالرعاية؛ فراح يبحث عن العائلة إلى أن لقى امرأة معها ثلاثة أيتام؛ فأرسل أحد عُماله إليهم، ومن الصباح راح يتكفل لهم بكل شيء يحتاجونه، فأكمل أثاث البيت ووفر لهم كل شيء قبل أذان العصر، وانصرف، فسمع الأم تدعو وتقول: اللهم إنى أسألك لمن أدخل السرور في قلوبنا أن تُدخل السرور في قلبه.

ومع أذان العصر رجع العامل لصاحب المال فقال له: ما الذي حصل؟ والعامل لما عاد وجد الرجل الذي كان طريح الفراش واقفًا فرحًا فسأل صاحب المال عامله عن دعوة هذه المرأة متى كانت؟

قال: عند أذان العصر.

قال: والله العظيم رأيت كأن ملكًا مسح على صدرى في وقت أذان العصر وقمت من الفراش على تلك الحال التي تراني (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ضع بصمتك / د. محمد العريفي (ص:١٣٤).

# ابتسم ثم ابتسم

إن البسمة تُدخل السعادة على قلبك وعلى الآخرين.

- وحسبنا أن نعلم أن النبى عَيْنِهُم أوصى بها وجعلها من الصدقات التي يؤجّر عليها المسلم فقال عَيْنِهُم : «تبسمك في وجه أخيك لك صدقة» (١).

- بل جعل النبى ما في الله من قبيل المعروف فقال ما الله الا تحقرن من المعروف شيئًا ولو أن تلقى أخاك بوجه طلق له (٢).

\* ولذا فعليك أن تُكثر من التبسّم.

فهذا هو هدى نبينا عَلَيْظِيم . . . فعن عبد الله بن الحارث بن جزء نطف قال: هما رأيت أحدًا أكثر تبسمًا من رسول الله عليظ الله على الله عليه الله على الل

قال جرير بن عبد الله البجلى: ما رآنى رسول الله عليه الا تبسم فى وجهى . .

#### » الابتسامة أنواع.. ومراتب..

فمنها البشاشة الدائمة. . أن يكون وجهك صبوحًا مبتهجًا دائمًا. .

فلو كنت مُدرسًا ودخلت الفصل على طُلابك. . .

فالقهم بوجه بشوش. . ركبت طائرة ومشيت في الممر والناس ينظرون إليك كن بشوشًا . . دخلت بقالة أو محطة وقود. . مددت له الحساب. . ابتسم. .

<sup>(</sup>۱) صحيح؛ رواه الترمذي (۱۹۵٦) كتاب البر والصلة، وصححه العلامة الالباني رحمه الله في صحيح الجامع (۲۹۰۸).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٦٢٦) كتاب البر والصلة والأداب.

<sup>(</sup>٣) صحيح : رواه الترمذي (٣٦٤١) كتاب المناقب، وأحمد (١٧٢٥١) مسند الشاميين، وصححه العلامة الالباني رحمه الله في صحيح سنن الترمذي.

ولو كنت فى منجلس، ودخل شخص وسلم بصوت عالى، ومُرَّ بنظره على الجالسين، ابتسم، ولو دخلت على مجموعة وصافحتهم، ابتسم، المخصوعة وعمومًا:

الابتسامة لها من التأثير الكبير في امتصاص الغضب والشك والتردد... ما لا يشاركها غيرها..

البطل هو الذي يستطيع التغلب على عواطفه. . ويتبسم . .

حتى في أحلك المواقف. .

\* كان أنس بن مالك رفي يمشى مع النبى عَلَيْكُ بومًا. والنبى عَلَيْكُمْ عَلَيْهُ بُرد نجراني غليظ الحاشية..

فلحقهما أعرابي . .

قال أنس: حتى نظرت إلى صفحة عاتق رسول الله عَرَّا .. قد أثرت بها حاشية البُرد من شدة جبذته.

فماذا يريد هذا الرجل؟!

لعل بيته يحترق وأقبل يريد معونة...

أو أحاطت به غارة من المشركين. . فأقبل فزعًا يريد نصرة . .

اسمع ماذا يريد. . .

قال: يا محمد.. (لاحظ لم يقل: يا رسول الله)..

قال: يا محمد . . مُر لى من مال الله الذي عندك . .

فالتفت رسول الله عَيْكِيم . . ثم ضحك . . ثم أمر له بعطاء . .

نعم. . كان عَرِيْكُ بطلاً، لا تستفزه مشل هذه التصرفات. . ولا يعاقب

أو تثور أعصابه على التفاهات..

كان قويًّا يضبط أعصابه. .

دائم الابتسامة حتى في أحلك الظروف. . يفكر في عواقب الأمور قبل أن يفعلها. . وماذا يفيد لو أنه صرخ بالرجل أو طرده!

هل سيشفى جرح عنقه؟! أو يصلح أدب الرجل؟! كلا...

إذن ليس مثل الصبر والتحمل. . نعم بعض الأمور نثور لها ونغضب. . وعلاجها شيء آخر تمامًا. . نعالجها بالرفق واللين. . والتبسم . . وإحسان الظن. . وكظم الغيظ . . وكسب الناس . .

وصدق عَيْنِ لَهُم لما قال: «ليس الشديد بالصَّرعة.. إنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب».. كان النبي الكريم عَيْنِ من يجذب الناس بالتبسم والبشاشة.. (١).

#### تهادوا تحابوا

من المعلوم أن الهدية لها مفعول السحر الحلال في تأليف القلوب واستجلاب محبة الناس. ولذلك حَثَّ النبي عَلَيْكُمْ على ذلك فقال عليه الناس. ولذلك حَثَّ النبي عَلَيْكُمْ على ذلك فقال عليكُمْ : «تهادوا تحابوا»(٢).

- بل حَثَّ النبى عَرِّاتُ على قبول الهدية مهما كانت صغيرة أو كبيرة ونهى عن ردً الهدية.

- فعن عبد الله بن مسعود ولا قال: قال رسول الله عليه الجيبوا الداعى، ولا تردوا الهدية (٣).

<sup>(</sup>١) استمتع بحياتك (ص: ٢٥١–٢٥٢).

<sup>(</sup>۲) حسن: رواه البخارى في الأدب المفرد (٢٠٨/١، رقم ٥٩٤)، البيهقي (٦/١٦٩، رقم ١٦٧٦)، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٣٠٠٤).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أحمد (٣٨٢٨) مسند المكثرين من الصحابة، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (١٥٨).

#### پقول أحد الدعاة :

أحيانًا لا تتكرم على الشخص مباشرة.. وإنما تتكرم على من يحبهم.. فيحبك..

زارنى أحد الأصدقاء يومًا.. وكان يحمل كيمًا فيه عدد من الحلويات والألعاب. أظنها لم تكلفه بضعة ريالات.. ناولنى إياها وقال: هذا للأولاد.. فرح بها الصغار.. وفرحت بها أنا لأنه أشعرنى أنه يحب إدخال السرور على أولادى..

«كان أحد السلف عالمًا. . لكنه كان فقيرًا. .

فكان طُلابه يهـدون إليه بين فـترة وأخــرى أنواعًا من الهــديا. . تمر . . دقيق . .

وكان الطالب إذا أهدى إليه. . لم يزل الشيخ مكرمًا له مقبلاً عليه مادامت هديته باقية . . فإذا انتهت . . رجع إلى طبعه الأول . .

فكر أحد طلابه بهدية يحملها إلى الشيخ . .

تكون معقولة الثمن. .

وتطول مدة بقائها...

فأهدى إليه كيس ملح...

فالملح ثمنه قليل. .

ويطول بقاؤه في البيت لأنه لا يُستعمل منه إلا الشيء اليسير...

فقد يكفي الكيس الواحد لمدة سنة أو سنتين...

ولو استشرتني في هديتين ستهدى إحداهما إلى صديق..

أولاهما زجاجة عطر رائع. . ثمين. .

أو ساعة حائطية تكتب عليها إهداء باسمه..

لاخترت الساعة..

لأنها يطول بقاؤها.. ويراها دائمًا.. وربما يكون ثمنها أقل..

\* أذكر أن أحد طلابي أهديته ساعة حائطية فيها إهداء باسمه . .

تخرج من الكلية.. ومرت السنولا..

ثم زرت إحدى المدن الإلقاء محاضرة فتفاجأت به يحضر المحاضرة ويدعوني إلى بيته ...

فلما دخلت مجلس الضيوف فإذا به يشير إلى الساعة المعلقة على الحائط. . ويقول: هذه أغلى هدية عندى . . (١).

#### إدخال السعادة على الفقراء

عدد من الناس اليوم أخلاقهم تجارية. .

فالغنى فقط هو الذي تكون نُكتَه طريفة فيضحكون عند سماعها..

وأخطاؤه صغيرة.. فيتغاضون عنها..

أما الفقراء فَنُكَتهم ثقيلة . يُسخر بهم عند سماعها . وأخطاؤهم جسيمة . . يُصرَخ بهم عند وقوعها . .

أما رسول الله عليه الكان عطفه على الغنى والفقير سواء ...

\* قال أنس وطفيه: كان رجل من أهل البادية اسمه زاهر بن حرام . .

وكان ربما جاء المدينة في حاجة فيهدى للنبى عَيَّاتُهُم من البادية شيئًا من أقط أو سمن. في في في مسول الله عَيَّاتُهُم إذا أراد أن يخرج إلى أهله بشيء من تمر ونحوه.

وكان النبى عَرَّا بِهِ يَعْدِينَا.. وكان يقول: «إن زاهراً باديتنا.. ونحن حاضروه».. وكان زاهراً دميماً...

 يجده. . وكان معه متاع فذهب به إلى السوق. .

فلما علم به النبى عَلَيْكُم مضى إلى السوق يبحث عنه. . فأتاه فإذا هو يبيع مناعه . والعرق يتصبب منه . . وثيابه ثباب أهل البادية بشكلها ورائحتها . .

فاحتضنه عَنْ مَن وراثه، وزاهر لا يُبصره.. ولا يدرى مَن أمسكه... فغزع زاهر وقال: أرسلني.. مَن هذا؟

فسكت النبي عليه الصلاة والسلام..

فحاول زاهر أن يتخلص من القبضة.. وجعل يلتفت وراءه.. فرأى النبي عَالِيْكُم فاطمأنت نفسه..

وسكن فزعه. .

وصار يُلصق ظهره بصدر النبي عَيَّا حَيْنَ عَرْفُهُ.. فجعل النبي عَيَّا الله عَيْنَ عَرْفُهُ.. ويصيح بالناس يقول:

«من يشترى هذا العبد؟»..

امن يشتري هذا العبد؟»..

فنظر زاهر في حاله. . فإذا هو فقير كسير . . لا مال . . ولا جمال . .

فقال: إذًا والله تجدني كاسدًا يا رسول الله. .

فقال عَرَاضِيم: الكنَّك عند الله لست بكاسد.. أنت عند الله غال١٠..

فلا عجب أن تتعلق قلوب الفقراء به عَيْرَاكُمْ وَهُو يَملكهم بهذهُ الأخلاق. .

كشير من الفقراء. . قد لا يعيب على الأغنياء البخل عليه بالمال والطعام . . لكنه يعيب عليهم بُخلهم باللطف وحسن المعاشرة . .

وكم من فقير تبسمت في وجهه. .

وأشعرته بقيمته واحترامه. .

فرفع في ظلمة الليل يدًا داعية. .

يستنزل بها لك الرحمات من السماء...

ورُب أشعث أغبر ذى طمرين مدفوع بالأبواب لا يؤبّه له. . لو أقسم على الله لأبرّه . . فكن دائم البشر مع هؤلاء الضعفاء . . (١)

#### فكرة طيبة

ونمي إلى علمي أن بعض الناس أدخلوا السرور على مجموعة من العمال، وتعاون معهم أحد المطاعم؛ فجزاهم الله خيرًا.

فبعض العمال يسمع عن المشويات، يسمع عن العسصير، يسمع عن الحلويات؛ لكن ربما لم يذقه يومًا، أو لم يدخل إلى مطعم فاخر يومًا. . . فهؤلاء جزاهم الله خيرًا نسقوا مع أحد المطاعم وتبرع أن يطعم عنده أو أن يستضيف عنده بالمجان عددًا من العمال، ونذكر أيضًا أن هؤلاء لم يتحرجوا من وجود هؤلاء العمال معهم في السيارة، - فجزاهم الله خيرًا - .

وسألناهم عن السر في عدم إعطائهم أموالاً بدل أن يفعلوا هذا، فكانت الإجابة أنهم أرادوا أن يجعلوهم يشعرون بنفس إحساسهم عندما يُدخلونهم هذا المكان؛ وأن هذا العمل سيجعلهم أكثر سرورًا مما لو أعطوهم الصدقة، وذكروا شيئًا جميلاً أنهم يكونون مسرورين أكثر ممن أدخلوا عليهم السرور.

والشيء بالشيء يُذكر ... فهذا رجل آخر يقول: كنت أذهب إلى المسجد، فأمر بعامل يكنس، وكان معى عطور شرقية طيبة، فقلت: تعال يا فلان، ما اسمك؟ وعرفت من اسمه أنه غير مسلم. فطيبته واستمر الحال على هذا ثلاثة أو أربعة أيام، أسلم عليه وأطيبه؛ وكان هذا العمل سببًا في دخوله الإسلام.

أى والله . . . بعطر ثمنه يسير ؛ لكنه أدخل عليه السرور(٢) .

<sup>(</sup>۱) استمتع بحیاتك (ص:۲۸-۲۹).

<sup>(</sup>٢) ضع بصمنك (ص:١٣٨-١٣٩).

# لا تنس أهل بيتك

وإذا كنا نذكر كيف يكون الحرص على إسعاد الآخرين فلا نستطيع أن ننسى أبدًا أهل البيت.

\* فنبدأ بالوالدين . . . فنحرص كل الحرص على بر الوالدين وعلى أن نبدأ يومنا بشقبيل أيديهم والسؤال عن أحوالهم والاستفسار عما إذا كانوا بحاجة إلى أى شيء .

\* ونحرص على إدخال السعادة على الزوجة وذلك بحسن المعاملة والتبسم في وجهها وإلقاء السلام عليها والتلطّف معها ومداعبتها والخروج معها أحيانًا إلى نزهة جميلة فقد قال عِينَا الله المعاركم لأهله وأنا خيركم لأهلي . المحركم لأهلي المعركم لأهلي المعركم المعركم المعلى المعركم المعلى ا

\* ونحرص أيضًا على إدخال السعادة على الأطفال فنلاعبهم ونداعبهم ونمزح معهم ونأتى إليهم بكل ما يُسعدهم ما دام ليس فيه معصية لله (جل وعلا).

\* بل ويمتد الإحسان حتى إلى الخدم فلا نكلفهم ما لا يُطيقون بل نساعدهم أحيانًا. . ونحرص على حسن معاملتهم وعدم احتقارهم ولا مانع من إعطائهم الهدايا بين الحين والحين «ارحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء».

#### إدخال السعادة على المذنبين

لاشك أن المذنب يأتى عليه وقت يبحث فيه عن طوق النجاة وبريق الأمل. . . . يبحث عن طريق التوبة والعودة إلى الله ولكنه قد يجد من يأخذ بيديه إلى بَرُّ الأمان وقد يجد من يُقنطه من رحمة الله (جل وعلا).

اذكر لهم آيات وأحاديث الرجاء.

\* وتأمل معى قصة هذا الرجل:

كان فى الأمم السابقة رجل سفاح!! سفاح؟! نعم سفاح. . لم يقتل رجلاً واحدًا ولا اثنين . . ولا عشرة . . وإنما قتل تسعًا وتسعين نفسًا . .

لا أدرى كيف نجا من الناس وانتقامهم. . لعله كان مخيفًا جدًّا إلى درجة أنه لا أحد يجرؤ على الاقتراب منه. .

أو أنه كان يتخفى فى البرارى والمغارات. . لا أدرى بالضبط. ، المهم أنه ارتكب ٩٩ جريمة قتل!!

ثم حدثته نفسه بالتوبة.. فسأل عن أعلم أهل الأرض فدَلُوه على عابد في صومعته.. لا يكاد يفارق مُصلاه.. يمضى وقته ما بين بكاء ودعاء.. هين لين عاطفته جياشة..

دخل هذا الرجل على العبابد.. وقف بين يديه ثم فبجعه بقوله: أنا قتلت تسعًا وتسعين نفسًا.. فهل لي من توبة؟

هذا العابد. . أظنه لو قتل نملة من غيـر قصــد لقضى بقيـة يومه باكــيًا متأسفًا. . فكيف سيكون جوابه لرجل قتل بيده ٩٩ نفسًا؟! . .

انتفض العابد.. ولم يتخيل ٩٩ جثة بين يديه يمثلها هذا الرجل الواقف أمامه.. صاح العابد: لا.. ليس لك توبة.. ليس لك توبة..

ولا تعجب أن يصدر هذا الجواب من عابد قليل العلم. . يحكم في الأمور بعاطفته . . هذا القاتل لما سمع الجواب . . وهو الرجل الصلب الخشن . .

غضب واحمرت عيناه. . وتناول سكينه ثم انهال طعنًا في جسد العابد حتى مزقه . . ثم خرج ثائرًا من الصومعة . .

ومضت الأيام.. فحدثته نفسه بالتوبة مرة أخرى.. فسأل-عن أعلم أهل الأرض.. فدلَّه الناس على رجل عالم.. مضى يمشى حتى دخل على العالم.. فلما وقف بين يديه فإذا به يرى رجلاً رزينًا يُزينه وقار العلم والخشية..

فاقبل القاتل إليه سائلاً بكل جرأة: إنى قتلت مائة نفس!! فهل لى من توبة؟!

فأجابه العالم فورًا: سبحاااان الله . . !! ومن يُحول بينك وبين التوبة؟!! جواب رائع!! فعلاً من يحول بينه وبين التوبة؟! فالخالق في السماء.

لا تستطيع أى قوة فى العالم أن تُحـول بينك وبين الإنابة إليه والانكسار بين يديه. .

ثم قال العالم: الذي كان يتخذ قراراته بناء على العلم والشرع. . لا بناء على طبيعته ومشاعره. . أو قُلُ على عاطفته وأحاسيسه. .

قال العالم: لكنك بأرض سوء.. عـجبًا! كـيف عَلِم؟! عرف ذلك بناء على كثرة الجرائم وقلة المُدافع له المُنكر عليه..

فعلم أن البلد أصلاً ينتشر فيها القتل والظلم إلى درجة أنه لا أحد ينتصر للمظلوم...

قال: "إنك بأرض سوء.. فاذهب إلى بلد كذا وكذا فإن بها قومًا يعبدون الله فاعبد الله معهم".. ذهب الرجل يمشى تائبًا منيبًا.. ف مات قبل أن يصل إلى البلد المقصود.. نزلت ملائكة الرحمة وملائكة العذاب.. ف أما ملائكة الرحمة ف قالت: أقبَل تائبًا منيبًا.. وأما ملائكة العذاب فقالت: لم يعمل خيرًا قط.. فبعث الله إليهم ملكًا في صورة رجل ليحكم بينهم.. فكان الحكم أن يقيسوا ما بين البلدين.. بلد الطاعة وبلد المعصية.. فإلى فكان أقرب.. فإنه لها.. وأوحى الله تعالى إلى بلد الرحمة أن

تقاربي. . وإلى بلد المعصية أن تساعدى . . فكان أقرب إلى بلد الطاعة فأخذته ملائكة الرحمة.. (١).

## لا تحقرنُ من المعروف شيئًا

أى عمل ولو كان بسيطًا يُدخل السعادة على الآخرين فإنه يكون عند الله عظيمًا.

\* قبد تقف في محبطة بنزين وبعد أن تُعبئ سيارتك بالوقود تسأل العامل: كم الحساب؟ فيقول ثمانية وأربعين جنيهًا فتعطيه خمسين جنيهًا وتبسم وتقبول له: جزاك الله خيراً.. وأنت لا تدرى كم أدخلت من السِعادة المادية والمعنوية على هذا العامل.

\* عندما تقف في إشارة مرور فتجد هذا العسكري البسيط فتتسم في وجهم وتقول له: جزاك الله خيرًا وأعانك الله على هذا العمل الشاق... فإنك تُدخل عليه السعادة وتُشجعه على الإخلاص في عمله.

\* عندما ترى الرجل الذي يكنس وينظف الشارع فترسل له مع إبنك طعام الإفطار ولو مرة كل أسبوع فإنك تُدخل على قلبه السعادة وتُشعره بأنه ليس منبوذًا من المجتمع بل هذا رجل له قيمته ومكانته.

\* عندما تشترى من بائع منجول فتعطيه حقه ولا تبخيه حقه ثم تدعو له بأن يوسع الله عليه ويبارك له في رزقه. . فإنك بذلك تُدخل عليه السعادة والسرور.

- وهكذا في كل مجالات الحياة. . احرص على إدخال السعادة على الآخرين.

<sup>(</sup>١) استمتع بحياتك (ص:٧٧–٧٨).

## على النَّطق إن لم تُسعد الحال العالم الحال المال المال

من أصعب اللحظات أن يقصدك صاحب حاجة.. ثم يرجع خائبًا غير مقضية حاجته..

نعم . . . قضراء حاجاتِ الناس طاعة عظيمة عنيه

ولو لم يكن فيها إلا قوله عَيْنِهِمْ: «لأن أمشى مع أخى في حاجة حتى أثبتها له، أحب إلى من أن أعتكف في مسجدي هذا شهرًا» لكفي في فضلها..

لكن بعض الحاجات يصعب قضاؤها . . .

فليس كل من طلب منك أن تسلفه مالاً قدرت على إعطائه . . . . . . . . . . . ولا ولا كل من طلب منك مرافقته في سفر قدرت على تلبية طلبه . . ولا كل من طلب حاجة معك كقلم أو سناعة أو غيرها. . استطعت إعطاءها له . .

والمشكلة أن أكثر الناس إذا لم تُكُبُّ حاجاتهم وجدوا عليك في أنفسهم.. وقد يذمونك في المجالس ويتهمونك تارة بالبخل.. وتارة بالأنانية.. وتارة..

إذا ما العمل؟! والمن المسلمة على والم الله إلى والمجلم الله الجملية والما

كُن ماهرًا في الخروج من الموقف. . فيإذا طلب منك أحدُّ شيئًا ولم تستطع قضاءه فعلى الأقل رُدَّه بعبارات جميلة. . كما قال:

لا خـيل عندك تُـهـديهـا ولا مـال

## فليسعد النطق إن لم تسعد الحال

فلو علم شخص بأنك ستسافر إلى مدينة معينة. . فجاءك وقال: أريدك أن تشترى لى حاجة من المدينة التي أنت مسافر إليها. .

وأنت لا رغبة لك في قضاء حاجته لأى سبب. .

فليسعد النطق إن لم تسعد الحال..

قل له: والله يا فلان أتمنى أن أخدمك بعيونى.. وأنت أحب إلى من أناس كثير.. لكنى أخشى أن يضيق وقتى.. وعندى بعض الظروف تمنعنى من إحضارها.. و..

ولو دعماك إلى وليمة وأردت أن تعتمذر وخمشيت أن يجمد في نفسه عليك. . فقمد مقدمات. . قل - مشلاً - أنا ما أعتمبرك إلا كواحد من إخواني . . وأنت من أغلى الناس إلى قلبي . . لكني مشغول الليلة . .

وأنت لم تكذب فقد يكون شغلك هذا جلسة مع أولادك. . أو قراءة في كتاب. . أو نوم!! فهي كلها أشغال. .

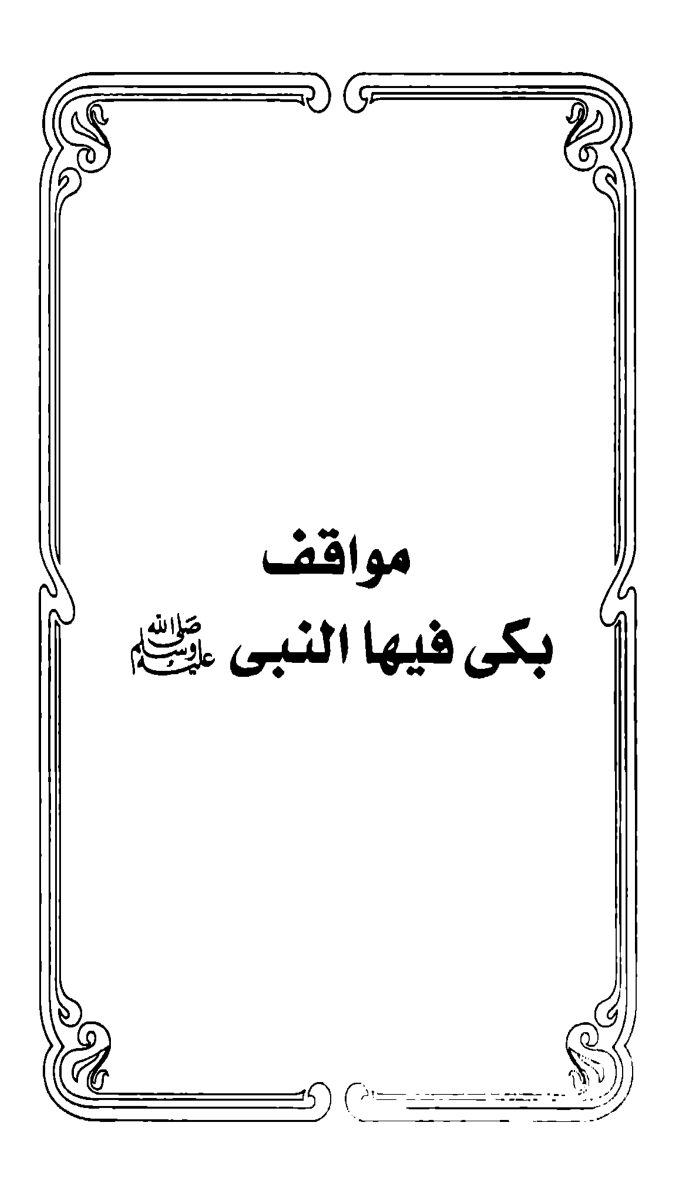
وقد كان نبيـنا وقرة أعيننا محمد عَيِّا مِلْكُ الناس بأخـلاق يأسر بها قلوبهم (۱). .

\* وفي الختام: فإنى أسال الله (جل وعلا) أن يستخدمنا ويجعلنا ممن يُدخلون السعادة والسرور على قلوب المسلمين في كل أقطار الأرض.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) استمتع بحياتك (ص: ٣٤٥-٣٤٥).

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# مواقف بكى فيها النبى الناتي المنتانية

وها نحن نتخيل مرة أخرى أننا نسير فى شوارع المدينة المنورة التى لطالما سار فيها النبى عَرَّاتُهُم وأصحابه. ولطالما تشرفت تلك البقعة المباركة بوجودهم.

وها نحن نتجه مباشرة إلى بيت النبى عَلَيْكُم - الذى هو أعظم بيت فى الكون كله رغم بساطته وتواضعه - لنسعد برؤية النبى عَلَيْكُم ونستأنس بمجالسته وترتوى قلوبنا بكلامه العذب الطيب.

فلما طرقنا الباب فتح لنا الحبيب المصطفى عَلِيَّكُمْ وأَذِن لنا بالدخول. فلما دخلنا وجدنا النبى عَلِيَكُمْ يبكى بكاءً شديدًا. . . فيا تُرى ما الذى حدث؟

لقد مات ابنه إبراهيم (عليه السلام)، فما كان من النبى عليه إلا أن قال الأصحابه: «إن العين لتدمع وإن القلب ليحزن ولا نقول إلا ما يُرضى ربنا وإنا بفراقك يا إبراهيم لمحزنون»(١).

\* فتعالوا بنا لنتعايش بقلوبنا وأرواحنا مع تلك المواقف التي بكي فيها النبي عَالِيْكِمْ .

张 恭 恭

<sup>(</sup>۱) صحبح: رواه البخاری (۱۳۰۳) کتاب الجنائز.

## لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة

قَالَ تَعَالَى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسُوةٌ خَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الآخرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا ﴾ (١) .

فلم تكتمل الأسوة والقدوة إلا في النبي عَلَيْكُمْ .

لقد عاش النبي عَبْنِ عَلَى المراحل والأحوال التي يمكن أن يمر بها أي مسلم على وجه الأرض.

عاش الفقر والغنى.. والصحة والمرض.. والابتلاء والعافية... ذاق طعم الضحك والبكاء.. عاش مع أحبابه وذاق مرارة الفراق.. عاش فى وطنه وذاق ألم الهجرة وترك الأحباب والأوطان..

تزوج وطلَق... أنجب الأولاد والبنات.. ومات أولاده وبناته... كان له الأحفاد... وهكذا عاش النبى عليه كل الأحوال حتى تكتمل فيه الأسوة والقدوة.. وحتى ينظر المسلم إلى حاله ويعلم أن النبى عليه عاش نفس الحالة فيتعلم كيف كان النبى عليه التعامل مع هذا الواقع الذي يعيشه.

## كان بكاء النبي ﷺ في ثلاثة أحوال

ولقد كان بكاء النبي عَلَيْكُم في ثلاثة أحوال:

- (١) عند موت الأحباب.
- (٢) عند هجر الأوطان.
- (٣) بكاؤه من خشية الله (جل وعلا).
- على النبي المنا لنت عايش مع تلك اللحظات العصيبة التي بكي فيها النبي على النبي على النبي ا

<sup>(</sup>١) سورة الاحزاب: الآية: (٢١).

## أولا: بكاؤه عند فراق الأحباب

وُلد النبى عَالِمُ عَلَيْ يَتِماً. . فقد مات أبوه وهو حَملٌ في بطن أمه فإنه لما حملت به أمه خرج أبوه بعد فترة يسيرة من الحمل ليبحث عن لقمة العيش. وذهب في رحلة الصيف إلى الشام فمرض في الطريق ووافته المنية فمات في طريق العودة.

وكانت آمنة بنت وهب تنتظر زوجها عبد الله لتكتمل سعادتها ولكن سرعان ما وصل إليها خبر موته ففاضت دموعها على خديها ولم تكن تتخيل أن تفقد زوجها بهذه السرعة.

\* لقد مات عبد الله بالمدينة المنورة وهو راجع وترك هذه النسمة الطاهرة، وكأن القدر يقول له: لقد انتهت مهمتك في الحياة، وهذا الجنين الطاهر يتولى الله عز وجل بحكمته ورحمته تربيته وتأديبه وإعداده لإخراج البشرية من الظلمات إلى النور.

وتمر الأيام ويولد النبي عَيَّا في عنام الفيل وتأخذه حليمة السعدية لترضعه ثم تعود بعد فترة لترده إلى أمه آمنة بنت وهب.

## وفاة أمه عليه الصلاة والسلام

أخذت آمنة طفلها المبارك واحتضنته وأغدقت عليه حبًّا وحنانًا فهى تشعر أنه خير غلام أنجبته أرض العرب.

\* وفى يوم من الأيام أخذته أمه لزيارة أخوال أبيه بنى عدى بن النجار بعد أن استأذنت من جده عبد المطلب الذى كان لا يطيق فراق حفيده أبدًا. . وكان النبى عَلِيَا لِيْنِي مَا السادسة من عمره.

\* فخرجت آمنة متجهة إلى يثرب (المدينة المنورة) وصعها ابنها المبارك

ومعها أم أيمن (جارية عبد المطلب).

ولما وصلوا يشرب ورآه أخواله فسرحوا به فرحًا شديدًا ولم ياذنوا لأمه بالعودة إلا بعد إلحاح شديد.

\* وفي طريق العودة من يثرب إلى مكة . . . وفي مكان بين مكة والمدينة اسمه الأبواء أحست آمنة بآلام شديدة أوقفتها عن المسير : ، . ونظر محمد عليه إلى أمه فإذا هي في النزع الأخير فنزفت دموعه وهو يرى أمه تموت أمام عينيه .

وماتت أمه بالأبواء ودُفنت هناك... فنظر السنبي عَلَيْكُم إلى أم أيمن وبكى وقال لها: «يا أم أيمن أنت أمى بعد أمى».

به يا له من موقف مؤثر . . . ها هو النبى عَرَّاتُكُم يفقد أمه بعدما فقد أباه وهو جنين في بطن أمه .

به وها هو في هذه السلحظة الحسزينة يصبح بسلا أب ولا أم وهو الطفل الصغير الذي لم يتجاوز السادسة من عمره.

به وفى هذه اللحظة احتضنته أم أيمن ودموعها على خديها وعادت به إلى مكة وتوجهت به إلى بيت جده عبد المطلب الذى احتضن حفيده وبكى بعدما علم ما حدث له.

\* وأوقفت أم أيمن حياتها كلها لرعاية النبى عَرِّكُ .. فغمرته بعطفها وحبها وحنانها . . وكان جده يقربه إليه ويحبه حبًّا شديدًا.

وهكذا عـوَّضه الله بحـنان جده وحـاضنتـه أم أيمن عن حنان الوالدين وكان عبد المطلب يخاف عليه خوفًا شديدًا فكان يوصى أم أيمن ويقول لها: لا تغفلي لحظة واحدة عن محمد عَرَاكِ .

فكان رسول الله عِيْكِم مع جدّه عبد المطلب بن هاشم، وكان يُوضَع لعبد المطلب فراشه ذلك لعبد المطلب فراش في ظل الكعبة، فكان بَنُوه يجلسون حول فراشه ذلك

حتى يخرج إليه، لا يجلس عليه أحد من بنيه إجلالاً له. قاله: فكان رسول الله عليه أتى وهو غلام حتى يجلس عليه، فيأخذه أعمامه ليؤخروه عنه، فيقول عبد المطلب، إذا رأى ذلك منهم: دعوا ابنى، فوالله إن له لشأنًا؛ ثم يُجلسه معه على الفراش، ويمسح ظهره بيده، ويسره ما يراه يصنع.

#### وفأة جده عبد المطلب

وبعد فترة يسيرة نام عبد المطلب على فراش الموت. . . وقد كان يتمنى أن يعيش طويلاً من أجل أن يرعى حفيده المبارك علين الله علين المجل أن يرعى حفيده المبارك علين المجل أن يرعى المبارك علين المبارك على المبارك المبارك المبارك على المبارك المبارك على المبارك المبارك على المبارك المبارك المبارك على المبارك على

مَ ولكن جاءت اللحظة الحاسمة ومات عبد المطلب جد النبي عَيْنِ في وكان النبي عَيْنِ مِن العمر ثمان سنوات.

#### وعرفت البركة طريقها إلى هذا البيت

كان أبو طالب فقيرًا وكانت زوجته تشعر بأن أولادها لا يشبعون من الطعام أبدًا فلما عاش الحبيب عليك بينهم دخلت البركة لأول مرة في هذا البيت الكريم وبخاصة في طعام الأولاد إذا أكل معهم الحبيب عليك .

به فكان عيال أبى طالب إذا أكلوا جميعًا أو فُرادى لم يشبعوا وإذا أكل معهم رسول الله عليه شبعوا، فكان أبو طالب إذا أراد أن يُغذيهم أو يُعشيهم يقول: كما أنتم حتى يأتى ابنى، فيأتى رسول الله عليه فيأكل معهم فيفضل من طعامهم.

وإن كان لبنًا شرب رسول الله عِين أولهم، ثم تناول القعب - القدح -

فيشربون منه، فيروون عن آخرهم من القعب الواحد، وإن كان أحدهم ليشرب قعبًا وحده، فيقول أبو طالب: إنك لمبارك.

## ويزداد الحب يومًا بعد يوم

ونشأ الحبيب عَيْنِ الله بين ينبوع الرحمة ونهر الحنان فاطمة بنت أسد وأم ايمن وتشيئ فكانت كل واحدة منهما ترعاه وتخصه بالرحمة والحنان وكأنها أمه التي ولدته.

\* وكان عمه أبو طالب قد تكفَّل بحمايته من بطش قريش وأذاها فلطالما دافع عنه ودفع عنه أذى المشركين.

ولكن قريشًا أخذت تُضيق على النبى عَيْنِ وأصحابه حتى كتبوا تلك الصحيفة الظالمة وحبسوا النبى عَيْنِ وأصحابه في شعب أبى طالب ثلاث سنوات إلى أن سعى بعض الناس في نقض هذه الصحيفة فرجع بنوهاشم وبنو المطلب إلى مكة.

## معلى المعاني والمناسخة على المالية المناسخة المناسخة المناسخة المناسخة المناسخة المناسخة المناسخة المناسخة الم

وما إن خرج النبى عَيْنِ وأصحابه من شعب أبى طالب حتى تتابعت عليه المحن والأحزان... فقد مات عمه أبو طالب الذى كان يدافع عنه وينصره... ولم تكن المصيبة فى موته فحسب بل كانت المصيبة فى أنه مات كافرا مع أن النبى عَيْنِ كَان يتابعه بالدعوة حتى آخر لحظة فى عمره.

فقال أبو جهل وعبد الله بن أبى أمية: پا أبا طالب! ترغب عن ملة عبد المطلب! فلم يزل رسول الله عليه عرضها عليه، ويعيد له تلك المقالة، حتى قال أبو طالب آخر ما كلمهم، هو على ملة عبد المطلب، وأبى أن يقول: لا إله إلا الله.

فقال رسول الله عنك الأبي والذين آمنوا أن يستغفروا للمشركين ولو كانوا أولى قربى الله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِي وَالَّذِينَ آمنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولِى قُرْبَى الله تعالى في أبى طالب مِنْ بَعْد مَا تَبِينَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ الْجحيم ﴾ (٢) وانزل الله تعالى في أبى طالب فقال لرسول الله عَنْ الله يَهْدى من يشاء فقال لرسول الله عَنْ الله يَهْدى من يشاء وَهُو أَعْلَمُ بِالْبُهُ عَدِينَ ﴾ (٦)(١).

\* وعن العباس بن عبد للطلب المعنى: قال للنبي عام العنية : ما أغنيت عن

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (١٣٦٠) كتاب الجنائز، ومسلم (٢٤) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة: الآية: (١١٣).

<sup>(</sup>٣) سورة القصص: الآية: (٥٦)...

<sup>(1)</sup> متفق عليه: رواه البخاري (٣٨٨٤) كتاب المناقب، ومسلم (٢٤) كتاب الإيمان.

عمك فإنه كان يحوطك ويغضب لك؟ قاله: «هو في ضحضاح من نار، ولولا أنا لكان في الدرك الأسفل (١) من النار» (٢).

ولما مات أبو طالب وجدت قريش فرصة كبيرة لإيذاء النبى عليه فقد مات الذى كان يدافع عنه . . . فقام واحد من سفهاء قريش وألقى النراب على رأس النبى عليه النبى عليه في قريش شيئًا أكرهه حتى مات أبو طالب.

\* وكانت وفاة أبى طالب فى رجب سنة عشر من البعثة بعد الخروج من الشّعب بستة أشهر.

\* وما كاد النبى عِيَّالِيْنِم يَخْلُطُ ثُوبِ الحَزْنَ على عَمَّه حَنَى فُجِع بموت زوجته وشريكة عمره خديجة ولطفي التي آزرته ونصرته وبذلت نفسها ومالها لنُصرة هذا الدين... وكانت نعم الزوجة.

وكانت وفاتها في شهر رمضان في السنة العاشرة من النبوة، ولها خمس وستون سنة على أشهرِ الأقوال، ورسول الله عليه الذ ذاك في الخمسين من عمره.

وحزن النبى عَيَّا لَهُم لموتها حزنًا شديدًا فلقد كانت نعم الزوجة الصابرة المخلصة التي آزرته طوال حياته وبذلت من أجل نُصرة هذا الدين كل غال ونفيس فلم يستطع النبي عَيَّا أن ينساها أبدًا وكان يحمل لها وفاء يعجز القلم عن وصفه.

<sup>(</sup>١) الدرك الأسفل: قعر النار.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٣٨٨٣) كتاب المناقب، ومسلم (٢٠٩) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٣) منفق عليه: رواه البخارى (٣٤١١) كتاب أحاديث الأنبياء، ومسلم (٢٤٣١) كتاب فضائل الصحابة.

\*\* وقد علَّق أحد العلماء الأفاضل على هذا الحديث تعليقًا لطيفًا فقال: من الموافقات اللطيفة التي جمعت الثلاث في نسق واحد أن كل واحدة منهم كفلت نبيًا مُرسكاً، وأحسنت صحبته وآمنت به، فآسيا ربَّت موسى، وأحسنت إليه، وصدقت به حين بعث، ومريم كفلت عيسى وربته، وصدقت به حين أرسل، وخديجة رخبت في النبي وواسته بنفسها ومالها، وأحسنت صحبته، وكانت أول من صدَّقه حين نزل عليه الوحي.

ولم يتزوج النبى عَرِّالُهُمُ امرأة قبلها أبدًا.. بل ولم يتزوج عليها حتى ماتت.

فعن عائشة نوش قالت: لم يتروج النبي عالي على خديجة حتى ماتت (١)...

\* وعن أنس رَخِيْكِ أن النبي قال: «حسبُك من نساء العالمين مريم بنة عمران وخديجة بنت خويلد وفاطمة بنت محمد وآسية امرأة فرعون» (٢).

## وفاة رقية بنت رسول الله ﷺ

وبعد هجرة النبى عَلِيْكُ وأصحابه من مكة إلى المدينة تمر الأيام وتأتى غزوة بدر التي كتب الله فيها النصر للنبي عَلِيْكُم وأصحابه.

وعاد رسول الله عَرَاكِمُ إلى المدينة وهو في غاية السعادة والسرور لهذا

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٤٣٦) كتاب فضائل الصحابة.

<sup>(</sup>۲) صحيح: رواه التزمذي (۳۸۷۸) كتاب المناقب، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (۳۱٤۳).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه الطبراني في الكبير (١١/ ٤١٥ ، رقم ١٢١٧٩)، وفي الأوسط (٢٣/٢ ، رقم ١١٠٧)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (١٤٢٤).

النصر الذي أكرمه الله به بر . . . وكان النبي عليه قد خلّف عثمان بن عفان بؤلي لأن زوجته رقية بنت رسول الله عليه كانت مريضة جداً . . فلما عاد النبي عليه من غزوة بدر عَلِم أن رقية قد ماتت ودُفنت فاحتسبها عند الله ورضى بقضاء الله (جل وعلا) وشارك المسلمين فرحتهم بالنصر حتى لا تنقلب سعادتهم جزئيا . . . فيها له من نبى كريم بالمؤمنين رؤوف رحيم عليه .

## وفاة أم كلثوم بنت رسول الله عِنْ الله

فلما توفيت رقية رَفِيْكُ زوَّج النبى عَيْنِكُمْ عَـثمان بن عفـان من ابنته أم كلثوم وَلِيْكُمْ . ولذلك كـان عثمان يُــمى بذى النورين لأنه تزوج بنتين من بنات الرسول عَيْنِكُمْ .

وفى شهر شعبان سنة تسع من الهجرة النبوية المباركة، شعرت أم كلثوم بقُرب لقاء الله عز وجل، وهبط عليها المرض، فأضحت طريحة الفراش، وفى صبح أحد تلك الأيام، كان صوت بلال ينسكب فى آذان المسلمين.

وكانت أم كلشوم فرضي ذابلة الجسد، قد نال منها الوهن، فتمددت فى فرائسها تغالب المرض، ولكن لسانها ظل يتحرك بذكر الله عز وجل، ودخلت عليها أم عياش، فألفتها فى النزع الأخير، فأرسلت إلى الرجال فى المسجد النبوى الشريف، فأسرع عثمان زوجها إلى داره، فإذا بأم كلثوم تعالج سكرات الموت، فراح ذو النورين يناديها فى وجد، وهو مشفق عليها، وعلى نفسه! كان يُفزعه أن ينقطع بموتها نسبه برسول الله عربي الله عربي المناه الله عربية الله عربية الله عربية المناه الله عربية ال

وجاء الحبيب المصطفى عَلَيْكُ ، وأبو بكر وعمر الفاروق وعلى وبعض الأنصار رضى الله عنهم جميعًا، ودخل النبى الكريم على ابنته، وهى تجود بآخر أنفاسها، فدمعت عيناه الشريفتان، ولسانه يتحرك بما يرضى الرب جل

وعلا من الصبر الجميل. المستناء المستناء المستناء المستناء

وصعدت روح أم كلثوم إلى ربها راضية مرضية تشهد شهادة الحق، وغسَّلتها أسماء بنت عُميس وصفية بنت عبد المطلب وأم عطية الأنصارية وطنَّف وصلى عليها النبى الكريم، ومن ثم انطلقت الجنازة إلى البقيع، ووضعت أم كلثوم في قبرها (١).

ورسول الله عَيْنَ ماض بقضاء الله وقدره، صابرًا في غير سخط، دامعًا بغير صوت، حزينًا بلا جزع، متألمًا بلا هلع، قدوة في كل أمر صلى الله عليه وعلى آله وصحبه إلى يوم الدين.

## وفاة جميع أبنائه في حياته إلا فاطمة زك

وقد مات جميع أبناء النبى عليه كلهم في حياته إلا فاطمة وله أله ولم يُنجب للنبى عليه عن نسائه إلا اثنتان هما خديجة بنت خويلد ومارية بنت شمعون القبطية المصرية، فخديجة أنجبت من الذكور: القاسم، وعبد الله والطيب أو الطاهر، وماتوا صغاراً لم يبلغ منهم أحد وماتوا ودُفنوا بمكة قبل الهجرة، وأنجبت من الإناث زينب، ورقية، وأم كلثوم، وفاطمة وكلهن كبرن وتزوجن.

فزينب تزوجت من أبى العاص بن الربيع، ورقية، وأم كلثوم، تزوجهما عثمان بن عفان، واحدة بعد واحدة، وتوفاهما الله عنده.

وفاطمة تزوجها على بن أبى طالب ضيئ ، وأنجبت الحسن والحسين وهم أصل الأشراف في السعالم الإسلامي إلى السيوم وبعد السوم إذ بارك الله في نسلهما كرامة الله لآل البيت.

 بالبقيع كما دُفنت كلِّ من أم كلثوم ورقية بالبقيع وكذا فاطمة وللَّفَا - وقد ماتت بعد أبيها -.

هؤلاء هم أبناء النبي علي وبناته فعلى جميعهم السلام(١).

## وفاة حمزة بن عبد المطلب عم النبي الله

وفى غزوة أحد تجددت الأحزان فى قلب النبى عَلَيْكُم باستشهاد عمه حمزة بن عبد المطلب أسد الله وأسد رسول الله عَلَيْكُم .

ويبكى النبي عَلَيْكُ لم لموت حمزة ويحزن عليه حزنًا شديدًا.

\* بل ويحزن النبي عَرَاكُ على كل أصحابه الذين قُتلوا يوم أحد.

#### وفاة سعد بن معاذ راتي

وفي يوم الخندق خان يهود بني قريظة العهد مع رسول الله عليه عليها.

فلما ذهب الأحزاب عن المدينة وخذلهم الله (جل وعلا) فعادوا إلى بلادهم مخذولين. ... أراد النبي عَلَيْكُم أن يُصفِّى حسابه مع يهود بنى قريظة فحاصرهم خمسًا وعشرين ليلة حتى تعبوا من الحصار ورضوا بأن ينزلوا على حكم سعد بن معاذ فالله ...

فحكم عليهم سعد بأن تُقتل مقاتلتهم وتُسبى نساؤهم وذراريهم وتُقـم أموالهم . . . فقـال له رسول الله عربي القد حكـمت فيهم بحكـم الله عز وجل من فوق سبع سموات.

\* وهنا انفجر الجرح الذي كان أصيب به سعد في يوم الحندق وبدأت روحه تفيض إلى بارئها (جل وعلا).

فجاء إليه رسول الله ﷺ ومعه أبو بكر وعمر.

<sup>(</sup>١) مواقف صبر فيها النبي عَيْنِ اللهِ ١٦٨).

تقول أمنا عائشة بطيعا: فوالله إنى لأعراف بكاء رسول الله عَيْنَا من بكاء أبى بكر من بكاء عمر.

فقال له رسول الله عَنْ الله ما وعدت ما وعدت وليُنجزنَّك الله ما وعدك.

\* وفاضت روح سعد بن معاد ﴿ وَلَقْتُ . ·

وفى تلك اللحظة يأتى جبريل (عليه السلام) ليخبر النبى عَلَيْكُم بأن عرش الرحمن قد اهتز لموت سعد بن معاذ.

ثم أخبر النبى عَلَيْكُم أصحابه بأن الله (عز وجل) أرسل سبعين ألف ملك ليحملوا جنازة سعد بن معاذ. . . وأن هؤلاء الملائكة لم ينزلوا إلى الأرض قبل اليوم وإنما نزلوا لتثبيع جنازة سعد بن معاذ.

#### حزن النبي ريك على قواده الثلاثة في سرية مؤتة

كان سبب هذه السرية أن رسول الله عليه كان قد بعث الحارث بن عمرو عُمير الأزدى بكتابه إلى ملك الروم في الشام فتعرض له شرحبيل بن عمرو الغساني فأوثقه ثم قتله . . . وكان قتل السفراء والرسل الذين يرسلهم الملوك والرؤساء جريمة كُبرى . . فاشتد ذلك على رسول الله عليه لما وصله هذا الخبر فجهز جيشًا من ثلاثة آلاف مقاتل ليرسله إليهم .

\* \* \*

## تعيين القادة الثلاثة

وفى هذه السرية أمَّر رسول الله عَلَيْكُم زيد بن حارثة وقال: ﴿إِن قُسَلُ زِيدٌ فِجَعَفُم وَإِن قُسَلُ زِيدٌ فِجَعَفُم وَإِن قُسَلُ جَعَفُم فَعَبِدَ الله بن رواحة (١).

ومع أن النبي عَيْمَا كان لا يعين لأى سرية إلا قائدًا واحدًا إلا أنه في هذه السرية أمَّر ثلاثة.. وذلك لأهمية هذه السرية.

## أهل المدينة يودعون الجيش

ولما تجهز الجيش وبدأوا في الخروج للجهاد قام أهل المدينة يودعون الجيش ويدعون لهم بالنصر والتمكين والعودة بملام.

## المضاجأة الكبرى

لقد خرج الجيش المسلم. . . وخرج رسول الله عليك يودعهم ويدعو لهم.

\* ومضى الجيش في طريقه حتى وصلوا إلى مكان في أرض الشام يُسمى (معان) وهنا بدأوا في جمع المعلومات عن الجيش الذي سيقابلوه.

وإذا بالمفاجأة الكبرى في انتظارهم. . . فقد علموا أن الجيش قد بلغ مائتي ألف . . . في حين أن عدد المسلمين ثلاثة آلاف رجل.

فأصبحوا بين ثلاثة حلول: إما أن يرجعوا وإما أن يطلبوا من رسول الله عليه أن يرسل لهم مددًا من الرجال وإما أن يدخلوا فيقاتلوا. . . وظلوا للدة يومين ينظرون في أمرهم.

فقام عبد الله بن رواحة وقال لهم هذه الكلمات التي كانت سببًا في

<sup>(</sup>۱) صحیح: رواه البخاری (۲۲۱) کتاب المغازی.

ثباتهم: قبال لهم: يا قوم والله إن الذى تكرهون لَلذَى خرجتم له تطلبون (الشهادة)، وما نقاتل الناس بعدد ولا قوة ولا كثرة إنما نقاتلهم بهذا الدين الذى أكرمنا الله به فانطلقوا فإنما هى إحدى الحسنيين: إما ظهور وإما شهادة.

وكان لهـنـه الكلمة الملتـهـة أثـرها، فاختفت من صـفوف المسلمين
 مشاعر التردد، وقرروا القتال، مهما كانت النتائج.

## وبدأ القتال

وهناك فى مؤتة التقى الفريقان، وبدأ القتال المرير، ثلاثة آلاف رجل يواجهون هجمات مائتى ألف مقاتل... معركة عجيبة تشاهدها الدنيا بالدهشة والحيرة، ولكن إذا هبت ريح الإيمان جاءت بالعجائب.

أخل الراية زيد بن حارثة - حبُّ رسول الله عَيْمَاتُهُم - وجعل يقاتل بضراوة بالغة، وبسالة لا يوجد لها نظير إلا في أمثاله من أبطال الإسلام، فلم يزل يقاتل ويقاتل حتى شاط في رماح القوم، وخرَّ صريعًا.

وحين ثذ أخذ الراية جعفر بن أبى طالب، وطفق يقاتل قتالاً منقطع النظير، حتى إذا أرهقه القتال اقتحم عن فرسه الشقراء فعقرها، ثم قاتل حتى قُطعت يمينه، فأخذ الراية بشماله، ولم يزل بها حتى قُطعت شماله، فاحتضنها بعضديه، فلنم يزل رافعًا إياها حتى قُتل.

يقال: إن روميًا ضربه ضربة قطعته نصفين، وأثابه الله بجناحيه جناحين في الجنة، يطير بهما حيث يشاء، ولذلك سُمِّى بجعفر الطيار، وبجعفر ذى الجناحين(١).

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى (۳۷،۹) عن ابن عمر نفض أنه كان إذا سلم على ابن جعفر قال: «الله عليك يا
 ابن ذى الجناحين»، وقد صح مرفوعًا إثبات الجناحين لجعفر انظر «فتح البارى» (۷٦/٧).

ولِما قُتل جعفر بعد القتال بمثل هذه الضراوة والبسالة أخذ الراية عبد الله ابن رواجة، وتقدم بها وهو على فرسه فجعل يُقبل على الجهاد ثم يتردد بعض الشيء.. فجاءه ابن عمه بقطعة من اللحم وقال له: خذ هذه واشدد بها صُلبك فإنك لقيت ما لقيت في هذه الأيام من الشدة والمتاعب.

فأخذها عبد الله بن رواحة حتى نظر إلى نفسه وقال لها: وأنتِ ما زلتِ حية في الدنيا. . . ثم أخذ سيفه فقاتل حتى قُتل.

فأخذ الراية ثابت بن أرقم وقال: يا أيها الناس اصطلحوا على رجل منكم.

قالوا: أنت.

قال: ما أنا بفاعل، فاصطلح الناس على خالد بن الوليد، فلما أخذ الراية دافع القوم ثم انحاز حتى انصرف(١).

لقد كان هدف (خالد) مناوشة الرومان بحيث يُلحق بهم أفدح الخائر دون أن يُعرض كتلة الجيش لالتحام عام، وقد أفلحت هذه الخطة في إنقاذ الآلاف القليلة التي معه، وإنقاذ سمعة المملمين في أول معركة لهم مع الدولة الكبرى.

والعجيب أن الرومان أعياهم هذا القتال وأصيبوا فيه بخسائر كبيرة، بل إن بعض فرقهم الكشف، وولى مهزومًا. واكتفى خالد بهذه النسيجة، وآثر الانصراف بمن معه (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) قال الهيشمي في مجمع الزوائد (٦/ ١٥٩، ١٦٠): رواه الطبراني ورجاله ثقات.

<sup>(</sup>٣) فقه السيرة / للغزالي (ص:٤١٢).

## النبى إلى ينعى القادة الثلاثة للناس

عن أنس الخضية: «أن النبى عليه المناس عن زيدًا وجعفرًا وابن رواحة للناس قبل أن يأتيهم خبرهم فقال: «أخذ الراية زيد فأصيب ثم أخذ جعفر فأصيب ثم أخذ ابن رواحة فأصيب – وعيناه تذرفان – حتى أخذ الراية سيف من سيوف الله حتى فتح الله عليهم الله .

## حزن النبي الله على جعفر ناك

وهنا يذهب الحبيب عَيْكُم إلى أسماء بنت عُميس وَلَقُ ليبلغها خبر استشهاد زوجها. ويا له من مشهد يجعل القلوب تبكى الدماء بدل الدموع.

عن أسماء ابنة عُميس، قالت: لما أصيب جعفر وأصحابه دخل على رسول الله علي وقد دبغت وعجنت عجيني، وغسلت بَنى ودهنتهم ونظفتهم، قالت: فقال لى رسول الله عليك : قائتنى ببنى جعفر».

قالت: فأتيته بهم، فشمَّهم وذرفت عيناه، فقلت: يا رسول الله، بأبى أنت وأمى، ما يُبكيك؟ أبلغك عن جعفر وأصحابه شيء؟

قال: "نعم، أصيبوا هذا اليوم".

قالت: فقمت أصيح، واجتمعت إلى النساء، وخرج رسول الله عَبِيَكُم الله عَبِيَكُم الله عَبِيَكُم الله عَبِيكُم الله عَبْدُ الله عَلَيْ الله عَبْدُ الله عَبْدُوا الله عَبْدُ الله عَبْدُ الله عَبْدُوا الله عَبْدُ اللّهُ عَبْدُ اللّهُ عَبْدُ اللّهُ عَبْدُ اللّهُ عَبْدُ اللّهُ عَبْدُوا

فقال: ﴿ لا تغفلوا آل جعفر من أن تصنعوا لهم طعامًا فإنهم قد شُغلوا بأمر صاحبهم (٢).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخارى (٤٣٦٢) كتاب المغازى.

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد (۱/ ۲۷۰).

#### حزن النبي ﷺ على زيد بن حارثة

وفي غزوة مؤتة كان (أسامة) يقاتل مع أبيه وتحت لوائه وكان عمره وقتها لم يبلغ الثامنة عشرة، وهناك على أرض الشرف رأى بعينيه مصرع أبيه، وقد شاط في رماح القوم فقتل شهيدا، وعلى الرغم من ذلك لم يضعف ولم يتكاسل لحظة واحدة عن أداء واجبه فقاتل تحت لواء مجدفر بن أبي طالب ولات حتى استشهد ثم قاتل تحت لواء عبد الله بن رواحة ولات حتى استشهد ثم قاتل تحت لواء عبد الله بن رواحة ولات حتى استشهد ثم قاتل تحت لواء سيف الله خالد بن الوليد ولات حتى استطاع خالد بإذن الله - أن يقوم بخطة رائعة للانسحاب فاستنقذ الجيش المسلم من براثن الروم الذين كان يبلغ عددهم مائتي ألف مقاتل وعدد المسلمين ثلاثة آلاف مقاتل.

وعاد أسامة إلى المدينة وقد احتسب أباه عند الله وترك جسده الطاهر في أرض الشرف والجهاد، وركب جواده الذي استشهد عليه وعاد.

<sup>(</sup>١) رواه عبد الرزاق في المصنف (٦٦٩٨)، وقال الشيخ مصطفى العدوى: وإسناده صحيح.

## المستغال بعلب سأع عزاء لمن مات له حبيب

أنا أعلم أن الفراق صعب وشاق على النفس ولكن إذا علم العبد بهذا الأجر العظيم الذي ينتظره إذا احتسب عند موت أحبابه فسوف يكون الأمر سهلاً ميسوراً.

روى البخارى أن النبى على الله الله تعالى: ما لعبدى المؤمن عندى جزاء إذا قبضت صفيه من أهل الدنيا ثم احتسبه إلا الجنة»(١).

\* بل تأمل معى هذا الأجر العظيم لمن احتسب عند موت ولده.

يصبر لأنه يعلم أن هؤلاء الأبناء أمانة عنده، وأن الله عزَّ وجلَّ صاحب تلك الأمانة، وما عليه في هذه الدنيا إلا أن يحفظ هذه الأمانة حتى يؤديها إلى خالقها - جلَّ وعلا-..

يصبر لأنه يعلم أن سخطه وجزعه لن يفيده شيئًا، ولن يُرجع إليه ولده، بل إن النبي النبائي الخبر أن الميت يُعذَّب في قبره بما نيح عليه.

يصبر لأنه يطمع في ثواب الصابرين، وثواب الصبر في هذه الحالة هو الجنة.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخارى (٦٤٢٤) كتاب الرقاق، من حديث أبى هريرة يُؤلِّك .

قال عَرَا الله عَمَا من مسلمين يموت لهما ثلاثة أولاد لم يبلغوا الجنث، إلا أدخلهما الله بفضل رحمته إياهم الجنة، يقال لهم: ادخلوا الجنة، فيقولون: حتى يدخل أبوانا: فيقال: ادخلوا الجنة أنتم وأبواكم ١٠٠٠.

وقال عَيْنِهِمْ: «ما منكنَّ امرأةٌ تقدَّمُ بين يديها ثلاثة من ولدها، إلا كانوا لها حجابًا من النار، قالت امرأةٌ: واثنين؟ قال: واثنين، (٢).

وقال عَنْ الله الله وسُبحان المقله وما المقله الله الله الله وسُبحان الله والحمدُ لله والله أكبرُ والولدُ الصالحُ ، يُبَوفَى للمرء المسلم فيحتسبه (٣).

وقال عَلَيْكُم : «والذي نفسى بيده إن السقط ليجر أمه بسرره إلى الجنة إذا احتسبته» (١).

- وهن أبي سنان قال: دفنت ابني سنانًا، وأبو طلحة الخولاني جالس على شفير القبر، فلما أردت الخروج أخذ بيدي فقال: ألا أبشرك يا أبا سنان؟ قلت: بلي. فقال: حدثني الضحاك بن عبد الرحمن بن عرزب، عن أبي موسى الأشعري، أن رسول الله عليه قال: ﴿إذا مات ولد العبد قال الله لملائكته: قبضتم ولد عبدي؟ فيقولون: نعم. فيقول: قبضتم ثمرة فؤاده؟ فيقولون: نعم. فيقول: ماذا قال عبدي؟ - وهو أعلم - فيقولون: حمدك واسترجع. فيقول الله: ابنوا لعبدي بيتًا في الجنة وسموه بيت الحمد» (ه).

(٢) مشغق عليه: رواه البخارى (١٠٢) كتاب العلم، ومسلم (٢٦٣٤) كتباب البر والصلة والأداب، من حديث أبي سعيد الحدرى وطفى .

(٣) صحيح: رواه أحمد (١٥٢٣٥) من حديث ثوبان بن بجدد مولى رسول الله عَلَيْكُم، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (١٢٠٤).

(٤) حسن: رواه ابن ماجه (١٦٠٩) كـتاب ما جاء في الجنائز، وأحمد (٢١٥٨٥)، من حــديث معاذ بن جبل يُولِنك، وحــنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٢٠٦٤).

(۵) حسن: رواه الترمذي (۱۰۲۱) كتاب الجنائز، وأحمد (۱۹۲۲۱)، من حديث أبي موسى الاشعرى تلافيه، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (۱٤٠٨).

<sup>(</sup>۱) صحیح: رواه النسائی (۱۸۷٦) کستاب الجنائز، وأحمَــد (۱۰۲۹٤)؛ هن حدیث أبی هریرة فرای ، وصححه العلامة الالبانی رحمه الله فی صحیح الجامع (۵۷۸۰).

\* وهكذا كان حال سُلفنا الصّالح حند موت الأولاد. الـ

" روى ابن أبى حاتم بإسناده فى تفسيره عن خالد بن يزيد، عن عياض، عن عقبة أنه مات له ابن يقال له: يحيى، فلما نزل فى قبره قال له رجل: والله إن كان لسيد الجيش فاحتسبه؛ فقال والده: وما يمنعنى أن أحتسبه؛ وقال كان تمن زينة الحياة الدنيا، وهو اليوم من الباقيات الصالحات؟!

عن أنس ولا قال: اشتكى ابن لأبى طلحة قال: فمات وأبوه أبو طلحة خارج البيت، فلما رأت امرأته أنه قد مات هيأت شيئًا، وجعلت ابنها فى خالب البيت، فلما جاء أبو طلحة قال: كيف الغلام؟ قالت: قد هدأت نفسه، وأرجو أن يكون قد استراح، وظن أبو طلحة أنها صادفة قال: قبات، فلما أضبح أغتسل، فلما أراد أن يخرج أعلمته أنه قد مآت، فصلى مع النبى عير فلما أخبره بما كان منها، فقال رسول الله عير فلما ألله أن يبارك لكما في ليلتكما، ... فقال رجل من الأنصار: فرأيت لهما تسعة أولاد كلهم قد حفظوا القرآن (١٠).

وعن محمد بن خلف قال: كان لإبراهيم الحربي ابن كان له إحدى عشرة سنة، حفظ القرآن ولقّنه من الفقة جانبًا كبيرًا؛ قال: فمات. فجئت أعزيه فقال: كنت أشتهي موت ابني هذا. قال: قلت له: يا أبا إسحاق أنت عالم الدنيا تقول مثل هذا في صبى قد أنجب -أصبح نجيبًا- ولقّنته الحديث والفقه؟ قال: نعم. رأيت في منامي كأن القيامة قد قامت، وكأن صبيانًا بأيديهم قلال فيها ماء، يستقبلون الناس فيسقونهم، وكان اليوم يَومًا حارًا شديدًا حرّه، قال: فقلت لأحدهم: اسقني من هذا الماء، قال: فنظر إلىّ. وقال: ليس أنت أبي، قلت: فأي شيء أنتم؟ قال: فقال لي: نحن الصبيان الذين متنا في دار

<sup>(</sup>۱) منطق عليه: رواه البخارى (۱۳۰۱) كتاب الجنائز، ومسلم (۲۱۱۹) كتاب اللباس والزينة، من حديث أنس بن مالك فطفته.

الدنيا وخلفنا آباؤنا، فنستقبلهم فنسقيهم الماء؛ قال: فِلهذا تمنيت موتمير

وقال أبو مسلم الخولاني رحمه الله: لأن يولد لى مولود يحسن الله نبأته، حتى إذا استوى على شبابه، وكان أعجب ما يكون إلى قبضه الله تعالى منى، أحب إلى من أن تكون الدنيا وما فيها لى.

وروى ابن أبى شيبة بإسناده عن ثابت البنانى: أن صلة بن أشيم كان فى غزاة له ومعه ابن له، فقال له: أى بنى تقدم فقاتل حتى احتسبك؛ فحمل فقاتل حتى فتل، ثم تقدم أبوه فقتل؛ فاجتمعت النساء، فقامت امرأته معاذة العدوية، فقالت للنساء: مرحبًا إن كنتن جئتن لتهنئنى، فمرحبًا بكن، وإن كنتن جئتن لغير ذلك، فارجعن.

\* والمقصود أن هذا المقام مقام عظیم شریف لمن یطلب المصیبة ویفرح بها
 نظراً إلى ثوابها.

يؤيد ذلك ما ثبت فى صحيح مسلم أن النبى عَيَّا قال: (إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، أو علم يُنتفع به، أو ولد صالح يدعو لها(١)

## ثانياً: بكاء النبي ﷺ عند هجر الأوطان

لَمَا رَفْضُ أَهِلَ مَكَةً أَنْ يُسَلِّمُ وَاللّه (جل وعــلا) أراد النبي عَلَيْكُم أَنْ يَبِحَثُ عِنْ أَرْضُ أخرى تقبل بذرة التوحيد. . . فخرج النبي عَلَيْكُم إلى الطائف ماشيًا على قدميه من أجل أن يُبلّغ هذه الرسالة.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٦٣١) كتاب الوصية، من حديث أبي هريرة يُرتخك .

<sup>(</sup>٢) حسن: ذكره الهيشمي في المجمع (١/١٦٧)، وقال: رواه البزار وفيه محمد بن عبيد الله العرزمي وهو ضعيف، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٣١٠٢).

واقام رسول الله على الله على الطائف عشرة أيام، لا يدع أحدًا من المرافهم الا جناء وكلّمة، فقالوا: اخرج من بلادتا، وأغروا به عبيدهم، فلما أشرافهم الا الحروج تبعله غبيدهم يسبونه ويصيحون به، حتى اجتمع عليه الناس، فوقفوا له صفين وجعلوا يرمونة بالحجارة، وبكلمات من السفّه، ورجموا عراقيبه، حتى الحتصب نعلاه بالدماء - فداه أبي وأمي ونفسي - وكان زيد ابن حارثة ولا يقيمه بنفسة حتى أصيب بجرح في رأسه، ولم يزل به السفهاء كذلك حتى الجاوه عراقي الى حائظ لعسبة وشيبة ابني ربيعة على السفهاء كذلك حتى الجاوه عراقي الله رجعوا عنه.

وأتى رسول الله علي إلى شجرة عنب فحلس تحت ظلها إلى جدار، ودعا ربه فقال: «اللهم إنى أشكو إليك ضعف قوتى، وقلة حيلتى، وهوانى على الناس، يا أرحم الراحمين، أنت رب المستضعفين وأنت ربى، إلى من تكلنى؟ إلى بعيد بتجهمنى أم إلى عدو ملكته أمرى؟ إن لم يكن بك على غضب فلا أبالى، ولكن عافيتك أوسع لى، أعوذُ بنور وجهك الذى أشرقت له الظلمات، وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة، من أن ينزل بى غضبك أو يحل على سخطك، لك العُتبى حتى ترضى، لا حول ولا قوة إلا بك».

وقفل الرسول عليه عائدًا إلى مكة، إلى البلد الذي طرد خيرة أهله، فهاجر بعضهم إلى الحبشة وأكره الباقى على معاناة العذاب الواصب، أو الفرار إلى الجبال، ورجع رسول الله عليه في طريق مكة بعد خروجه من الحائط كثيبًا حزينًا كسير القلب، فلما بلغ قرن المنازل بعث الله إليه جبريل علىه السلام ومعه ملك الجبال، يستأذنه أن يُطبق الأخشبين (أى الجبلين) على أهل مكة.

عن عائشة ولي أنها قالت لرسول الله على السول الله، هل أتى عليك يوم كان أشد من يوم أُحد القال: «لقد لقيت من قومك، وكان أشد ما لقيت منهم يوم العقبة، إذ عرضت نفسى على ابن عبد ياليل بن عبد كلال فلم يجبنى إلى ما أردت النطلقت وأنا مهم وم على وجهى، فلم أستفق إلا بقرن الشعالب، فرفعت رأسى فإذا أنا بسحابة قد أظلتنى، فنظرت فإذا فيها جبريل عليه السلام، فنادانى فقال: إن الله عز وجل قد سمع قول قومك لك، وما ردوا عليك، وقد بعث إليك ملك الجبال لتأمره بما شئت فيهم، قال: فنادانى ملك الجبال وسلم على ثم قال: يا محمد أن الله قد سمع قول قومك لك، وأنا ملك الجبال وقد بعثى ربك إليك لتأمرنى بأمرك، فما شئت إن شئت أن أطبق عليهم الأخشبين، فقال له رسول الله علي أرجو أن يُخرج الله من أصلابهم من يعبد الله وحده لا يشرك به شيئا الله (١٠) (١٠).

هكذا كانت الرحمة في قلب النبي عَلَيْكُم للناس من حوله. ولا عجب في ذلك فقد قال الله عنه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةُ لَلْعَالَمِينَ ﴾ (٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٣٢٣١) كتاب بدء الخلق، ومسلم (١٧٩٥) كتاب الجهاد والسير.

<sup>(</sup>٢) مدرسة السيرة النبوية / الشيخ محمد يعقوب (ص: ٢٧٨ : ٢٨١).

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء الآية: (١٠٧).

## عُ الله عَدُوجِهِ عَلَيْهِ مِنْ مَكَةَ إِلَى المُدينة

وتمر الأيام ويشتد الإيذاء على النبى عَيَّاتُهُم وأصحابه فيأذن النبى عَيَّاتُهُم لأصحابه بالهجرة إلى المدينة بعد أن شعر أن أصحابه سيكونون في أمان في هذا المكان وذلك بعد أن بايعه أهلها بيعة العقبة الثانية.

فهاجر أصحاب الرسول عَيْنِ وتركوا الديار والأوطان ليفوزوا بنعمة الإسلام والتوحيد.

ثم هاجر بعدهم النبى عَلِيَكُم وهو ينظر إلى مكة ويبكى ويقول: «والله إنك لأحب بلاد الله إلى رسول الله ولولا أن قومى أخرجونى منك ما خرجت».

## ثالثًا، بكاء النبي إلى من خشية الله (جل وعلا)

لقد كان النبى عَبِيْكُم أخشى الناس لله - جل وعلا- وكان يقول عن نفسه عَبِيْكُم : «والله إنى لأرجو أن أكون أخشاكم لله وأعلمكم بما أتَّقى ا(١).

\* وعن أبى ذر ولا قال: قال رسول الله عليه الني أرى ما لا ترون أطّت السماء وحُق لها أن تنظ، ما فيها موضع أربع أصابع إلا وملك واضع جبهته ساجداً لله تعالى، والله لو تعلمون ما أعلم، لضحكتم قليلاً، ولبكيتم كثيراً، وما تلذذتم بالنساء على الفرش، ولخرجتم إلى الصعدات تجارون إلى الله تعالى "(٢).

\* وعن عبد الله بن الشخير رائي قال: أتيت رسول الله عليه وهو يصلى ولجوفه أزير كأزيز المرجل من البكاء (٢).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١١١٠) كتاب الصيام.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه الترمذي (٢٣١٢) كتاب الزهد، وابن ساجه (٤١٩٠) كتاب الزهد، وأحسد (٢٠٠٥)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (١٧٢٢).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أبو داود (٩٠٤) كتاب الصلاة، والنسائى (١٢١٤) كتاب السهو، وأحمد (١٥٨٧)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في المشكاة (١٠٠٠).

\* وعن عطاء قال: دخلت أنا وعبيد بن عمير على عائشة وظا عبيد ابن عمير: حدثينا بأعجب شيء رأيتيه من رسول الله عائلة بالكت وقالت: قلم قام ليلة من الليالي فقال: «يا عائشة ذريني أتعبد لربي»، قالت: قلت: والله إني لأحب قربك، وأحب ما يسرك، قالت: فقام فتظهر، ثم قام يصلي، فلم يزل يبكي حتى بل الأرض، وجاء يزل يبكي حتى بل الأرض، وجاء بلال يؤذن بالصلاة، قلما رأه يبكي، قال: يا رسول الله تبكي وقد غفر الله بلال يؤذن بالصلاة، قلما رأه يبكي، قال: يا رسول الله تبكي وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ قال: «أفلا أكون عبداً شكوراً لقد نزلت الليلة آيات ويل لمن قرأها ولم يتفكر فيها: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمُواتِ وَالأَرْضِ ﴾ (١)(١).

المواقف التي بكي فيها النبي عاليه الله النبي عاليه الله النبي عاليه الله النبي عاليه النبي عاليه الله النبي عاليه النبي النبي عاليه النبي عاليه النبي عاليه النبي عاليه النبي النبي

\* وبعد هذه الجولة السريعة من المواقف التي بكى فيها النبى عليَّكِم كان الابد أن نعتبر بما حدث للنبى عليَّكِم فلا نجزع إذا أصابنا أى ابتلاء فلقد رأينا ماذا حدث لسيد ولد آدم ومع ذلك كان صابرًا راضيًا عن الله (جل وعلا) بل لقد أخبر النبي عليَّكِم أن أشد الناس بلاءً هم الأنبياء.

فقال عَلَىٰ الرجل على الرجل على الأمثل فالأمثل، يُبتلى الرجل على حسب دينه، فإن كان في دينه رقة ابتلى على قدر دينه، فإن كان في دينه حلياً، اشتد بلاؤه، وإن كان في دينه رقة ابتلى على قدر دينه، فما يبرح البلاء بالعبد حتى يتركه يمشى على الأرض وما عليه خطيئة لام،

\* وكذلك لابد أن نعلم أن النبى عَلَيْكُ ضَحَى كثيرًا وصبر كثيرًا من أجل أن يُبلغ دعوت ومن أجل أن نكون مسلمين فيجب علينا أن نتسمسك بهذا الدين وأن نثبت عليه حتى يسعد النبى عَلَيْكُم بلقائنا على الحوض.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية: (١٩٠).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه ابن حبان في صحيحه (٢/ ٢٨٦)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٦٨).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه ابن ماجه (٤٠٢٣). كتاب الفتن وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٩٩٢).



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

THE WAR WIND

## رفق النبي ﷺ بالمذنبين

وها نحن نتخيل مرة أخرى أننا نسير في شوارع المدينة المنورة التي لطالما سار فيها النبي عَلَيْظُم وأصحابه .. ولطالما تشرفت تلك البقعة المباركة بوجودهم.

وها نحن نتجه مباشرة إلى بيت النبى عالي الذي هو أعظم بيت فى الكون كله رغم بساطته وتواضعه - لنسعد برؤية النبى عالي ونستانس بمجالسته وترتوى قلوبنا بكلامه العذب الطيب.

فلما طرقنا الباب فتح لنا الحبيب المصطفى عَيْسِكُمْ وَأَذِنَ لَنَا بالدخول فلما دخلنا وجدنا النبي عَيْسِكُمْ جَالسًا في المسجد في مجلسه المبارك وقد احاط به اصحابه راه الله المسجد الله المسجد المسجد

وفجأة دخل شاب إلى المسجد وجعل يتلفت يمينًا وشمالًا كأنه يبحث عن أحد. . وقعت عيناه على رسول الله عَرِيْكُم . . فأقبل يمشى إليه . .

كان المتوقع أن يجلس الشاب في الحلقة ويستمع إلى الذكر.. لكنه لم يفعل. .! إنما نظر الشاب إلى رسول الله عاليات وأصحابه حوله..

ثم قال بكل جرأة: يا رسول الله .. ائذن لى ب.. بطلب العلم؟! لا . . لم يقلها .. ويا ليته قالها . . ائذن لى بالجهاد . . لا . . ويا ليته قالها . . أتدرى ماذا قال؟

قال: يا رسول الله. . ائذن لي بالزنا. .

عجبًا !! هكذا بكل صراحة؟!!

نعم.. هكذا: ائذن لى بالزنا..

نظر النبي عَلِيْكُم إلى الشاب. . كان يستطيع أن يعظه بآيات يقرؤها

عليه.. أو نصيحة مختصرة يحرك بها الإيمان في قلبه والكنه عالي سلك السلوبًا آخر..

قال له عِين بكل هدوء: «اترضاه لأمك؟).

فانتفض الشاب وقد مَرَّ في خاطره أن أمه تزني.. فقال: لا.. لا أرضاه لأمي.. فقال له عَرَّاتُهُم بكل هدوء: «كذلك الناس لا يرضونه لأمهاتهم».. من ثم فاجأه سائلاً: «أترضاه لأختك؟!».

فانتفض الشاب أخرى.. وقد تخيل أخت العفيفة تزنى.. وقال مِبادرًا: لا.. لا.. لا أرضاه لأختى..

فقال عَيْنِ ؛ (كذلك الناس لا يرضونه لأخواتهم)..

ثم سأله: «أترضاه لعمنك؟! أترضاه لخالتك؟!».

والشاب يردد: لا . . لا . .

فقال عِنْ النَّاسِ ما تحب لنفسك.. واكره للناس ما تكره لنفسك.. الدرك الشاب عند ذلك أنه كان مخطئًا...

فقال بكل خضوع: يا رسول الله . . ادعُ الله أن يطهر قلبي . .

فدعاه عَرِّهِ الله على جلس بين المعلى الشاب يقترب. ويقترب. حتى جلس بين يديد. ثم وضع يده على صدره.

وقال: «اللهم اهد قلبه.. واغفر ذنبه.. وحصِّن فرجه.. » (١).

\* فتعالوا بنا لنتعايش بقلوبنا وأرواحنا مع رفق النبي عَلَيْكُمْ بالمذنبين.

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه أحمد (٥/ ٢٥٦)، والطبراني (٨/ ١٦٢). قال الهيشمي (١/ ٢٢٩): رجاله رجال الصحيح . وأخرجه أيضًا: الطبراني في الشاميين (٢/ ٣٧٣)، والبيهمقي في شعب الإيمان (٢/ ٣٧٣)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في الصحيحة (٣٧٠).

<sup>(</sup>٢) استمتع بحياتك / د . محمد العريفي (ص: ١٥٩ -١٦٠).

عليك ما فرور "رَفْقًا بِاللَّذُنْبِينَ " اللَّهُ على اللَّهُ على اللَّهُ على اللَّهُ على اللَّهُ على اللَّهُ ا

رُ لابد أن نعلم أن العصمة دُفنت يوم أن دُفن الحبيب محمد عليها ... فليس هناك إنسان معصوم من الذنوب والمعاصى ومن أجل ذلك كان لزامًا علينا إذا رأينا إنسانًا قد وقع في أى معصية أن نرفق به وأن نفتح له باب الأمل حتى لا يياس ولا يقنط من رحمة الله (جل وعلا).

\* فالله (عز وجل) هو الرحيم الذي وسعت رحمته كل شيء وهو الرفيق في أفعاله وفي شرعه.

- قال عَرَاكُ الله رفيق يحب الرفق ويعطى على الرفق ما لا يعطى على العنف وما لا يعطى على العنف وما لا يعطى على العنف وما لا يعطى على ما سواه (١٠).

من الله (جل وعلا) بالرفق في كل شيء وبخاصة في الدعوة إلى الله (جل وعلا) بالرفق في كل شيء وبخاصة في الدعوة إلى الله (جل وعلا). في إلى الله (جل وعلا).

من ﴿ وَلَذَا لِمَا أُرْسِلَ مُوسِى وَهَارُونَ (عَلَيْهُمَا السَّلَامِ) إلى فَرَعُونَ قَالَ لَهُمَا:
﴿ اذْهِبًا إِلَىٰ فَرْعُونَ إِنَّهُ طَغَىٰ ۞ فَقُولًا لَهُ قَوْلًا لَيْنَا لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَى ﴾ (٢).

فقال الرجل: فإن الله قد أرسل من هما خير منك إلى من هو أسوأ منى

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٥٩٣) كتاب البر والصلة والأداب.

<sup>(</sup>٢) سورة طه: الأيتان: (٤٣ ، ٤٤).

\* فنحن في أشد الحاجة لأن نتخلق بخُلق الرفق والرحمة ونحن ندعو الناس إلى الله (جل وعلا). :. فالناس جميعًا في أشد الحاجة لمن يأخذ بأيديهم بكل رحمة وحنان ليضعوا أقدامهم على طريق الجنة التي فيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر.

\* أسأل الله (جـل وعلا) أن يمـلاً قلوبنا رحمـة وشفـقة بالمذنبـين وأن يجعلنا سببًا لهدايتهم... إنه ولى ذلك والقادر عليه.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

# م صور من رفق النبي عَيْنِي

وإن كان حديثنا عن الحِلم والرفق فلا نستطيع أن ننسى أبدًا صاحب القلب الرحيم الرفيق الذي عَلَم الكون كله كيف يكون الحِلم والرفق.

- وإذا أردت أن أسلط الأضواء على صور من حلم النبى عَلَيْكُم ورفقه فإننى ساحتاج إلى مسرد سيرته العطرة من أولها لآخرها ولكن حسبنا أن نُلقى الضوء على بعض تلك المواقف العطرة.

\*عن مالك بن الحويرث فطف قبال: أتبت النبى عَلَيْكُمْ فى نفر (١) من قومى فأقمنا عنده عشرين ليلةً وكان رحيمًا رفيعًا فلما رأى شوقنا إلى أهالينا، قال: «ارجعوا فكونوا فيهم وعلموهم وصلُّوا، فإذا حضرت الصلاة فليؤذن لكم أحدكم وليؤمكم أكبركم، (١).

\*(عن عائشة ولله أن يهود أتوا النبي عَلَيْكُم، فقالوا: السام (٢) عليكم، فقالت عائشة: عليكم ولعنكم الله وغضب الله عليكم. قال: المهلا يا عائشة (١) النّفر: جماعة من الرجال دون العشرة.

<sup>(</sup>٣) منفق عليه: رواه البخاري (٦٣٨) كتاب الأذان، ومسلم (٦٧٤) كتاب المساجد ومواضع الصلاة.

<sup>(</sup>٣)الـــَّام: الموت،

عليك بالرفق وإياك والعنف والفحش، قالت: أو لم تسمع ما قالوا؟! قال: «أو لم تسمعى ما قلوا؟! قال: «أو لم تسمعى ما قُلت رددت عليهم فيستجاب لى فيهم ولا يستجاب لهم في المراهم في المراهم ال

\* (وعن أبى هريرة وَطَيْكُ أن أعرابيًا بال فى المسجد فثار إليه الناس ليقعوا به فقال لهم رسول الله عَلَيْكُم : "دَعُوه وأهريقوا (٢) على بوله ذَنويًا من ماء أو سَجلاً (٢) من ماء فإنما بمثتم مُيسرين ولم تُبعثوا مُعسرين )(٤).

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٦٠٣٠) كتاب الأدب، ومسلم (٢١٦٥) كتاب السلام. ـ

<sup>(</sup>٢) أمرق: أراق وأمدر.

<sup>(</sup>٣) السجل: الدلو المملوءة الكبيرة.

<sup>(1)</sup> صحيح: رواه البخاري (٦١٢٨) كتاب الأدب.

<sup>(</sup>٥) الأخشين: جبلين بمكة.

<sup>(</sup>٦) متفق عليه: رواه البخاري (٣٢٣١) كتاب بده الخلق، ومسلم (١٧٩٥) كتاب الجهاد والسير.

يضحك فقال عمر: أضحك الله سنك يا رسول الله، فقال رسول الله المسعن صوتك ابتدرن المسعن صوتك ابتدرن الحجاب، قال عمر: فأنت يا رسول الله أحق أن يَهبن. ثم قال عمر: أى عدوات أنفسهن أتهبنني ولا تهبن رسول الله عليه الله على الله الله على الله الله على الله على الله الله على الله الله على ال

\* (عن أنس بن مالك نطق أن النبي عَلَيْكُم قال: "إنى لأدخل في الصلاة وأنا أريد إطالتها فأسمع بكاء الصبي فأتجوز (٤) مما أعلم من شدة وجد (٥) أمه من بكائه») (١).

L:.

<sup>(</sup>١)الفظاظة: شدة الجلق وخيبونة الجانب. ﴿

<sup>(</sup>٢) الفجّ: الطريق الواسع.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٣٢٩٤) كتاب بدء الخلق، ومسلم (٢٣٩٧) كتاب فضائل الصحابة.

<sup>(</sup>٤)التجوز: التخفيف.

<sup>(</sup>٥)وُجُد أمه: حزنها.

<sup>(</sup>٦) متفق هليه:رواه البخاري (٧٠٩) كتاب الأذان، ومسلم (٤٧٠) كتاب الصلاة.

<sup>(</sup>٧)سورة إبراهيم: الآية: (٣٦).

<sup>(</sup>٨)سورة الماثلة: الآية: (١١٨).

<sup>(</sup>٩) صعيع: رواه مسلم (٢٠٢) كتاب الإيمان.

نَهِ ﴿ وَ أَبِي هُرِيرَةَ رَائِكُ قَالَ: قَدِمَ الطَّفِيلِ بن عَمْرُو الدُوسَى وأَصِحَابِهُ عَلَى النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ عَلَيْ النَّهِ عَلَيْكُمْ ، فقيالوا: يا رسول الله! إن دُوسًا عَصَتَ وأَبِتَ فَادَعُ اللهُ عَلَيْهَا، فقيل: هلكت دُوسَ. قال: «اللهم اهد دُوسًا وأَتْ بِهُمُ ﴾ (١٠).

\* (وعن عائشة وطني أنها قالت: ما خُير رسول الله عَيْنِ بين أمرين إلا أخذ أيسرهما ما لم يكن إثمًا فإن كنان إثمًا كان أبعد الناس منه وما انتقم رسول الله عَيْنِ لَيْهِ للهُ إلا أن تُنتهك حرمة الله فينتقم لله بها)(٢).

# الهداية منحة ربانية

واعلم - أيها الأخ الحبيب - أن الهداية منحة ربانية يقذفها الله في قلب من يشاء من عباده.

- فالإنسان لا يملك هداية لنفسه فضلاً عن هداية غيره.

وقال تعالى: ﴿إِنَّكَ لا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتُ وَلَكِنَ اللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَاءُ وَهُو أَعْلَمُ بالْمُهْتَدينَ ﴾(1).

فإذا أنهم الله عليك بنعمة الهداية فاستجد لله شكراً على أن هداك ويسر لك الهدى، وإذا رأيت عاصيًا فما عليك إلا أن تتذكر قول الله تعالى: ﴿ كَذَلِكَ كُنتُم مِن قَبْلُ فَمَنَّ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَّنُوا إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ (٥).

واعلم علم اليقين أنك لا تدرى بِمَ يُختم لك وله. . . فقد يُختم لهذا

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٢٩٣٧) كتاب الجهاد والسير، ومسلم (٢٥٢٤) كتاب فضائل الصحابة.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٣٥٦٠) كتاب المناقب، ومسلم (٢٣٢٧) كتاب الفضائل.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية: (٢٧٢).

<sup>(</sup>٤) سورة القصص: الآية: (٥٦).

<sup>(</sup>٥) سورة النساء: الآية: (٩٤).

العاصى بخاتمة أهل السعادة بأن يوفيقه الله في آخر أيامه إلى توبة صادقة تمحو كلى ذنوبه وآثامه بل وتبدل سيئاته كلها حسنات... وتأمل معى هذا الحديث لتعلم يقينًا أن العبد لا يعرف خاتمته وعليه ألا يأمن على نفسه حتى يضع قدمه في جنة الرحمن -جل وعلا- قال عيران الرجل ليعمل الزمن الطويل بعمل أهل الجنة، ثم يُختم له عمله بعمل أهل النار، وإن الرجل ليعمل الزمن الطويل بعمل أهل النار ثم يُختم له عمله بعمل أهل الجنة، (1).

وقال عَرِيْكُمْ : "إن الرجل ليعمل عمل أهل الجنة فيما يبدو للناس، وهو من أهل النار، وإن الرجل ليعمل عمل أهل النار فيما يبدو للناس، وهو من أهل الجنة (٢).

زاد البخاري: "وإنما الأعمال بخواتيمها ١٠٥٠).

#### انقذوا الغرقى

اخى الحبيب: أريد أن أسألك سؤالاً واحداً: لو أنك رأيت رجلاً يغرق في البحر فهل ستحاول أن تنقذه أم لا؟

بالطبع ستنقذه.

- فإذا كان هذا حالك مع رجل يغرق في الجاء فيماذا ستصنع مع رجل يكاد أن يغرق في النار لكثرة ذنوبه؟!
- فلنحرص كل الحرص على إنقاذ هؤلاء المذنبين وأن نملأ قلوبنا شفقة وخوفًا عليهم.
- لما مرَّ أبو الدرداء رَبِيْنَكِي على أَناس يضربون رجلاً ضـربًا شديدًا، فقال

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٦٥١) كتاب القدر، من حديث أبي هريرة أرفقته .

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخارى (٢٨٩٨) كتاب الجهاد والسير، ومسلم (٢﴿ إِلَى كتاب الإيمان، من حديث سهل بن سعد الساعدى وَطَقْتُه .

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه البخاري (٦٤٩٣) كتاب الرقاق، من حديث سهل بن معد الساعدي يُؤلِّك .

ر خوانه روسه لهم: لماذا تضربون هذا الرجل؟

م رفقالوازوجدناه بعصى الله.

فقال: ارحموه واتركوه.

الله فقالوا: ألا تبغضه؟

ـ قال: لا. . إنما أبغض معصيته فإن تركها فهو أخي . .

ثم قال لهم: ألا تحمدون الله على أن عافاكم مما ابتلاه به.

عد \*هكذا تكون نظرة المؤمن للعصاة . . . نظرة رحمة وشفقة . . نظرة خوف عليه أن يظل على معصيته حتى يدخل النار . . . نظرة من يريد أن يأخذ بيديه إلى الجنة .

# يَّ رَحْمَةَ الله (جلوعلا) لَمْ رَحْمَةَ الله (جلوعلا)

والآخر مجتهداً في العبادة، وكان لا يزال المجتهد يرى الآخر على الذنب، فيقول: والآخر مجتهداً في العبادة، وكان لا يزال المجتهد يرى الآخر على الذنب، فيقول: اقصر فوجده يوماً على ذنب، فقال له: أقصر. فقال: خلّنى وربى، أبعثت على رقيباً؟ افقال: والله لا يغفر الله لك، أو لا يُدخلك الله الجنة، فقبض روحهما، فاجتمعا عند رب العالمين، فقال لهذا المجتهد: أكنت بي عالما، أو كنت على ما في يدى قادراً؟ وقال للمذنب: اذهب فادخل الجنة برحمتى، وقال للآخر: اذهبوا به إلى النار) (١٠).

قال أبو هريرة: والذي نفسي بيده لتكلم بكلمة أوبقت دنياه وآخرته.

\* وما كان لعبد من عباد الله أن يحجر على ربه أن يعفر لفلان أو يحبط عمل فلان، لقد تكلم هذا المسكين، - كما قال أبو هريرة راوى الحديث -

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أبو داود (۹۰۱) كتاب الأدب، وأحمــد (۸۰۹۳)، من حديث أبى هريرة يُظْفُه، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٤٤٥٥).

بكلمة أوبقت عليه دنياه وآخرته، فقد قبض الله روحيهما، فاجتمعا عنده، وقال لذلك المتألى - موبخًا مؤنبًا-: «أو كنت بي عالمًا؟ أو كنت على ما في يدى قادرًا؟؛ وأمر بإدخاله النار، وأمر بإدخال المذنب الجنة.

\* وفى رواية مسلم أن النبى عَرِّاتُ الله حدَّث أن رجلاً قال: «والله لا يغفر الله لفلان، فقال تعالى: من ذا الذى يتألى على أن لا أغفر لفلان فإنى قد غفرت لفلان وأحبطت عملك».

\* ولهذا - أيها الأخ الحبيب - إذا رأيت عاصيًا فما عليك إلا أن تتذكر قول الله (عز وجل): ﴿ كُذَلِكَ كُنتُم مِن قَبْلُ فَمَنَّ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَّنُوا إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ (١).

\* وعليك أن تكون كالطبيب الرحيم الذى لا يتعامل بالمشرط مع كل مريض بل يبدأ بالدواء الخفيف فإن لم ينفع فإنه يزيد جرعة الدواء وتركيزه فإن لم ينفع لجا إلى الحقن ثم تكون نهاية الأصر مع المشرط والتدخل الجراحي. من ينت من المنابقة المراحي. من المنابقة المراحي المنابقة المنابقة

- فكذلك أنت. عليك أن تبدأ بالكلمة الطيبة والنصيحة الرقراقة ولا تنتقل لغيرها إلا إذا تأكدت وتيقنت أنها لم ولن تنفع مع هذا الإنسان.

## لوتاب المذنبون لكان خيراً للأمة كلها

يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَىٰ آمَنُوا وَاتَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مِنَ البِّمَاءِ وَالأَرْضِ ﴾ (٢) .

﴿ فَقُلْتُ اسْتَغَفِّرُوا رَبِّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ۞ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُم مِدْرَارًا ۞ وَيُمْدِدْكُم بِأَمْوَال وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَل لَكُمْ أَنْهَارًا ﴾ (٣) .

<sup>(</sup>١) مبورة النساه: الآية: (٩٤).

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: الآية: (٩٦).

<sup>(</sup>٣) سورة نوح: الأيات: (١٠–١٢).

- وروى أنه لحق بنى إسرائيل قحط على عهد موسى عليه السلام فاجتمع الناس إليه فقالوا: يا كليم الله! ادع لنا ربك أن يسقينا الغيث فقام معهم وخرجوا إلى الصحراء وهم صبعون ألقا أو يزيدون فقال موسى عليه السلام: ... اللهم اسقنا غيثك وانشر علينا رحمتك وارحمنا بالأطفال الرضع والبهائم الربع والمشايخ الركع فما زادت السماء إلا تقشعا والشمس حرارة! فتعجب نبى الله موسى فأوحى الله إليه وقال: يا موسى! فيكم عبد يباروني بالمعاصى منذ أربعين سنة فناد في الناس حتى يخرج من بين أظهركم فيه منعتكم (٢).

فقال موسى: إلهى وسيدى أنا عبد ضعيف وصوتى ضعيف فاين يبلغ وهم سبعون ألقا أو يزيدون؟ فأوحى الله إليه منك النداء ومنى البلاغ... فقام مناديًا، وقال: يا أيها العبد العاصى الذى يبارز الله بالذنوب والمعاصى منذ أربعين سنة أخرج من بين أظهرنا فبك منعنا المطر... فقام العبد العاصى فنظر ذات اليمين وذات الشمال فلم ير أحدًا خرج فعلم أنه المطلوب وقال فى نفسه: إن أنا خرجت من بين هذا الخلق افتضحت على رؤوس بنى إسرائيل وإن قعدت معهم منعوا لأجلى... فأدخل رأسه فى ثيابه نادمًا على فعاله وقال: إلهى وسيدى عصيتك أربعين سنة وأمهلتنى وقد أتيتك طائعًا فأقبلنى. تن فلم يستم الكلام حتى ارتفعت سحابة بيضاء فأمطرت كأفواه فاقبلنى. تن فلم يستم الكلام حتى ارتفعت سحابة بيضاء فأمطرت كأفواه القرب فقال موسى: إلهى وسيدى بماذا سقيتنا وما خرج من بين أظهرنا أحد؟ فقال: يا موسى سقيتكم بالذى منعتكم، فقال موسى: إلهى أرنى هذا

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: الآية: (٥٣).

<sup>(</sup>٢) أي: بسببه منعت عنكم الخير ١ لانكم لم تأمروه بالمعروف ولم تنهوه عن المنكر.

العبد الطائع التائب. فقال الله موسى! إنى لم أفضحه وهو يعصيني أأفضحه وهو يعصيني أأفضحه وهو يطيعني!(١)

# لن تعدم الخيرفي أي مسلم

\* واعلم أيها الأخ الحبيب أنك لن تعدم الخير في أي مسلم لكن عليك أن تحسن الدخول إليه بشكل غير مباشر وذلك من باب قول النبي عليك الله ما بال أقوام يقولون كذا وكذا».

\* وها هو الحسن البصرى وجد رجلاً لا يصلى ولا يصبوم، بل إنه عاكف على فعل الموبقات، فأراد الحسن أن يُذكره بالله جل وعلا فأخذ هذا الرجل وسار معه فى الطريق فمرت جنازة فنظر الحسن إليها وقال للرجل: أيها الرجل! أرأيت لو أن الله أحيا هذا الميت فعاد إلى الدنيا فيا ترى ماذا سيصنع؟ قال له الرجل: سيكون أفضل الناس صلاة وزكاة وصيامًا وبرًّا للوالدين وأحسنهم خُلقًا. . . . فقال الحسن: فليكن هو أنت وقد أحياك الله الآن فاصنع ما قلت!!

# أما آن الأوان لأن تتوب؟ ا

وفى المقابل فإنى أقول لكل من عاش زمانًا طويلاً يرتع في أوحال الذنوب والمعاصى: أما آن الأوان لأن تتوب؟!

أما سمعت قول الله (جل وعلا): ﴿ أَلَمْ يَأْنَ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذَكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِ وَلا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ لَذَكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِ وَلا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَقَدَتُ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنْ اللَّهِ مَنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمْدُ فَقَدَتُ اللَّهِ مَنْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) مختصر كتاب التوابين لابن قدامة (ص ٨٦، ٨٧).

<sup>(</sup>٢) سورة الحديد: الآية: (١٦).

- ﴿ وَكُنْ عَلَى يَقِينَ أَنَهُ مَهُمَا بِلَغَتَ ذَنُوبِكُ وآثَامَكُ فَلُو شَاءَ الله لَغَفُرِهَا كُلُهَا. قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْ يَا عِبَادِى اللَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْ يَا عِبَادِى اللَّهِ إِنَّ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهِ إِنَّهُ هُو اللَّهُ اللَّهُ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُو الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ (١).

وقال تعالى فى الحديث المقدسى: «يا ابن آدم! إنك ما دعوتنى ورجوتنى غفرت لك على ما كان منك ولا أبالى، يا ابن آدم لو بلغت ذنوبك عنان السماء ثم استغفرتنى غفرت لك ولا أبالى، يا ابن آدم لو أنك أتيتنى بقراب الأرض خطايا – أى: بقرب ما يملأ الأرض من الخطايا – ثم لقيتنى لا تشرك بى شيئًا لأنيتك بقرابها مغفرة»(٢).

-ولقد كان المعسوم عَرِيْكُم يقول: «إنه ليُغان على قلبى وإنى الأستغفر الله في اليوم مائة مرة»(٣).

ويقول ابن عمر: إن كنا لنعد لرسول الله عَلَيْكُم في المجلس الواحد مائة مرة يقول: (دبِّ اغفر لي وتب على إنك أنت التواب الغفور (٤).

- وهو من هو؟! هو الذي غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر.
- فلا بد أن تسرع يا أخى بالتوبة والإنابة إلى الله قبل أن يداهمك الموت فجأه فتصرخ وتقول: ﴿ رَبِ ارْجِعُونِ ۞ لَعَلِي أَعْمَلُ صَالِحًا فِيمَا تَرَكْتُ ﴾ (٥) فيقال لك: «كلاً».
- فأنت الآن في الدنيا فاغتنم الأوقات والساعات في طاعة رب الأرض والسماوات.

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: الآية: (٥٣).

<sup>(</sup>٢) حسن: رواه الترمذي (٣٥٤٠) كتاب الدعوات، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في الصحيحة (٢٧).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٢٧٠٢) كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار.

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه أبو داود (١٥١٦) كتباب الصلاة، والترميذي (٣٤٣٤) كتاب الدعوات، وابن مباجه (٣٨١٤) كتاب الأدب، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في الصحيحة (٥٥٦).

<sup>(</sup>٥) سورة المؤمنون: الآيتان: (٩٩، ١٠٠).

\_ \_ فعليك الا تجعل ساعة واحدة تمر من عمرك إلا في طاعة الله.

ولذا لما جاء رجل إلى سفيان الثورى فقال له: لقد ابتكيت بمرض البعد عن الله وأريد أن أتقرب إلى الله وأغتنم عمرى في طاعة الله فقال له بيفيان: يا هذا! عليك بعروق الإخلاص وورق الصبر وعصير التواضع؛ ثم ضع هذا كله في إناء التقوى، وصب عليه ماء الخشية، وأوقد عليه نار الجزن، وصفة بمصفاة المراقبة، وتناوله بكف الصدق، واشربه من كأس الاستخفار، وتمضمض بالورع، وابعد عن الحرص والطمع تُشفى من مرضك بإذن الله.

- فاحرص على طاعة الله يا أخى واعلم أنك لو عشت آلاف القرون فلا بد لك من لقاء الله والوقوف بين يديه.

لو عـــاش الفـــتى في دهره

ألقًا من الأعسوام مسالك أمسره

متنعماً فيه بكل نفيسة

مستلذنا نسيبه بنمسمي مسمسره

لا يعنسريه السقم فسيسها مسرة

كسلاولا ترذالهسمسوم ببساله

مسا كسسان هذا كله في أن يفي

بمبسسیت أول لیلة فی قسسبسره(۲)

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه الحاكم (٤/ ٣٤١)، وصححه العبلامة الألبياني رحمه الله في صحيح الجامع (١٠٧٧).

<sup>(</sup>۲) كتاب (خطب ودروس أبو عمار) (الجزء الثاني) (ص: ٦٤-٨٠).

#### احدر... فالمعاصى تزرع أمثالها

فإن المعاصى تزرع أمـ ثالها، ويولد بعضها بعضًا، حتى يعــز على العبد مفارقتها والخروج منها، كما قال بعض السلف: إن من عقوبة السيئة، السيئة بعدها. وإن من ثواب الحسنة، الحسنة بعدها.

وكان من دعاء بعض السلف: اللهم أعزني بطاعتك، ولا تذلني بعصيتك.

وقال الحسن البصرى: إنهم إن طقطقت<sup>(۱)</sup> بهم البغال وهملجت<sup>(۲)</sup> بهم البراذين<sup>(۳)</sup> فإن ذل المعصية لا يفارق قلوبهم، أبى الله إلا أن يذل من عصاه.

وقال عبد الله بن المبارك:

رايتُ الننوبَ تميتُ القلوبَ

وتركُ الـذنوب حـــيـــاة القـلوب

وهل أفسسد الدين إلا الملوك

واحسبارُ سسوء ورهسانُهسا(٤)

قال ابن عباس رفي إن للحسنة ضياء في الوجه ونوراً في القلب وسعة في الرزق وقوة في البدن ومحبة في قلوب الخلق، وإن للسيئة سوادًا في الوجه وظلمة في القلب ووهنًا في البدن ونقصًا في الرزق وبغضة في قلوب الخلق.

<sup>(</sup>١) طقطقت: الطقطقة: هي صوت حوافر البغال.

<sup>(</sup>٢) هملجت: أسرعت في خفة وتبختر.

<sup>(</sup>٣) البراذين: نوع من الخيل، وهو ما كان من غير نتاج العرب.

<sup>(</sup>٤) الداء والدواء / للإمام ابن القيم (ص: ٧٨).

#### لا تلعنه.. إنه يحب الله ورسوله

ر أكثر الناس الذين نخالطهم مهما بلغ أحدهم من السوء.. إلا أنه لا يخلو من خير وإن كان قليلاً.. فلو استطعنا أن نعثر على مفتاح الخير لكان حينًا..

اشتهر عن بعض المجرمين. أنه كان يسطو على يسيوت الناس ويسرق أموالهم. . لينفق بعضها على ضعفاء وأيتام!! أو يبنى بها مساجد!!

أو كالتي ترى أيتامًا جوعي فتزنى لتُحِّصل ما تسد به جوعهم. .

بنى مستجباً لله من غيسر حلّه

فكان بحسد الله خسيسر مسوفق

كمُطعمة الأيتام من كـدُّ عرضـها ا

لك الويسل لا تزنى ولا تتسبحسساقى

كم من حامل سكين ليطعن بها. . فاستعطفه طفل أو امرأة فَرَقَّ قلبه. . وألقى سكينه عنه. .

إذن عامل الناس جميعًا بما تعلم فيهم من خير. . قبل أن تسىء الظن بهم . .

نبينا وقرة أعيننا محمد عَرِيْكُم . . بلغ من خُلقه أنه كان يلتمس المعاذير للمخطئين . . ويُحسن الظن بالمذنبين . .

كان إذا قابل عــاصيًا ينظر فيــه إلى جوانب الإيمان قبل جــوانب الشهوة والعصيان. . - م

ما كان يسيء الظن بأحد. . يعاملهم كأنهم أولاده وإخوانه . .

يحب لهم الخير كما يحبه لنفسه..

كان رجل في عهد النبي عَلَيْكُم قد ابتُلي بشرب الخمر.. فأتوا به يومًا وقد شرب خمرًا إلى رسول الله عِلَيْكُم فأمر به فجُلد..

رزشم مرت آیام. . فشرب خیرا . . فجیء به آخری فجُلد . . ومرت آیام . . ثم جیء به قد شرب خمرا . . فجُلد . .

فلما ولَّى خارجًا.. قــال رجل من الصحابة: لعنه الله... ما أكثر ما يؤتَى به!!

فالتفت إليه عَلِيْكُم . . وقد تغير وجهه فقال له: لا تلعنه . . فوالله ما علمت إلا أنه يحب الله ورسوله . . (١).

فإذا تعاملت مع الناس فكن عادلاً.. اذكر الخير الذى فيهم.. وأشعرهم أن شرَّهم لم يجعلك تنسى خيرهم.. فهذا يقربهم إليك.. (٢).

#### قصة الحية والسكران

إن الإنسان لا يستغنى عن ربه طرفة عين، حتى العصاة المذنبون، بل حتى الكفار، يتقلبون فيها أنعم الله به عليهم من أنواع الحفظ والرعاية إلى أجل هم بالغوه . . . ولو كشف الله ستره عن عباده؛ لاستلعتهم الأرض، وأغرقتهم البحار، ودمرتهم الرياح والعواصف.

عن يوسف بن الحسين يقول: كنت مع ذى النون المصرى على شاطئ غدير فنظرت إلى عقرب أعظم ما يكون على شط الغدير واقفة، فإذا بضفدع قد خرجت من الغدير، فركبتها العقرب، فجعلت الضفدع تسبح حتى عبرت، فقال ذو النون: إن لهذه العقرب لشأنًا فامض بنا، فجعلنا نقفو أثرها؛ فإذا رجل نائم سكران، وإذا حية قد جاءت فصعدت من ناحية سرته إلى صدره وهى تطلب أذنه، فاستحكمت العقرب من الحية فضربتها: فانقلبت وانفسخت، ورجعت العقرب إلى الغدير، فجاءت الضفدع فركبتها فعبرت، فحرك ذو النون الرجل النائم، ففتح عينيه، فقال: يا فتى، انظر فعبرت، فحرك ذو النون الرجل النائم، ففتح عينيه، فقال: يا فتى، انظر

<sup>(</sup>۱) صحبح:رواه البخاري (۲۷۸۰) كتاب الحدود.

<sup>(</sup>۲) استمنع بحیاتك (ص:۲۱۳–۲۱۶).

مما نجاك الله! هذه العقرب جاءت فقتلت هذه الحية التي أرادتك، ثم أنشأ ذو النون يقول:

يا غسافسلاً والجليل يحسرسه

من كل سوء بدب في الظُّلَم كسيف تنام العسيسون عن ملك

تأتيسه منه فسسوائدُ النَّعُم

فنهض الشاب وقال: إلهي، هذا فعلك بمن عـصاك!، فكيف رفقك بمن يطيعك؟! ثم ولى، فقلت: إلى أين؟، قال: إلى طاعة الله(١١).

#### قبل أن تحاسبوا

أقولُ لكم عن تجربة وذوق ومعرفة عانيتها، كم خُدعنا بالأمانى الكاذبة، والحيالات الفارغة، وغفلنا عن الحقائق، والشرع يخبرنا بالأصلح، ويحذّرنا من مصارع البغى، ومراتع الغفلة، ولكن العقل في حجابٍ كثيف يحتاج إلى مطارق قوية تهزّه هزًّا، وتقلقه حتى يرعوى.

كم رأينا من شاب أعرض عن المسجد، وعقَّ الوالد، ونسى القُدوم، ثم قُبضت روحه بغتة، وسار لأهله حسرة، كم رهت بيوت بأهلها وأموالها وحشمها، ثم وقعت بهم الواقعة، فصاروا أثرًا بعد عين.

ألاً يا من نصح نفسه لا تنفق العمـر بكف التبذير، وتوزّع الأوقات على المتــولين، فإنّ ضياع الزمن ضالة لا تُردّ.

بالله لو جلست بعد الفجر، حستى تطلع الشمس، فى المسجد كل يوم، هل تخسر من أموالك درهمًا؟! أو تفقد من دنياك مغنمًا؟! بل تكسب الأجر والمثوبة والحسنى.

<sup>------</sup>(۱) كتاب التوابين (ص: ۲۲٦).

بالله لو مكثت بعبد كل صلاة ثلث ساعة مسبحًا، كم تكسب من الأجور، وتخزن من الثواب، ويصعد لك من الكلم الطيب؟!

رأيت كثيرًا من الناس يجلسون في المجامع العامة ومجالس السمر، والأندية، لتقفية الوقت مع غيبة وفحش من القول، وضحك، ولهو، وكان الأمر لا يعنيهم، أو كأن عندهم عهدًا وثيقًا بالبقاء، فيا لفجأة الرحيل عليهم، ويا لهول الموت على قلوبهم.

الصندق منجاة، والرائد لا يكذب أهله، والحقائق أقوى من الخيال، وقد نصحت نفضى ونصحتك، وما بقى من أعمارنا إلا كما ذهب أو أقل وهل اليوم إلا مثل أمس.

- أين الطعام اللذيذ الذي أكلناه أمس؟! لا نجد لذته، أين الماء البارد الذي شرب اله؟! لا نحس ببرودته، إن جُمنا كأنا ما شبعنا، وإن ظمئنا كأنا ما رُوينا، وإن حزنا كأنا ما سُررنا.

وقد قيل:

و شعب النوى زمنًا فلمها

تلاقسينا كسانً مسا شسقسينا

بكينا عندما جنت الليسالي

۱۰ ما ما زالت بنا حستّی رضــینا (۱)

<sup>(</sup>١) حدائق ذات بهجة (ص: ٦٣ - ٦٥).

#### باب التوبة مفتوح

واعلم يا أخى أننا لا نقنط أحدًا من رحمة الله، فباب التوبة مفتوح إلى أن تطلع الشمس من مغربها، وإلى أن تغرغر الروح، فها هى كبائر الذنوب يفتح الله أبواب التوبة لكل من ارتكبها لكى يتوبوا ويعودوا إلى الرحمن الرحمن الرحمة.

قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا جَزَاءُ اللَّهِ نَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا أَن يُعَالَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

وعلى الرغم من تلك الجرائم والكبائر إلاَّ أن الله -جل وعلا - فتح لهم باب التوبة فقال: ﴿ إِلاَّ اللَّهِ عَالَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ بَابِ التوبة فقال: ﴿ إِلاَّ اللَّهِ عَالَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (٢).

وها هم أصحاب الأخدود الذين حرقوا المؤمنين والمؤمنات، وظلموهم بلا ذنب اقترفوه سوى أنهم آمنوا بالله العزيز الحميد... هؤلاء الذين فرقوا بين الأم وولدها، وقذفوا ولدها أمام عينيها في النار، وجلسوا يتلذذون بمشاهدة المؤمنين، وهم يموتون في النيران، وعلى الرغم من ذلك يفتح الله لهم باب التوبة ليتوبوا، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ فَتَتُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَعُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ الْحَريق ﴾ (٣).

فقوله تعالى: ﴿ ثُمُّ لَمْ يَتُوبُوا ﴾ يفيد أنهم لو تابوا لتاب الله عليهم.

وها هم أهل الشرك والقتل والزنا بفتح الله أمامهم باب التوبة، فيقول: ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ وَلَا

<sup>(</sup>١) سورة المائلة: الآية: (٣٣).

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: الآية: (٣٤).

<sup>(</sup>٣) سورة البروج: الآية: (١٠).

وهؤلاء الذين أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات يفتح الله آمامهم باب التوبة لكى يتوبوا ويقيموا الصلاة ويتركوا الشهوات ويقبلوا على فعل الطاعات، قال تعالى: ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهُوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقُونُ غَيًّا ۞ إِلاَّ مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلاَ يُظْلَمُونَ شَيْعًا ﴾ (٢).

مس ومع كل هذه الأمثلة التي تثلج الصدور لسعة رحمة الله - جل وعلا- إلا أننا لا ينبغى أن نتهاون بعواقب الذنوب والمعاصى، فإن الله كما وصف نقسه بأنه غفور رحيم، فقد وصف نفسه بأنه شديد العقاب، فقال: ﴿اعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعَقَابِ وَأَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحيمٌ ﴾ (٣).

وقبال سبحانه وتعالى: ﴿ غَافِرِ الذُّنبِ وَقَابِلِ التُّوبِ شَدِيدِ الْعِقَابِ ذِي الطُّولُ ﴾ (٤).

وقال سبىحانه وتعالى: ﴿ نَبِّى عَبَادِى أَنِى أَنَا الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ۞ وَأَنَّ عَلَابِى هُوَ الْعَدَابُ الأَلِيمُ ﴾ (٥) بِهُ مَا الْعَدَابُ الأَلِيمُ ﴾ (٥) به مَدَابُ الْعَدَابُ الأَلِيمُ ﴾ (٥) به مَدَابُ الْعَدَابُ الأَلِيمُ ﴾ (٥) به مَدَابُ الْعَدَابُ الْعَدَابُ الْعَدَابُ الْعَدَابُ الْعَدَابُ الْعَدَابُ الْعَلَى الْعَدَابُ الْعَدَابُ الْعَدَابُ الْعَدَابُ الْعَدَابُ الْعَلَى عَلَى الْعَدَابُ الْعَلَى الْعَدَابُ الْعَدَابُ الْعَدَابُ الْعَدَابُ الْعَدَابُ الْعَدَابُ الْعَدَابُ الْعَدَابُ الْعَدَابُ الْعَلَيْمُ الْعَدَابُ الْعَدَابُ الْعَلَابُ الْعَلَالِ الْعَلَابُ الْعَلَابُ عَلَالِ الْعَلَابُ الْعَلَابُ عَلَى الْعَلَالُ عَلَالُ عَلَالِ الْعَلَالُ الْعَلَالُ الْعَلَالُ الْعُلَالِ الْعَلَالُ الْعَلَالُ الْعَلَالُ عَلَالِكُوبُ الْعَلَالُ الْعَلَالُ الْعَلَالُ عَلَالُ الْعَلَالُ عَلَالْعُلُولُ الْعَلَالُ

فقد يستصغر الإنسان ذنبًا وهو عند الله عظيم، قال تعالى: ﴿ وَتَحْسَبُونَهُ عَنْدُ اللَّهُ عَظِيمٌ ﴾ (٦).

<sup>(</sup>١)سورة الفرقان: الآيات: (١٦-٧١).

<sup>(</sup>٢)سورة مريم : الآيتان: (٩٩ ، ٦٠).

<sup>(</sup>٣)سورة المائدة: الآية: (٩٨).

<sup>(</sup>٤)سورة غافر: الآية: (٣).

<sup>(</sup>٥) شورة الحجر: الأيتان (٤٩، ٥٠).

<sup>(</sup>٦)سورة النور: الآية: (١٥).

سب عليم : من مشخلُ الفنواب صنفيرها وكبيرها ذاك التُّنقَى: راهي - ١٠٠٠ - ١٠٠٠

واصنع كماش فوق أرض الشوك يجلر ما يرى سنة لا تحقيرن صنعيرة.. إن الجسبال من الحسمى

فلقد دخلت امرأة النار في هرة، . . . . قال عَيْنِكُم : «دخلت امرأة النار في هرة ربطتها فلم تُطعمها ولم تدعها تأكل من خشاش الأرض حتى مانت (١) . . . وقال النبي عَيْنِكُم لعائشة -لما قالت شيئًا في صفية أم المؤمنين: وإنها قصيرة - : «لقد قلت كلمة لو مُزجت بماء البحر لمزجته (٢) .

الماسعة الهدمي الماله الله يقرح بتوبتك أأاسه بعديت

ه اختیار دیشت

يا لها من كلمات تجعل شمس التوبة تضىء القلب وتنيس الصدر بنور الحق الحق الذى جاء به النبى على المنافي عند الحق -جل جلالهقال على الله أشد فرحًا بتوبة عبده حين يتوب إليه من أحدكم كان على راحلته بأرض فلاة فانفلتت منه وعليها طعامه وشرابه فأيس منها فأتى شجرة فاضطجع فى ظلّها قد أيس من راحلته فينما هو كذلك إذ هو بها قائمة عنده فأخذ بخطامها ثم قال - من شدة الفرح -: اللهم أنت عبدى وأنا ربك أخطأ من شدة الفرح -: اللهم أنت عبدى وأنا ربك أخطأ من شدة الفرح -: اللهم أنت عبدى وأنا ربك أخطأ من

وقال الله جل وعلا: "يا ابن آدم! إنك ما دعوتنى ورجوتنى غفرت لك على ما كان منك ولا أبالى، يا ابن آدم! لو بلغت ذنوبك عنان السماء ثم استغفرتنى غفرت لك ولا أبالى، يا ابن آدم! لو أنك أتيتنى بقراب الأرض خطايا -أى: بقرب ما يملأ الأرض من الخطايا- ثم لقيتنى لا تشرك بى شيئًا لأتيتك بقرابها مغفرة (١٤).

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: رواه البخارى (۳۲۱۸) كتاب بدء الخلق، ومسلم (۲۲۱۹) كتاب التوبة.

 <sup>(</sup>۲) صحیح: رواه أبو داود (٤٨٧٥) كتاب الأدب، والترمذی (۲۵۰۲) كتاب صفة القیامة والرقائق والورع، وأحمد (۲۵۰۳۲)، وصححه العلامة الألبانی رحمه الله فی صحیح الجامع (۵۱٤۰).

 <sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخارى (٦٣٠٩) كتاب الدعوات، ومسلم (٢٧٤٧) كتاب التوبة.

<sup>(1)</sup> حسن: رواه الترمذي (٢٥٤٠) كتاب الدعوات، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في الصحيحة (١٢٧).

#### والمرب بتوبة العبد عظيم لفرحة الرب بتوبة العبد

إن الله سبحانه إنما خلق الخلق لعبادته، الجامعة لمحبته والخضوع له وطاعته. وهذا هو الحق الذي خُلقت به السماوات والأرض. وهو غاية الخلق والأمر. ونفيه -كما يقول أعداؤه- هو الباطل، والعبث الذي نزه الله نفسه عنه، وهو السُّدَى الذي نزّه نفسه عنه أن يترك الإنسان عليه. وهو سبحانه يحب أن يُعبد ويُطاع ولا يعبأ بخلقه شيئًا لولا محبتهم له، وطاعتهم له، ودعاؤهم له.

فإذا خرج العبد عما خُلق له من الطاعة والعبودية. فقد خرج عن أحب الأشياء إليه، وعن الغاية التي لأجلها خُلقت الخليقة. وصار كأنه خُلق عبنًا لغير شيء، إذ لم تُخرج أرضه البذر الذي وضع فيها. بل قلبته شوكًا ودغلاً، فإذا راجع ما خُلق له وأوجد لأجله؛ فقد رجع إلى الغاية التي هي أحب الأشياء إلى خالقه وفاطره. ورجع إلى منقتضي الحكمة التي خُلق لأجلها. وخرج عن معنى العبث والسُدي والباطل. فاشتدت محبة الزب له، فإن الله يحب التوابين ويحب المتطهرين. فأوجبت هذه المحبة فرحًا كأعظم ما يقدر من الفرح. ولو كان في الفرح المشهود في هذا العالم نوع أعظم من هذا الذي ذكره النبي عَلَيْكُمُ لذكره، ولكن لا فرحة أعظم من فرحة هذا الواجد الفاقد لمادة حياته وبلاغه في صفره، بعد إياسه من أسباب الحياة بفقده، وهذا كشدة محبته لتوبة التائب المحب إذا اشتدت محبته للشيء وغاب عنه، ثم وجده وصار طوع يده. فلا فرحة أعظم من فرحته به.

- فتما الظن بمحبوب لك تحبه حبًا شديدًا، أسره عدوك، وحال بيتك وبينه، وأنت تعلم أن العدَّو سيسومه العذاب، ويعرضه لأنواع الهلاك. وأنت أولى به منه. وهو غرسك وتربيتك. ثم إنه انفلت من عدوَّه، ووافاك على غير ميعاد. فلم يفجأك إلا وهو على بابك، يتملقك ويترضاك ويستعينك،

ويمرغ خديه على تراب أعـتابك. فكيف يكون فرجك يه، وقد اختصـصته لنفسك، ورضيته لقربك، وآثرته على سواه؟

هذا. ولست الذي أوجدته وخلقته، وأسبغت عليه نعمك، والله عز وجل هو الذي أوجد عبده، وخلقه وكونه، وأسبغ عليه نعمه. وهو يحب أن يُتمها عليه، فيصير مُظهراً لنعمه، قابلاً لها، شاكراً لها، محباً لوليها، مطبعاً له عابداً له، معادياً لعدوه مبغضاً له عاصياً له. والله تعالى يحب من عبده معاداة عدوه، ومعصيته ومخالفته، كما يحب أن يوالى الله مولاه سبحانه ويطيعه ويعبده، فتنضاف محبته لعبادته وطاعته والإنابة إلى، إلى محبته لعداوة عدوة. ومعصيته ومخالفته، فتشتد المحبة منه سبحانه، مع حصول محبوبه، وهذا هو حقيقة الفرح.

وفى صفة النبى عَايِّكُم فى بعض الكتب المتقدمة «عبدى الذى سُرَّت به نفسى»، وهذا لكمال محبته له. جعله مما تسر نفسه به سبحانه.

ومن هذا الضحكه مسحانه من عبده حين يأتى من عبوديته بأعظم ما يحبه.

فيضحك سبحانه فرحًا ورضًا. كما يضحك من عبده إذا ثار عن وطائه وفراشه ومفاجعة حبيبه إلى خدمته، يتلو آياته ويتملقه. ويضحك من رجل هرب أصحابه عن العدو فأقبل إليهم وباع نفسه لله ولقًاهم نحرد حتى تُتل في محبته ورضاه.

ويضحك إلى من أخفى الصدقة عن أصحابه لسائل اعترضهم فلم يعطوه، فتخلف بأعقابهم وأعطاه سرًّا، حيث لا يراه إلا الله الذى أعطاه، فهذا الضحك منه حبًّا له، وفرحًا به. وكذلك الشهيد حين يلقاه يوم القيامة. فيضحك إليه فرحًا به ويقدومه عليه (١).

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين (۱/ ۲۲۷، ۲۲۸).

# لبينا ينتسب فوائد ترك الذنوب والمعاصى

يقول الإمام ابن القيم: إن من فوائد ترك الذنوب والمعاصى إقامة المروءة، وصون العِرضِ، وحفظ الجاه، وصيانة المال الذي جعله الله قوامًا لمصالح الدنيا والآخرة، ومحبـة الخلق وجواز القول بينهم، وصلاح المعاش، وراحة البدن، وقوة القلب، وطيب النفس، ونعيم القلب، وانشراح الصدر، والأمن من مخاوف الفساق والفجار، وقلة الهمُّ والغمُّ والحزن، وعز النفس عن احتمال الذل، وصون نور القلب أن تُطفئه ظُلمة المعصية، وحصول المخرج له مما ضاق على الفساق والفجار، وتيسير الرزق عليه من حيث لا يحتسب، وتيبيس ما عسر على أرباب الفسوق والمعاصى، وتسهيل الطاعات عليه، وتيسير العلم والثناء الحسن في قلوب الناس، وكثرة الدعاء له، والحلاوة التي يكتسبها وجهه، والمهابة التي تُلقَى له في قلوب الناس، وانتصارهم وحميتهم له إذا أوذى وظُلم، وذَّبُّهم عن عـرضه إذا اغتـابه مغـتاب، وسرعـة إجابة دعائه، وزوال الوحشة التي بينه وبين الله، وقرب الملائكة منه، ويُعد شياطين الإنس والجن منه، وتنافس الناس على خدمة وقضاء حتوائجه، وخطبتهم للودكة وطبحبته، وعدم خوفه من الموت، بل يفرح به لقدومه على ربه ولقائه له ومصيره إليه، وصغر الدنيا في قلبه، وكبر الآخرة عنده، وحرصه على ا الملك الكبير، والفوز العظيم فيها، وذوق حلاوة الطاعة، ووجد حلاوة الإيمان، ودعاء حملة العرش ومَن حوله من الملائكة له، وفرح الكاتبين به، ودعاؤهم له كل وقت، والزيادة في عقله وفهمه وإيمانه ومعرفته، وحصول محبة الله له وإقباله عليه، وفرحه بتوبته، وهكذا يجازيه بفرح وسرور لا نسبة له إلى فرحه وسروره بالمعصية بوجه من الوجوه.

فهذه بعض آثار ترك المعاصى في الدنيا، فإذا مات تلقَّته الملائكة بالبشري

من ربه بالجنة، وبأنه لا خوف عليه ولا حزن، وينتقل من سجن الدنيا وضيقها إلى روضة من رياض الجنة ينعم فيها إلى يوم القيامة. فإذا كان يوم القيامة كان الناس في الحر والعرق، وهو في ظل العرش فإذا انصرفوا من بين يدى الله أخذ به ذات اليمين مع أوليائه المتقين وحزبه المفلحين و فرفلك فضل الله يُؤتيه من يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضَل الْعَظِيم ﴾ (١)(٢).

## الأمور التي تعين على التوبة

إن الأمور التي تعين على التوبة والاستمرار عليها كثيرة منها:

١- إخلاص النية لله تعالى في التوبة وجميع الأعمال الأخرى، قال على الله تعالى لا يقبل من العمل إلا ما كان له خالصًا، وابتُ غي به وجهه (٣).

وقال عِنْ الله عَيْثُ : (من ترك شيئًا لله؛ عوضه الله خيرًا منه) (١)...

٢-أن يحاول التائب قدر ما يستطيع أن يعمل أعمالاً صالحة تثبته على طريق الخير وترجح ميزان حسناته وتُذهب سيئاته... قال الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ الْحَسَنَات يُذْهِنَ السَّيَات ﴾ (٥).

ووصى النبى عَبِيَكُم معاذًا لما بعثه إلى اليمن فقال: «يا معاذ! اتق الله حيثما كنت، وأتبع السيئة الحسنة تمحها، وخالق الناس بخلق حسن»(٦).

<sup>(</sup>١) سورة الحديد: الآية: (٢١).

<sup>(</sup>٢) كتاب الفوائد للإمامُ ابن القيم (ص٢١، ٢٢٢).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أَلنسائي (٢١٤٠٠) كتباب الجهاد، وصححه العبلامة الألباني رحمه الله في الصحيحة (٥٢).

<sup>(</sup>٤) رواد أحمد (٢٠٢٢)

<sup>(</sup>٥) سورة هود: الآية: (١١٤).

<sup>(</sup>٦) حسن: رواه الترمذى (١٩٨٧) كتاب البر والصلة، وأحمد (٢٠٨٤٧)، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٩٧).

وقال ابن تيمية رحمه الله: ٤.. فالكيس هو الذي لا يزال يأتي من الحسنات بما يمحو السيئات... الأالم.

- ٣- أن يستشعر قُبح وفداحة الذنب أو الذنوب التي ارتكبها وضررها
   عليه في الدنيا والآخرة.
- ١٠ ان يبتعد عن المكان الذي يمارس فيه المعصية، بحيث لا يعود لارتياد المكان الذي فيه المعصية.
- ويكسر المسكر اللهو.
   المتبقى عنده أو آلات اللهو.
- ٦- إن يجد لنفسه رفقة صالحة تعينه على الخيسر من الصالحين وأن لا
   يجالس رفقاء السوء الذين كان يعمل المعاصى معهم.
- ٧- أن يداوم على قراءة الآبات المخوفة للمذنبين في القرآن الكريم والسنة المطهرة.
- ٨- أن يتذكر أن العقوبة المعجَّلة قد تأتيه في أي وقت. قال تعالى:
   ﴿ وَأَنِيبُوا إِلَىٰ رَبِكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لا تُنصَرُونَ ﴾ (٢) .
- 9- أن يداوم على ذكر الله سبحانه وتعالى في جميع الأوقات، . . . . ف ف خميع الأوقات، . . . . ويحاول ف ف من أعظم الأسباب المعينة على طرد الشيطان . . . . ويحاول المحافظة عملى الأذكار، خاصة التي تقال في الصباح والمساء وعند النوم وغيرها الثابتة عن الرسول عليه .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الوصية الجامعة (ص:٣).

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر: الآية: (٥٤).

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

#### رفق النبي ﷺ بالمخطئين

وها نحن - كالعادة - نُطُلِق لخيالنا العنان.. ونتخيل أننا الآن قد دخلنا على النبى عَبِين أمنا عائشة رضى على النبى عَبِين أمنا عائشة رضى الله عنها وعنهم فحدث أمر عجيب وكان رد فعل النبى عَبِين فوق الخيال... فيا تُرى ما الذي حدث في تلك الليلة؟!

\* أخرج البخارى (١) عن أنس رطي أنه قال: كان النبى علي عند بعض نسائه فأرسلت إحدى أمهات المؤمنين بصحفة فيها طعام فضربت التى النبى علي النبى علي النبى علي فلق في بيتها يد الخادم فسقطت الصحفة فانفلقت فجمع النبى علي فلق الصحفة ثم جعل يجمع فيها الطعام الذي كان في الصحفة ويقول: «غارت أمكم» ثم حبس الخادم حتى أتى بصحفة من عند التي هو في بيتها.

فدفع الصحفة الصحيحة إلى التي كُسرت صحفتها، وأمسك المكسورة في بيت التي كسرت فيه.

\* ونحوه عند النسائى (٢) بإسناد صحيح من حديث أم سلمة برائها أتت بطعام فى صحفة لها إلى رسول الله عربه وأصحابه فجاءت عائشة متزرة بكساء ومعها فهر (٣) ففلقت به الصحفة، فجمع النبى عربه بين فلقتى الصحفة ويقول: «كلوا، فارت أمكم» مرتين، ثم أخذ رسول الله عربه صحفة عائشة فبعث بها إلى أم سلمة، وأعطى صحفة أم سلمة عائشة.

<sup>(</sup>١) صحيع: أخرجه البخاري (٥٢٢٥) كتاب النكاح.

<sup>(</sup>۲) النسائی (۷/ ۷۰).

<sup>(</sup>٣) فهر: أي حجر.

## الخطأ من صفة البشر

الأسرة هي مؤسسة إنسانية أركانها هم البشر، والبشر عمومًا يحملون في نفوسهم نوازع الخير ونوازع الشر. ليسوا أناسًا معصومين عن الخطأ، وهذه الأخطاء قد تنشأ في داخل الأسرة - أي: فيما يهم الأسرة - سواء كان الخطأ من الزوج أم من الزوجة أو من الأولاد.

ولا شك أن وجود الأخطاء سيقود إلى نشوء المشاكل والصدامات فى داخل الأسرة، وهذا أمر طبيعى فى كل أسرة فلا تكاد تخلو أسرة من وقوع بعض الخلافات أو المشكلات، التى يمر بعضها بشكل عارض، وهى من الملامح التى لابد أن يستوعبها كل من الزوجين، وأن يكون لديه القدرة على تفهم موقف الطرف الآخر، والقدرة على التعامل مع الخلاف على حسب درجته وأهميته. ومعرفة، كيف يتعامل مع تلك المواقف الطارثة؟!!! حتى لا تُدمر سفينة الحياة الزوجية السعيدة؟!! (١).

\* ولقد كان النبى عَلَيْكُم يعالج أخطاء الناس جميعًا من حوله بكل رفق ورحمة. . وإذا أردت أن تعرف ذلك فما عليك إلا أن تقرأ سيرة الرسول عليك المنافق واللين والرحمة عند عليك الخطاء الناس من حوله.

## الأشياء التي ينبغي أن نراعيها عند معالجة الأخطاء

<sup>(</sup>١) حتى يبقى الحب / د . محمد محمد بدوى (ص٤٨٨).

# الناس النية لله (جلوعلا) إخلاص النية لله (جلوعلا)

من فينبغى على العالم والداعية إذا أراد أن يصحح الأخطاء التى يقع فيها بعض الناس أن يُخلص النية لله (جل وعلا) ولا يفعل ذلك من أجل أن يعلم الناس أنه عالم ... أو يفعل ذلك من أجل أن يُظهر للناس جهلهم أو خطأهم أو ليتعالى على الناس أو ليظفر بمدح الناس من حوله.

# الأخطاء مبنياً على الدليل الشرعي وليس صادراً عن جهل أو هوى على الدليل الشرعي وليس صادراً عن جهل أو هوى

فلا ينبغى أن نعترض على شيء يفعله أى إنسان لمجرد أنه لا يوافق هوانا بل ينبغى أن يكون تصحيح الأخطاء مبنيًّا على الدليل الشرعي.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٩٠٥) كتاب الإمارة.

قال ابن حجر - رحمه الله-: المراد بقوله أحمق هنا أى جاهل . . والغرض بيان جواز الصلاة فى الثوب الواحد ولو كانت الصلاة فى الثوبين أفضل، . . . فكأنه قال: صنعته عمدًا لبيان الجواز إما ليقتدى بى الجاهل ابتداء، أو ينكر على فأعلمه أن ذلك جائز، وإنما أغلظ لهم فى الخطاب زجرًا عن الإنكار على العلماء، وليحشهم على البحث فى الأمور الشرعية (٣).

## (٣) العدل وعدم المحاباة في تصحيح الأخطاء

فلا بد أن يكون هناك عدل وعدم محاباة فى تصحيح الأخطاء. بن فقد قال تعالى: ﴿ وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ ﴾ (٤). وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا ﴾ (٩).

به وتعالوا بنا لنرى كيف كان النبي عَيَّاتُكُم لا يحابى أحداً يخطئ على الشرع . . فالشرع عنده فوق كل الناس.

\* فقد روت عائشة وظيع أن قريشًا أهمهم شأن المرأة التي سرقت في عهد النبي عليه في غزوة الفتح، فقالوا: من يكلم فيها رسول الله

<sup>(</sup>۱) وسبب ذلك أنهم لم يكن لهم سراويلات، فكان أحدهم يعقد إزاره في قفاه ليكون مستوراً إذا ركع وإذا سجد: فتح الباري ط. السلفية (١/ ٤٦٧).

<sup>(</sup>٢) متض عليه: رواه البخاري (٣٥٢) كتاب الصلاة، ومسلم (١٨٥) كتاب الصلاة.

<sup>(</sup>٣) الفتح (١/ ٤٦٧).

<sup>(1)</sup> سورة النساء: الآية: (٥٨).

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام: الآية: (١٥٢).

عِيْنِهِ ؟ فقالوا: ومن يحترئ عليه إلا أسامة بن زيد حب رسول الله عِيْنِهِم ، فأتى بها رسول الله عِيْنِهِم فكلمه فيها أسامة بن زيد فتلون وجه رسول الله عَيْنِهِم فقال: «أتشفع في حدّ من حدود الله؟!».

😁 فقال له أسامة: استغفر لي يا رسول الله.

فلما كان العشى قام رسول الله عالم فاختطب فأثنى على الله بما هو أهله على الله بما هو أهله على الله بما هو أهله على قال: «أما بعد، فإنما أهلك اللين من قبلكم أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد، وإنى - والذى نفسى بيده - لو أن فياطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها عمم أمر بتلك المرأة التى سرقت فقطعت يدها ثم أمر بتلك المرأة التى سرقت فقطعت يدها ثم أمر بتلك المرأة التى

ثم قام رسول الله عَرِيْكُم عشيتند فأثنى على الله عز وجل بما هو أهله ثم قال: «أما بعد، فإنما هلك الناس قبلكم أنهم كانوا إذا سرق الشريف فيهم تركوه، وإذا سرق الضعيف فيهم أقاموا عليه الحد، والذى نفس محمد بيده لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها، ثم قطع تلك المرأة (٢).

# البشرية (٤) أن نعلم أن الخطأ من طبيعة البشر

- فنحنَ نعَلَم يَقْينًا أنه ليس هناك إنسان معصوم . . فالعصمة دُفنت يوم أن

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٣٤٧٥) كتاب أحاديث الأنبياء، ومسلم (١٦٨٨) كتاب الحدود.

<sup>(</sup>٢) صحيح الإسناد: رواء النمائي (٤٨٩٨) كتاب قطع السارق، وصححه العلامة الالباني رحمه الله في صحيح سنن النسائي، وقال: صحيح الإسناد.

دُفن الحبيب محمد عَلَيْكُمْ .

فلا ينبغس أن يفترض العالم والمربّى العسمة أو المثالية في الأشخاص الذين يتعامل معهم على أنهم بشر يتأثرون بعوارض الهوى والنسيان والجهل والغفلة.

ومن هنا يستطيع المربّى أنِ يكون واقعيًّا في التعامل مع أخطاء الناسِ من حوله.

\* ولكن هذا لا يعنى أن يترك المخطئين بحجة أنهم بشر وأنهم يعيشون فى عصر ملىء بالفتن والمفريات بل ينبغى أن يحاسبهم وأن يصحح أخطاءهم ولكن بميزان الشرع وبميزان الرحمة التى تجعل الناس يستجيبون ويصححون أخطاءهم بلا تردد.

## (٥) ألا يترتب على إصلاح الخطأ خطأ أكبر

وهذا يعتبر من مراتب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر . . وذلك بألا يترتب على إنكار المنكر منكر أكبر منه . . وذلك لأن من قواعد الشريعة تحمل أدنى المفسدتين لدرء أعلاهما . . .

فقد يسكت العالم والداعية عن خطأ لئلا يـؤدى ذلك إلى الوقوع في خطأ أكبر.

لقد سكت النبي عَيِّكُم عن المنافقين ولم يقتلهم مع ثبوت كفرهم وصبر على أذاهم؛ لئلا يُقُول الناس: محمد يقتل أصحابه، خصوصًا مع خفاء أمرهم، ولم يهدم النبي عَيِّكُم الكعبة ليبنيها على قواعد إبراهيم الخليل من

<sup>(</sup>۱) حسن: رواه الترمىذى (۲٤٩٩) كتاب صفة القيامة والرقائق والورع، وابن ماجه (٤٢٥١) كـتاب الزهد، والدارمى (٢٧٢٧) كتاب الرقاق، وأحمد (١٢٦٣٧) باقى مسند المكثرين، وحسنه العلامة الالبانى رحمه الله فى صحيح الجامع (٤٥١٥).

أجل أن قريشًا كانوا حديثى عهد بجاهلية، وخشى عليه الصلاة والسلام أن لا تحتمل ذلك عقولهم وترك البنيان على ما فيه من النقص، والباب على ارتفاعه وإغلاقه عن العامة مع أن في ذلك مخالفة ما ينبغى أن يكون عليه الأمر برائب

وقبل ذلك نهى الله تعالى عن سب الهة المشركين مع أنه طاعة وقربة إذا كان ذلك يؤدى إلى سب الله عز وجل وهو أعظم منكر.

فقد يسكت الداعية عن منكر أو يؤجل الإنكار أو يغير الوسيلة إذا رأى فقد يسكت الداعية عن منكر أكبر، ولا يعتبر ذلك تقصيرًا ولا تخاذلاً ما دام صادق النية لا يخاف في الله لومة لائم وكان الذي منعه مصلحة الدين لا الخور والجين (١٠)

# (٦) التفريق بين من يخطئ في حق شخص وبين من يخطئ في حق الشرع

رض فلا ينسعى للمربى أن يغضب لنفسه أبدًا بل ينبغى عليه أن يغضب إذا أخطأ شخص خطأ في حق الشرع.

ولذلك نجد أن النبي عَلِيْظِينِ لا يغضب لنفسه قط وكان لا يغضب إلا إذا انتُهكت حُرِمات الله (جل وعلا):

<sup>(</sup>١) الاساليب النبوية في التعامل مع أخطاء الناس/ الشيخ محمد صالح المنجد (ص: ٣٠).

ضحك ثم أمر له بعطاء<sup>(١)</sup>.

#### \* عفوه الله عن اليهودي الذي سحره،

وهذا يهودى سحر النبي عَلِيْكُم ورغم ذلك عفا عنه النبي عَلِيْكُم .

قالت: فأتاها رسول الله عَرَّاتُ في أناس من أصحابه ثم قال: «يا عائشة والله لكأن ماءها نقاعة الحناء ولكأن نخلها رؤوس الشياطين، قالت: فقلت: يا رسول الله أفلا أحرقته. قال: «لا أما أنا فقد عافاني الله وكرهت أن أثير على الناس شرًا فأمر بها فدُفنت، (٢).

#### \* عفوه عَرِين عن اليهودية التي وضعت له السم في الشاة،

وهذه يهودية تدعو النبي عَلِيْكُم إلى طعام لحاجة في نفسها . . ـ

عن أنس أن امرأة يهودية أتت رسول الله عَلَيْكُم بشأة مسمومة فأكل منها فجيء بها إلى رسول الله عَلَيْكُم فسألها عن ذلك فقالت: أردت لاقتلك قال: «ما كان الله ليسلطك على» قال: قالوا: ألا نقتلها، قال: «لا) قال: فما زلت أعرفها في لهوات رسول الله عَلَيْكُمْ (٣).

<sup>(</sup>١) متفق هليه: رواه البخاري (٥٨٠٩) كتاب اللباس، ومسلم (١٠٥٧) كتاب الزكاة.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٥٧٦٣) كتاب الطب، ومسلم (٢١٨٩) كتاب السلام.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٢٦١٧) كتاب الهبة وفضلها والتحريض عليها، ومسلم (٢١٩٠) كتاب السلام.

\*عفوه عربي عن الرجل المشرك الذي أراد قتله،

عن جابر بن عبد الله رضي قال: غزونا مع رسول الله على غزوة غزوة غذا، فلما أدركته القائلة (١) وهو في واد كثير العضاه (١) فنزل تحت شجرة واستظل بها وعلق سيفه، فتفرق الناس في الشجر يستظلون. وبينا نحن كذلك إذ دعانا رسول الله عربي فجئنا. فإذا أعرابي قاعد بين يديه، فقال: إن هذا أتاني وأنا نائم، فاخترط سيفي (١)، فاستيقظت وهو قائم على رأسي مخترط سيفي صلتًا (١)، قال: ما يمنعك مني؟ قلت: «الله، فشامه (٥) ثم قعد، فهو هذا». قال: ولم يعاقبه رسول الله عربي (١).

# (Y) أن يكون الاعتناء بتصحيح الأخطاء التي تتعلق بالعقيدة أعظم من الاعتناء بتصحيح سائر الأخطاء

فالإسلام عقيدة تنبثق منها شريعة . . تلك الشريعة تنظم شؤون الحياة . . ولا يقبل الله من قوم شريعتهم إلا إذا صحَّت عقيدتهم .

... \* فالتوحيد هو أصل الأصول . . وهو الحسنة التي يغفر الله بها كل سيئة كما أن الشرك هو السيئة التي يُحبط الله بها كل حسنة.

\* ومن هنا كان لا بد للعالم المربى أن يعتنى بتصحيح الأخطاء التى تتعلق بالعقيدة أكثر من الاعتناء بتصحيح سائر الأخطاء . . وليس معنى ذلك أن تُهمل تصحيح سائر الأخطاء .

\* ولقد اهتم النبي عَلِيْكُم بتـصحـيح الأخطاء المتـعلقـة بالشرك غـاية

<sup>(</sup>١) القائلة: نصف النهار، وفي الصحاح: الظهيرة.

<sup>(</sup>٣) العضاهة: بالكسر أعظم الشجر أو كل ذات شوك، والجمع عضاه وعضون.

<sup>(</sup>٣) اخترط سبني: استلَّه.

<sup>(</sup>٤) الصلت من السيوف: الصقيل الماضي.

<sup>(</sup>٠) شامه: ای اغمده.

<sup>(</sup>٦) متفق عليه: رواه البخاري (١٣٩) كتاب المغازي، ومسلم (٨٤٣) كتاب الفضائل.

الاهتمام وذلك لخطورة هذا الأمر . . وها هي أمثلة توضح ذلك:

\* عن ابن عمر ولي أنه أدرك عمر بن الخطاب في ركب وهو يحلف بأبيه فناداهم رسول الله على الله وإلا فليصمت (١).

\* وعن أبى شريح هانئ بن يزيد قال: وفد على النبى عَرَّاتُ في قوم فسمعهم يسمون رجلاً عبد الحجر، فقال له: «ما اسمك؟» قال: عبد الحجر،

وعن أبى واقد الليثى أن رسول الله عَلَيْنَ لما خرج إلى حنين مر بشجرة للمشركين يقال لها: ذات أنواط، يعلقون عليها أسلحتهم فقالوا: يا رسول الله، اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط، فقال النبى عَلَيْنِ : السبحان الله، هذا كما قال قوم موسى: اجعل لنا إلها كما لهم آلهة، والذى نفسى بيده لتركبن سنة من كان قبلكم (٢).

وفى رواية عن أبى واقد أيضًا: أنهم خرجوا عن مكة مع رسول الله على حنين قال: وكان للكفار سدرة يعكفون عندها ويعلقون بها أسلحتهم يقال لها: ذات أنواط، قال: فمررنا بسدرة خضراء عظيمة قال: فقلنا: يا رسول الله، اجعل لنا ذات أنواط، فقال رسول الله على الله على الله على الله والذى نفسى بيده كما قال قوم موسى: ﴿ اجْعَل لَنَا إِلَهًا كَمَا لَهُمْ آلِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجُهُلُونَ ﴾ (1) إنها السنن، لتركبن سنن من كان قبلكم سنة سنة (٥).

<sup>(1)</sup> متفق عليه: رواه البخاري (٦١٠٨) كتاب الأدب، ومسلم (١٦٤٦) كتاب الأيمان.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخارى في الأدب المفرد (٨١١)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الأدب المفرد.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي رقم (٢١٨٠) وقال: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(1)</sup> سورة الأعراف: الآية: (١٣٨),

<sup>(</sup>٥) صحيح: رواه الترمــذى (٢١٨٠) كتاب الفتن، وأحمــد (٢١٣٩٠) مــند الأنصار رهيم ، وصحــحه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح سنن الترمذي.

\* وعن ابن عباس أن رجلاً قال: يا رسول الله، ما شاء الله وشئت، فقال: «جعلتني لله عدلاً؟ بل ما شاء الله وحده»(١).

\* وعن زيد بن خالد الجهنى أنه قال: صلى لنا رسول الله على الصبح بالحديبية على إثر سماء كانت من الليلة، فلما انصرف أقبل على الناس فقال: «هل تدرون ماذا قال ربكم؟» قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: «أصبح من عبادى مؤمن بى وكافر، فأما من قال: مُطرنا بفضل الله ورحمته فذلك مؤمن بى وكافر، وأما من قال: بنوء كذا وكذا فذلك كافر بى ومؤمن بالكوكب، وأما من قال: بنوء كذا وكذا فذلك كافر بى

ربين المغيرة بن شعبة قال: انكسفت الشمس يوم مات إبراهيم، فقال الناس: انكسفت لموت إبراهيم، فقال رسول الله عربي الشمس والقمر آيتان من آيات الله لا ينكسفان لموت أحد ولا لحياته، فإذا رأيتموهما فادعوا الله وصلوا حتى ينجلى (٢).

## (A) التفريق بين من يخطئ عن اجتهاد وبين من يخطئ عمداً

فمن المعلوم أن العالم إذا اجتهد فأصاب فله أجران وإذا اجتهد فأخطأ فله أجر واحد.

\* فعلى العالم المربى أن يفرق بين من يُخطئ بعد الاجتهاد في معرفة الصواب من الخطأ . . فهذا ليس بملوم بل إنه يؤجر أجراً واحدًا إذا أخلص النية لله .

وهذا طبعًا بخلاف الذي يخطئ عن تقصير وعمد . . فالمجتهد نوجُّه له

<sup>(</sup>١) حسن: رواه أحمد (٢٥٥٧)، وصححه العلامة الألبائي رحمه الله في السلسلة الصحيحة (١٠٩٣).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٨٤٦) كتاب الأذان، ومــلم (٧١) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخارى (١٠٦١) كتاب الجمعة، ومــلم (٩١٥) كتاب الكــوف.

النصيحة ونُعلمه، والمتعمد نعظه وننكر عليه ولكن برحمة.

\* ولكن لا بد أن نوضح هنا أن الاجتهاد الذي يُعذَر به صاحبه هو الاجتهاد الذي يعذر من شخص مؤهل . . وهذا بخلاف من يُفتى بغير علم .

\* ولذلك كان النبي عَرَبُكُم ينكر على من يُفتى بغير علم.

فقد روى أبوداود فى سننه عن جابر برائ قال: خرجنا فى سفر فأصاب رجلاً منا حجر فشجه فى رأسه ثم احتلم فسأل أصحابه، فقال: هل تجدون لى رخصة فى التيمم؟ فقالوا: ما نجد لك رخصة، وأنت تقدر على الماء، فاغتسل فمات، فلما قدمنا على النبى على المناه أخبر بذلك فقال: «قتلوه، قتلهم الله ألا سألوا إذ لم يعلموا، فإنما شفاء العى السؤال»(١).

وكذلك فإن النبى عِرِّالِي أخبر أن «القضاة ثلاثة: واحد في الجنة واثنان في النار. فأما الذي في الجنة فرجل عرف الحق فقضى به، ورجل عرف الحق فجار في الحكم فهو في النار، ورجل قضى للناس على جهل فهو في النار، "(٢). فلم يعتبر هذا الثالث معذوراً.

## (٩) مراعاة أن هناك بعض الأخطاء لا يمكن إزالتها بالكلية لأنها تتعلق بأصل الخلقة

فينبغى على المربى مراعاة أن هناك بعض الأخطاء التى لا يمكن إزالتها بالكلية لأنها تتعلق بأصل الخلقة ولكن يمكن تقليلها والتخفيف منها.

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أبو داود (۳۳۷) كتاب الطهارة، وابن ماجه (۵۷۲) كتاب الطهارة وسننها، والدارمى (۷۰۲) كتاب الطهارة، وأحمد (۳۰٤۸)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (۷۵۲).

 <sup>(</sup>۲) صحيح: رواه أبو داود (۳۵۷۳) كتاب الأقضية، والترسذى (۱۱۸۵) كتاب الطلاق، وابن ساجه
 (۲۳۱۵) كتاب الأحكام، وصححه العلامة الألبانى رحمه الله فى صحيح الجامع (٤٤٤٦).

كما هو الحال في شأن المرأة .. فقد قال النبي عَيَّاتُكُم : «إن المرأة خُلقت من ضلع لن تستقيم لك على طريقة، فإن استمتعت بها استمتعت بها وبها عوج، وإن ذهبت تقيمها كسرتها، وكسرها طلاقها»(١).

وفى رواية: «استوصوا بالنساء خيراً فإنهن خُلقن من ضلع، وإن أعوج شىء فى الضلع أعلاه فإن ذهبت تقيمه كسرته، وإن تركته لم يزل أعوج، فاستوصوا بالنساء خيراً (٢).

قال ابن حجر - رحمه الله تعالى -: قوله: قبالنساء خيرًا، كان فيه رمزًا إلى التقويم برفق بحيث لا يبالغ فيه فيكسر ولا يتسركه فيستمر على عوجه . فيؤخذ منه أن لا يتركها على الاعوجاج إذا تعدت ما طبعت عليه من النقص إلى تعاطى المعسسية بمباشرتها أو ترك الواجب، وإنما المراد أن يتركها على اعوجاجها في الأمور المباحة. وفي الحديث المداراة لاستمالة النفوس وتألف القلوب.

وفيه سياسة النساء بأخذ العفو منهن، والصبر على عوجهن، وأن من رام تقويمهن فاته الانتفاع بهن، مع أنه لا غنى للإنسان عن امرأة يسكن إليها ويستعين بها على معاشه فكأنه قال: الاستمتاع بهذا لا يتم إلا بالصبر عليها (٣).

## (١٠) ينبغى التفريق بين من يقع منه الخطأ مرارًا وبين من يقع منه الخطأ الأول مرة

فلا ينبغى أن نسوًى بينهما بل ينبغى أن نفرق فى التعامل مع من يقع منه الخطأ مراراً وبين من يقع منه الخطأ لأول مرة.

<sup>(1)</sup> صحيح: رواه مسلم (١٤٦٨) كتاب الرضاع.

<sup>(</sup>٢) متغق عليه: رواه البخاري (٢٢٣١) أحاديث الأنبياء، ومسلم (١٤٦٨) كتاب الرضاع.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري (٩/ ٩٥٤).

فالذي يقع منه الخطأ لأول مرة ينبغي أن نرفق به ونعلمه.

والذى يتكرر منه الخطأ مراراً ينبغى أن نزجـره وننكر عليه ولكـن أيضًا نخلط الإنكار عليه بالرحمة والشفقة.

## (۱۱) ينبغى أن نفرق بين من يجاهر وبين من يستتر

وينبغى على المربى أن يفرق بين من يجاهر بالمعصية وبين من يستتر. فمن المعلوم أن خطر المجاهر بالمعصية أعظم من خطر من يستتر فالمجاهر بالمعصية كأنه يدعو الناس من حوله إلى فعل تلك المعصية.

قال عَبُرُكُمُ : (كل أمتى مُعانَى إلا المجاهرون) (١).

## (۱۲) أن المخطئ إذا كان مريداً للخير فإن هذا لا يمنع من الإنكار عليه

\* فقد يريد الإنسان الخيسر فيخطئ . . فلا يمنع هذا أن نُعلمه وأن ننكر عليه ولكن برحمة .

\* عن عمرو بن يحيى قال: سمعت أبى يحدث عن أبيه قال: كنا نجلس على باب عبد الله بن مسعود قبل صلاة الغداة فإذا خرج مشينا معه إلى المسجد، فجاءنا أبو موسى الأشعرى فقال: أخرَج إليكم أبو عبد الرحمن بعد؟ قلنا: لا، فجلس معنا حتى خرج، فلما خرج قمنا إليه جميعًا، فقال له أبو موسى: يا أبا عبد الرحمن، إنسى رأيت في المسجد آنفًا أمرًا أنكرته ولم أر والحمد لله إلا خيرًا، قال: فما هو؟

فقال: إن عشت فسنتراه. قال: رأيت في المسجد قومًا حِلقًا جلوسًا ينتظرون الصلاة، في كل حلقة رجل وفي أيديهم حصى فسيقول: كبروا ماثة

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخارى (٦٠٦٩) كتاب الأدب، ومسلم (٢٩٩٠) كتاب الزهد والرقائق.

فيكبرون منائة، فيقول: هللوا مائة، فيهللون مائة، ويقول: سبّحوا مائة، فيكبرون مائة، قال: فسماذا قلت لهم؟ قال: ما قلت لهم شيئًا انتظار رأيك وانتظار أمرك، قال: أفلا أمرتهم أن يعدوا سيئاتهم وضمنت لهم أن لا يضيع من حسناتهم.

ثم مضى ومضينا معه حتى أتى حلقة من تلك الحلق فوقف عليهم فقال: ما هذا الذى أراكم تصنعون؟ قالوا: يا أبا عبد الرحمن حصى نعد به التكبير والتهليل والتسبيح، قال: فعدوا سيئاتكم فأنا ضامن أن لا يضيع من حسناتكم شيء، ويحكم يا أمة محمد ما أسرع هلكتكم هؤلاء صحابة نبيكم على متوافرون، وهذه ثيابه لم تبل وآنيته لم تُكسر.

والذى نفسى بيده إنكم لعلى ملة هى أهدى من ملة محمد أو مفتتحوا باب ضلالة.

قالوا: والله يا أبا عبد الرحمن ما أردنا إلا الخير.

قال: وكم من مُريد للخير لن يصيبه، إن رسول الله عَلَيْكُم حدثنا أن قومًا يقرؤون القرآن لا يجاوز تراقيهم وايم الله ما أدرى لعل أكثرهم منكم، ثم تولى عنهم.

فقال عمرو بن سلمة: رأينا عامة أولئك الحلق يطاعنونا يوم النهروان مع الخوارج<sup>(۱)</sup>.

## (١٣) إذا كان المخطئ صغيراً في السن فينبغي أن يكون الإنكار بما يتناسب مع سنه

فقد يكون المخطئ غلامًا صغيرًا فلا ينبغى أن نغلظ عليه بل ينبغى أن نراعى صغر سنه حتى لا يكره الالتزام والملتزمين.

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الدارمي (۲۰۶) في مقدمة سننه، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (۲۰۰۵).

وهنا نلاحظ أن الغلام تأثر بكلام النبي عَيْنِ وتوجيهاته ولذلك قال: فما زالت تلك طُعمتي بعد.

على أخذ تمرة من تمر الصدقة فجعلها في فيه، فقال النبي عَلَيْكُمْ بالفارسية:

«كخ كخ أما تعرف أنّا لا ناكل الصدقة؟»(٢).

وروى الطبرانى رحمه الله عن زينب بنت أبى سلمة أنها دخلت على رسول الله على وهو يغتسل قالت: فأخذ حفنة من ماء فضرب بها وجهى وقال: قوراءك أى لكاع (٣).

ومن هنا نعلم أن الصغير لا ينبغي أن نتـركه يخطئ بلا توجـيه ولا تصحيح بل إن هذا كله داخل في إطار التربية التي أوجبها الشرع علينا.

## (١٤) ينبغي أن نفرق بين الخطأ الكبير والخطأ الصفير

وينبغى على المربى أن يفرق بين الخطأ الصغير والخطأ الكبير فلا يسوًى بينهما . . ولذلك نجد أن الشريعة فرقت بين الصغائر والكبائر وجعلت لكل واحدة منهما أحكامًا.

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخارى (٥٣٧٦) كتاب الأطعمة، ومسلم (٢٠٢٢) كتاب الأشرية.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٣٠٧٢) كتاب الجهاد والسير، ومنهم (١٠٦٩) كتاب الزكاة.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في الكبير (٢٤/ ٢٨١، رقم ٧١٢)، وقال الهيثمي (١/ ٢٦٩): إسناده حسن.

## (۱۵) التفريق بين من يخطئ متعمداً ومن يخطئ عن جهل منه

ومن القصص الواضحة في هذا ما حدث لمعاوية بن الحكم السلمى توليقه لما جاء إلى المدينة من البادية ولم يكن يدرى عن تحريسم الكلام في الصلاة قال: بينا أنا أصلى مع رسول الله على إذ عطس رجل من القوم، فقلت: يرحمك الله، فرمانسى القوم بأبصارهم، فقلت: واثكل أمياه ما شانكم تنظرون إلى و في في في في المنازع في والمن ما رأيت معلماً قبله ولا بعده أحسن تعليماً منه، فوالله ما كهرني (أي زجرني وعبس في وجهي) ولا ضربني ولا شتمني، قال: وإن هذه الصلاة لا يصلح فيها شيء من كلام الناس، إنما هو التسبيح، والتكبير، وقراءة القرآن (أ).

فالجاهل يحتاج إلى تعليم، وصاحب الشبهة يحتاج إلى بيان، والغافل يحتاج إلى تذكير، والمُصر يحتاج إلى وعظ، فلا يسوغ أن يُسوَّى بين العالم بالحكم والجاهل به فى المعاملة والإنكار، بل إن الشدة على الجاهل كثيراً ما تحمله على النفور ورفض الانقياد بخلاف ما لو علمه أولاً بالحكمة واللين؛ لأن الجاهل عند نفسه لا يرى أنه مخطئ فلسان حاله يقول لمن ينكر عليه: أفلا علمتنى قبل أن تهاجمنى.

وقد يجانب المخطئ الصواب وهو لا يشعر، بل قد يظن نفسه مصيبًا فيراعى لأجل ذلك؛ . . . جاء في مسند الإمام أحمد - رحمه الله تعالى -عن المغيرة بن شعبة أن رمسول الله عَيْنَا الله عَامًا ثم أقيمت الصلاة،

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٥٣٧) كتاب المساجد ومواضع الصلاة.

فقام وقد كان توضأ قبل ذلك فأتيته بماء ليتوضأ منه فانتهرنى وقال: «وراءك» فساءنى والسله ذلك ثم صلى فشكوت ذلك إلى عمر. فقال: يا نبى الله إن المغيرة قد شق عليه انتهارك إياه، وخشى أن يكون فى نفسك عليه شىء، فقال النبى عليه الله إن فليس عليه فى نفسى شىء إلا خير، ولكن أتانى بماء لاتوضأ، وإنما أكلت طعامًا، ولو فعلته فعل ذلك الناس بعدى (١٠).

ويلاحظ هنا أن تخطئة النبى عَلَيْكُم لمثل هؤلاء الصحابة الأجلاء لم تكن لتؤثر فى نفوسهم تأثيرًا سلبيًّا، فتحملهم على كُره أو نفور، بل إنها كانت تؤثر فى نفوسهم تأثيرًا إِيجابيًّا، فيبقى الواحد منهم بعد تخطئته من النبى عَلَيْكُم وجلاً مشفقًا متهمًا نفسه يعيش فى حرج عظيم لا يُسرَّى عنه إلا أن يتأكد من رضى رسول الله عَرَيْكُم عنه.

ويلاحظ في هذه القصة كذلك أن تخطئة النبي عَيَّا للمغيرة لم تكن غضنبًا من شخص المغيرة، ولكن شفقة على الناس، وتبيينًا لهم حتى لا يظنوا ما ليس بواجب واجبًا فيقعوا في الحرج ...

إن موقع المربى والقدوة في نفس أصحابه كبير وعظيم، ولومه لبعضهم أو تخطئته تقع بموقع، وقد يلاحظ المربى مصلحة أشخاص آخرين في إنكاره على أحد أصحابه من أجل المنفعة العامة، ولكن هذا لا يعنى ترك الأثر السلبى الخاص باقيًا، بل يمكن تداركه ومحو أثره بطرق منها: المعاتبة من قبل التبابع ولو بطريق واسطة كما فعل المغيرة بتوسيط عمر وفي، ألمقابل إيضاح الموقف والتأكيد على مكانة التابع وحسن الظن به من قبل المقدوة والمربى (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١)المند (١/٣٥٢).

<sup>(</sup>٢) الأساليب النبوية في التعامل مع أخطاه الناس (ص: ٢١ – ٣٣).

## ر (١٦) التفريق بين المخطئ الذي يُسرف على نفسه في المعاصى وبين المخطئ الذي له سوابق كثيرة في فعل الخير

وينبغى على المربى أن يفرق بين المخطئ الذى يسرف على نفسه كثيرًا في فعل المعاصى وبين المخطئ الذى تذوب أخطاؤه في بحار حسناته.

عن أبى الدرداء فطفه قال: كنت جالسًا عند النبى عَرِّالِكُمْ إذ أقبل أبو بكر آخذًا بطرف ثوبه حتى أبدى عن ركبته، فقال النبى عَرِّالُكُمْ : "أما صاحبكم فقد غامر»... فسلَّم وقال: يا رسول الله، إنى كان بينى وبين ابن الخطاب شيء فاسرعت إليه ثم ندمت، فسألته أن يغفر لى فأبى على، فأقبلت إليك، فقال: "يغفر الله لك يا أبا بكر» (ثلاثًا) ...

ثم إن عمر ندم، فأتى منزل أبى بكر فسأله: أثم ابو بكر؟ - يعنى هل أبو بكر هنا - فقالوا: لا. فأتى إلى النبى على فجعل وجه النبى على الله أنا كنت يتمعر، حتى أشفق أبو بكر فجئا على ركبتيه فقال: يا رسول الله أنا كنت أظلم . . أنا كنت أظلم . فقال النبى على الله النبى على الله بعثنى إليكم، فقلتم: كذبت، وقال أبو بكر: صدق، وواسانى بنفسه وماله، فهل أنتم تاركو لى صاحبى؟ افما أوذى بعدها (١).

<sup>(</sup>۱) صعیع: رواه البخاری (۳۹۹۱) کتاب المناقب.

يضربه ورسول الله عَيْنِ يَسَبَسم ويقول: «انظروا إلى هذا المحرم ما يصنع» قال ابن أبى رزمة: فما يزيد رسول الله عَيْنِ على أن يقول: «انظروا إلى هذا المحرم ما يصنع» ويتبسم (١).

## (۱۷) ينبغى أن نراعى من كان دينه · رقيقًا ويحتاج إلى تأليف قلبه

فقد يكون الشباب في بداية التزامه وما زال دينه رقيبقًا . . أو قد يكون ملتزمًا منذ فترة طويلة لكنه لم يزل دينه رقيقًا.

فينبغى أن نتألف قلبه عندما ننكر عليه تلك المخالفة التى وقع فيها حتى لا ينتكس.

## (١٨) ينبغي أن نحذر عند الإنكار على النساء الأجنبيات

فلا ينبغى أن نتساهل فى هذه المسألة وأن نُطلق لها العنان حتى لا تحدث فتنة كبيرة بل ينبغى أن يكون هذا كله بضوابط شرعية.

فلا نتساهل مشلاً في فتح مجال الحوار بين شاب وفتاة؛ لأن هذا قد يتسبب في حدوث فتنة عظيمة . . بل ينبغي أن تنكر المرأة على المرأة أو ينكر الشيخ الكبير على الشباب والفتيات.

\* فقد تكون تلك الفتاة سفيهة فإذا دعاها الشاب إلى الله وأراد أن يصحح لها هذا الخطأ فإذا بها ترميه ببهتان وتتهمه بأنه يغازلها . . فلننتبه.

\* وتعالوا بنا لنرى كيف كان هذا الصحابى الجليل ينكر على المرأة بكل أدب وحشمة.

عن مولى رهم واسمه عبيد أن أبا هريرة لقى امرأة متطيبة تريد المسجد، (١٥ حسن: رواه أبو داود (١٨١٨) كتاب المناسك، وابن ماجه (٢٩٣٣) المناسك، وحسنه العلامة الالبانى رحمه الله في سنن أبي داود.

فقال: يا أمَّة الجبار أين تريدين؟ قال: المسجد، قال: وله تطيبت. قال: نعم.

قال: فإنى سمعت رسول الله عَلَيْظُ يقول: «أيما امرأة تطيبت ثم خرجت إلى المسجد لم تُقبل لها صلاة حتى تغتسل (١١).

وفى صحيح ابن خزيمة: مرت بأبى هريرة امرأة وريحها تعصف فقال لها: إلى أين تريدين يا أمة الجبار؟ قالت: إلى المسجد. قال: تطيبت؟ قالت: نعم. قال: فارجعى فاغتسلى؛ فإنى سمعت رسول الله عربي يقول: «لا يقبل الله من امرأة صلاة خرجت إلى المسجد وريحها تعصف حتى ترجع فتغتسل (٢).

## (۱۹) استثمار مكانتك وسلطانك في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

فمن المعلوم أن صاحب المكانة والسلطان يتقبل الناس منه ما لا يتقبلون من غيره ومن ثم فإنه ينبغى عليه أن يستثمر تلك المكانة في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وتعليم الناس وتصحيح أخطائهم إذا أخطؤوا.

\* فمثلاً نجد أن الولد يتقبل من والده ما لا يتقبله من غيره، وكذلك نجد أن المحكوم أن التلميذ يتقبل من المدرس ما لا يتقبله من زميله، وكذلك نجد أن المحكوم يتقبل من الحاكم ما لا يتقبله من غيره.

وهكذا كلما كان الإنسان صاحب مكانة وسلطان وهيبة فإن الناس يتقبلوا منه ما لا يتقبلوه من غيره.

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أبو داود (٤١٧٤) كتاب الترجل، وابن ماجه (٤٠٠٢) كتاب الفتن، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٢٧٠٣).

<sup>(</sup>٢) حسن لغيره: رواه ابن خزيمة في صحيحه (١٦٨٢)، وحسنه العسلامة الألباني رخمه الله في صحيح الترغيب والترهيب (٢٠٢٠)، وقال: حسن لغيره.

وقد كان النبى عَرِيْكُ يستقيد مما أعطاه الله من المكانة والمهابة بين الخلق في إنكاره وتعليمه، وربما أتى بشىء لو فعله غيره ما وقع الموقع المناسب وفيما يلى مثال على ذلك:

عن يعيش بن طهفة الغفارى عن أبيه قال: ضفت رسول الله عَيْنِ فيما تضيفه من المساكين فخرج رسول الله عَيْنِ في الليل يتعاهد ضيفه فرآنى منبطحًا على بطنى فركضنى برجله وقال: «لا تضطجع هذه الضجعة، فإنها ضجعة يبغضها الله عز وجل» وفي رواية: فركضه برجله فايقظه فقال: «هذه ضجعة أهل النار (۱).

\* وقريب من هذا ما رواه الدارمى رحمه الله عن سليمان بن يسار أن رجلاً يقال له: صبيغ قدم المدينة فجعل يسأل عن مُتشابه القرآن فأرسل إليه عمر وقد أعد له عراجين النخل فقال: من أنت؟ قال: أنا عبد الله صبيغ فأخذ عمر عرجونًا من تلك العراجين فضربه وقال: أنا عبد الله عمر، فجعل له ضربًا حتى دمى رأسه فقال: يا أمير المؤمنين حسبُك قد ذهب الذى كنت أجد فى رأسى.

## (٢٠) ينبغى أن نعطى المخطئ وقتًا كافيًا لتصحيح الخطأ

فقد يكون هناك إنسان قد اعتاد رمانًا طويلاً على معصية بعينها أو خطأ معين ولا يستطيع أن يستركه مرة واحدة فينبغى أن نعطيه الوقت الكافى لتصحيح هذا الخطأ مع متابعته والتذكير والتصحيح المستمر.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۵۰٤۰) كتاب الأدب، والتـرمذي (۲۷٦۸) كتاب الأدب، وابن ماجـه (۷۵۲) كتاب المساجد والجماعــات، وأحمد (۳۳۱۰) باقى مــند الأنصار، وصححه العــلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (۲۲۷۱).

### وأخيرا

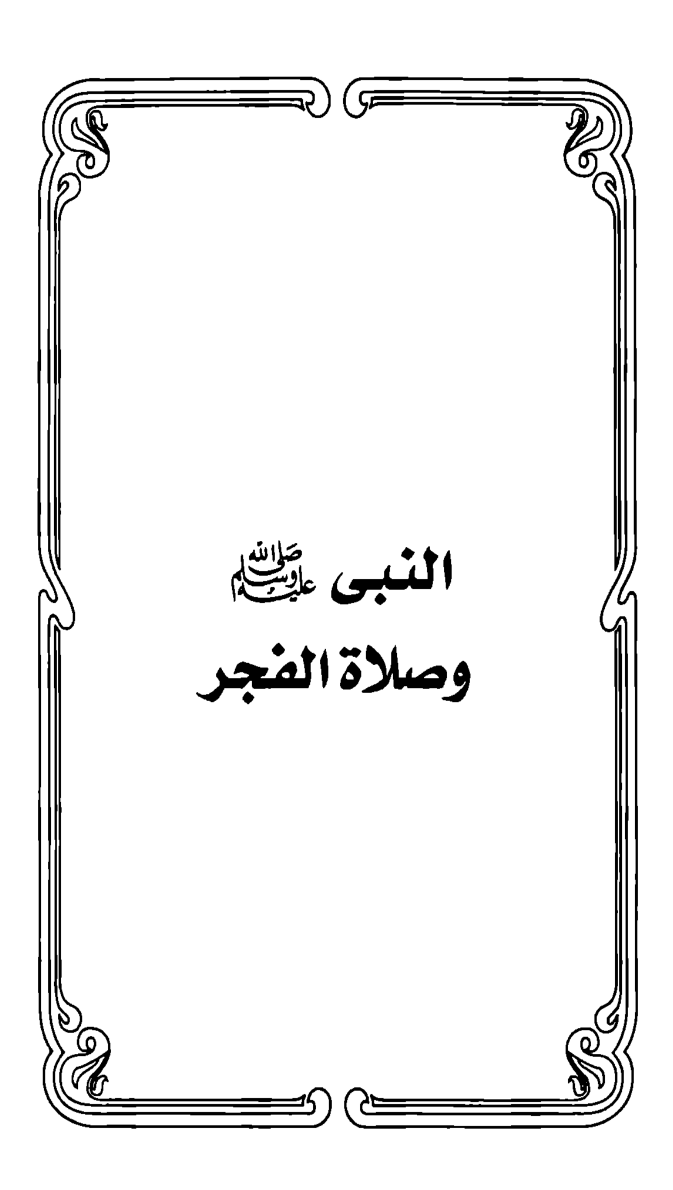
كانت هذه وقفات سريعة مع كيفية التعامل مع أخطاء الناس من حولنا بكل رحمة ورفق وحنان . . فينسغى أن نراعى قدرات الناس وأحوالهم وتفاوت درجات الإيمان فى قلوبهم . . فمن أخطأ منهم فلا بد أن نوضح له خطأه بكل رحمة وحنان ونتعامل معه على أنه مريض يحتاج إلى أن يعالَج برفق وحنان كما كان النبى علين المخطئ يتعامل مع المخطئين حيث كان يوضح للمخطئ خطأه بصورة غير مباشرة وذلك من باب قوله: هما بال أقوام يقولون كذا وكذا " وبذلك يتبين للمخطئ أنه أخطأ دون أن يعرف الناس من هو المخطئ.

\* فأسأل الله (جل وعلا) أن يرزقنا حلم ورفق ورحمة النبى عَلَيْكُمْ فى الدعوة إلى الله وفى توجيه الناس وتصحيح أخطائهم . . إنه ولى ذلك والقادر عليه .

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

\* \* \*

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

للفنا ولأواخذ

## النبى ره وصلاة الفجر

وها نحن نَسبَحُ في بحر الخيال الجميل مرة أخرى ونتخيل أننا نسير في شوارع وطُرقات المدينة المنورة حتى وصلنا إلى بيت النبي عَلَيْكُم وطرقنا الباب. . . وإذا بالنبي عَلَيْكُم يأذن لنا بالدخول فدخلنا ورأينا النبي عَلَيْكُم جالبًا مع بعض أصحابه وهو يقول لهم: «من صلّى الصبح فهو في ذمة الله.. ١٤).

ويقول لهم: "بشر المشائين في الظُّلَم إلى المساجد بالنور التسام يوم القيامة (٢).

بنا لنتعايش بقلوبنا وأرواحنا مع صلاة الفجر التي هي خيرٌ من الدنيا وما فيها.

## من تركشيئا لله

ما أعظم رحمات الله (جل وعلا).. فرحمته وسعت كل شيء. فإن العبد لا يترك شيئًا لله إلا ويعوضه الله خيرًا منه.

ب فإذا قام العبد في ظلام الليل وترك الفراش الدافئ وذهب ليصلى الفجر في جماعة فإن الله يرزقه بالنور التام يوم القيامة.

ب وإذا سجد العبد لله ونزل بأنفه وجبهته على الأرض فأن الله (عز وجل) يرفعه بكل سجدة درجة في الجنة.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٦٥٧) كتاب المساجد ومواضع الصلاة.

 <sup>(</sup>۲) صحیح: رواه أبو داود (۵۲۱) كتاب الصلاة، والترمذي (۲۲۳) كتــاب الصلاة، وصححه الفلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (۲۸۲۳).

والعطش فإن الله يُدخله يوم القيامة من باب الريان.

\* وإذا غَضَّ العبد بصره عن النساء فإن الله يُكرمه في الجنة بلذة النظر إلى وجهه الكريم (جل وعلا).

\* وإذا فرَّج العبد عن مسلمٍ كُربةٌ من كُـرَب الدنيا فإن الله يـفرج عنه كُربة من كُرَب يوم القيامة.

\* وهكذا لا يترك العبد شيئًا لله إلا عوَّضه الله خيرًا منه.

#### هل صلاة الفجر فوق طاقة العبد؟

واريد أن أبدأ الحديث عن صلاة الفجر بهذا السؤال: هل صلاة الفجر ثقيلة وفوق طاقة العبد؟

والجواب: أنها ليست فوق طاقة ووسع العبد.. والدليل على ذلك أن الله (عز وجل) قال: ﴿ لا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا ﴾ (١).

ولقد فرض الله الصلوات الخمس على المسلمين - ومنها صلاة الفجر - فكان هذا أكبر دليل على أن صلاة الفجر ليست فوق طاقة العبد.

#### أين همتك؟

أخى الحبيب: وحينما تنظر إلى همة ونـشاط أهل الدنيا فى السعى وراء الأرزاق وقت صلاة الفجر تتعجب وتقول: إن كانت هذه همة أهل الدنيا فى السعى وراء الدرهم والدينار فأين همة أهل الدين فى السعى لأداء صلاة الفجر فى جماعة ليفوروا برضوان الله وجنته.

\* \* \*

<sup>(</sup>١)سورة البقرة: الآية: (٢٨٦).

#### ت من سيريح المليون؟

أَنَّ الحَي الحَبِيب: بالله عليك لو قلت لك: تعال إلى صلاة الفجر وساعطيك كل يوم خمسة آلاف جنيه فهل ستأتي؟!!

والجواب معلوم: نعم ستأتى قبل صلاة الفجر بساعتين على الأقل لأنك يذلك ستربح خلال سنة واحدة أكثر من مليون جنيه.

\* سؤال: فيا ترى إذا مت بعد سنة ونزلت إلى قبرك. فهل تحب أن تنزل القبر ومعك مكون جنيه أم تنزل القبر ومعك ٣٦٠ صلاة فجر على الأقل؟

- ما الذي سينفعك في قبرك: صلاة الفجر أم الدرهم والدينار؟

## المالية المناح النصر المناح النصر المناح النصر النصر النصر المناح النصر المناح النصر المناح النصر المناح النصر

ير فقيل له: فمن هم الذين ينتصرون عليكم؟

في قال: هم المسلمون الذين يستوى عدد مُسطيهم في صلاة الفجر مع عدد مُسطيهم في صلاة الجمعة.

\* فيا من تتخلف عن صلاة الفجير.. احذر أن تكون سببًا في تأخير الأمة عن طريق التمكين.

الشابية المتحاسر

#### فضائل وثمرات صلاة الفجر

ر وتعالوا بنا لمنتعایش بقلوبنا وأرواحنا مع بعض فضائل وثمرات صلاة الفجر. الفجر، الفجر، القريقان الله تعالى:

والله لو لم يكن لصلاة الفجر أى فضل سوى أنها قُـربة إلى الله تعالى لكانت كافية.

- ولابد أن نعلم أن من أحب أحداً فإنه يحرص كل الحرص على إرضائه فما ظنك بمن يحب الله (جل وعلا)، على المدادة

- فالله فرض علينا الصلوات الخمس وأعطى اهتمامًا خاصًا لصلاة الفجر فقال تعالى: ﴿ أَقِم الصَّلاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ اللَّيْلِ وَقُرْآنَ الْفَجْرِ إِنَّ الْفَجْرِ كَانَ مَنْهُودًا ﴾ (١).

\* ﴿ أَقَمِ الصّلاة لِدُلُوكِ الشّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ اللّيلِ ﴾ أى حافظ يا محمد على الصلاة في أوقاتها من وقت زوال الشمس عند الظهيرة إلى وقت ظلمة الليل ﴿ وَقُرْآنَ الْفَجْرِ ﴾ أى: وأقم صلاة الفجر \* . . . وإنما عبر عنها بقرآن الفجر لأنه تُطلّب إطالة القراءة فيها ﴿ إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾ أى تشهده ملائكة الليل والنهار كما في الحديث: "بتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار فيجتمعون في صلاة العصر وصلاة الفجر . . الحديث . . . قال المفسرون: في الآية الكريمة إشارة إلى الصلوات المفروضة ، فدلوك الشمس زوالها وهو إشارة إلى الطهر والعصر ، وغسق الليل ظلمته وهو إشارة إلى المغرب والعشاء ، وقرآن الفجر صلاة الفجر ، فالآية رمز إلى الصلوات الخمس (٢).

<sup>(</sup>١)سورة الإسراء: الآية: (٧٨).

<sup>(</sup>٢) صفوة التفاسير (١٥٨/٢).

#### (٢) صلاة الفجر تشهدها الملائكة،

قال عَيْنِ النهار، ويجتمعون في صلاتكة بالليل، وملائكة بالنهار، ويجتمعون في صلاة الفجر وصلاة العصر، ثم يعرج الذين باتوا فيكم، فيسألهم وهو أعلم بهم: كيف تركتم عبادى؟ فيسقبولون: تركناهم وهم يصلون، وأتيناهم وهم يصلون، وأتيناهم وهم يصلون، (1).

\* فالملائكة يكتبون أسماء الذين يصلون صلاة الفجر في جماعة.. ويكتبون أيضًا اسم كل امرأة مسلمة تصلى الفجر حاضرًا في بيتها وكأنها حضرته في المسجد.. ثم يصعدون بتلك الأسماء إلى الحق (جل وعلا).

وهكذا فالذى يصلى الفجر في جماعة تشهد له الملائكة ويذكرونه في الملا الأعلى.

#### (٢) من صلى الفجر في جماعة كان في ذمة الله،

قال عَلَيْكُم : إمن صلى الصبح فهو في ذمة الله، فلا يطلبنكم الله من ذمته بشيء، فإن مَن يطلبه من ذمته بشيء، يدركه، ثم يَكُبُه على وجهه في نار جهنم (٢)

فالـذى يصلى الفجـر فى جمـاعة فـهو فى ذمـة الله. أى فى عهـده وحمايته وضمـانه وأمانه . . ومعنى قوله علم الله من ذمته بشىء، أى: فلا تنقضوا عهد الله لهـذا الرجل بالأمان ولا تصيبوه بسوء فى نفسه ولا أهله ولا ماله.

\* ويُحكى أن الحجَّاج بن يوسف الثقفى أراد أن يقتل رجلاً.. وكان سالم بن عبد الله بن عمر وليُّ في زيارة للحجَّاج فأمره الحجاج أن يقتل هذا الرجل.. فأخذ سالم السيف ثم سأل الرجل: هل صليت الصبح؟ فقال

<sup>(1)</sup> متفق عليه: رواه البخاري (٥٥٥) كتاب مواقيت الصلاة، ومسلم (٦٣٢) كتاب المساجد ومواضع الصلاة.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٦٥٧) كتاب المساجد ومواضع الصلاة.

الرجل: نعم صليت الصبح في جماعة وجلست أذكر الله بعدها حتى شروق الشمس.

فقال له سالم: انطلق فلا حاجة لنا إلى قتلك.

فقال له الحجَّاج: ما منعك من قتله؟!

فقال سالم: حدثنى أبى أنه سمع رسول الله عليه الله عليه الله على الله الله على الله الله يومه فكرهت أن أقتل رجلاً قد أجاره الله.

فقال الحجاج لابن عمر: أنت سمعت هذا من رسول الله علين الله علين الله علين الله علين الله عليا الله عليا الله عليا الله عليا الله على الله

#### قصة طريفة

وكان عمره عشر سنوات قرأ قول النبى عَلَيْكُم : «من صلى الصبح فهو فى ذمة الله» فطلب من والده أن يوقيظه لصلاة الفجر وإلا فلن يذهب غداً إلى المدرسة. . . فلما حان وقت صلاة الفجر ذهب والده إلى المسجد دون أن يوقظه لأنه خاف عليه من البرد.

فلما حان وقت اللهاب إلى المدرسة أيقظه والله فقال له أحمد: لن أذهب يا أبى إلى المدرسة لأنك لم توقظنى لصلاة الفجر.

وفى اليوم التالى أيقظه والده لصلاة الفجر وذهبا سويًّا لصلاة الفجر فى المسجد ثم عاد الابن, وتناول وجبة الإفطار ثم ذهب إلى المدرسة لكنه كان قد تأخر قليلاً هو وبعض زملائه.

فأراد الأستاذ أن يعاقبهم. . . فضرب كل واحد منهم عشر ضربات بالعصا. . فلما أراد أن يعاقب أحمد قال له أحمد: لن تستطيع أن تعاقبنى اليوم يا أستاذى الفاضل.

🚤 النبي ﷺ ومالاة الفجر 🚤

فقال له الأستاذ: ولماذا يا أحمد؟

ر فقال أحمد: لأننى صليت الفجر في جماعة فأصبحت في ذمة الله وعهده وأمانه فهل تستطيع أن تنقض عهد الله وأمانه؟

قال الأستاذ: لا يا أحمد. . لكن احرص على أن تأتى إلى المدرسة ميكرا.

ي فقال له أحمد: سامحني يا أستاذي . . وسوف آتي مبكراً إن شاء الله .

#### ن (٤) من صلى الصبح برئ من النفاق،

فقد سُئل رسول الله عَلِيْكُم عن صلاة الفجر والعشاء فقال: «لا يشهدهما منافق (۱).

وقال على الفير ولو يوال الملاة على المنافقين صلاة العشاء وصلاة الفجر ولو يعلمون ما فيهما لأتوهما ولو حبواً (٢).

#### (٥) كتب من الأبرار وكتب في وقد الرحمن،

به فسمن هم الأبرار وأين هم؟ . . قال تعالى: ﴿إِنَّ الأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ ۚ ۚ عَلَى الأَرَائِكِ يَنظُرُونَ ۚ ۚ تَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَضْرَةَ النَّعِيمِ ۚ ۚ يُسْقَوْنَ مِن رَّحِيقٍ مُخْتُومٍ ۞ خَتَامُهُ مَسْكٌ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسَ الْمُتَنَافَسُونَ ﴾ (١) .

\* وكُتب في وفد الرحمن. . قال الحافظ ابن كثير (رحمه الله).

والوفد هم الذين يَقْدُمُون على الله يوم الحشر يركبون على مراكب من نور.

<sup>(</sup>١) اخرجه احمد (٥/ ٥٥)، وقال شعيب الأرنؤوط: إسناده جيد.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٦١٥) كتاب الأذان، ومسلم (٤٣٧) كتاب الصلاة.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في الكبير، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الترغيب (٢١٦).

<sup>(</sup>٤) سورة المطففين: الآيات: (٢٢-٢٦).

#### (٦) من صلى الفجر والعشاء كتب له قيام ليلة كاملة،

قال عَيْكُ : «من صلى العشاء في جماعة، فكأنما قام نصف ليلة، ومن صلى الصبح في جماعة، فكأنما صلى الليل كله»(١).

\* أى كُتب له قيام ليلة كاملة في الثواب وليس في الإجزاء.

مثال ذلك: من صلى الصبح فى جماعة ثم جلس فى مُصلاه يذكر الله حتى تطلع الشمس ثم صلى ركعتين كُتب له أجر حجة وعمرة تامة فهل يُغنى ذلك عن حج الفريضة؟ . . كلا . . وذلك لأنه على الثواب ولكن ذلك لم يُجزئه عن أداء الفريضة إن استطاع .

ومثال آخر: نحن نعلم أن ﴿ قُلْ هُو اللّهُ أَحَدٌ ﴾ (سورة الإخلاص) تعدل ثُلث القرآن فلو قرأها المصلى ثلاث مرات في صلاته ولم يقرأ الفاتحة فصلاته باطلة. . لأن سورة الإخلاص تعدل ثلث القرآن في الثواب لكنها لا تُجزئ عن قراءة الفاتحة.

## \* وعن أبي بكر بن سليمان بن أبي حَثْمة :

«أن عمر بن الخطاب وطفي فقد سليمان بن أبى حثمة فى صلاة الصبح، وأن عمر غدا إلى السوق، ومسكن سليمان بين المسجد والسوق، فمر على الشفاء أم سليمان، فقال لها: لم أر سليمان فى الصبح! فقالت: إنه بات يصلى، فغلبته عيناه! قال عمر: لأن أشهد صلاة الصبح فى جماعة أحب إلى من أن أقوم ليلة (٢).

#### (٧) كأنه امتلك كل ما في الكون وتصدئق به،

قال عَيْكُمْ: (ركعتا الفجر خيرٌ من الدنيا وما فيها)(٣)(١).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٦٥٦) كتاب المساجد ومواضع الصلاة.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مالك، وصححه العلامة الالباني رحمه الله في صحيح الترغيب (٢١).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مملم (٧٢٥) كتاب صلاة المافرين وقصرها.

<sup>(1)</sup> ركعتا الفجر: هما سُنة الصبح وليس الفريضة.

أي: خيرٌ من زينة الدنيا وزهرتها الفانية.

أو: خيرٌ من أجر التصدق بالدنيا وما فيها.

ب الذي يمنعك من صلاة الفجر؟

به انشغالك بالدنيا. . . . فاعلم أن الدنيا كلها لا تساوى ركعتى السُّنة فما ظنك بالفريضة.

#### (٨) أن البركة في البكور،

ي فعن صخر الغامدي أن النبي عَلَيْكُم قال: «اللهم بارك لأمتى في بكورها» (١). ر. وهذه البركة عامة في كل شيء.

ي ولذلك كان صخر الغامدي (راوي هذا الحديث) يرسل تجارته في أول النهار حتى كثر ماله لدرجة أنه كان لا يدري أين يضعه.

بل كان النبي عَايِّكُ يرسل جيوشه للغزو في أول النهار.

- فمن أراد البركة في رزقه وماله فليبدأ يومه بصلاة الفجر ثم الجلوس في المُصلِّى حـتى تشرق الشـمس ثم يصلى ركعـتين ويبـدأ بعدها يـومه.. وسيرى البركة التي لا تخطر على قلب بشر.

#### (٩) يفوز كل يوم بحجة وعمرة،

قال علي الله حتى تطلع الفجر في جماعة، ثم قعد يذكر الله حتى تطلع الشمس، ثم صلى ركعتين، كانت له كأجر حجة، وعمرة، تامة، تامة، تامة، (٢).

ولذلك كان النبي عَلِيْكُمْ يحرص كل الحرص على تلك الجلسة المباركة

\* ولكي تنال هذا الأجر فعليك بما يلي:

1- تصلى الفجر في جماعة.

کل يوم.

<sup>(</sup>۱) صحیح: رواه أبو داود (۲۲۰۱) كتاب الجهاد، والترمذی (۱۲۱۲) كتاب البیوع، وابن ماجه (۲۲۳۱) كتاب التجارات، وصححه العلامة الالبانی رحمه الله فی صحیح الجامع (۱۳۰۰).

<sup>(</sup>٩) صحیح: رواه الترمذی (٥٨٦) کتاب الجمعة، وصححه العلامة الألبانی رحمه الله فی صحیح الجامع (٩٣٤٦).

ب - تجلس في المسجد ولا تخرج.

ج- تذكر الله ولا تنشغل بالحديث عن الأمور الدنيوية.

هـ- تنتظر حتى ترتفع الشمس مقدار رمح - أى بعد شروق الشمس بثلث ساعة - وتصلى ركعتين.

وبذلك تفوز بأجر حجة وعمرة تامة.

\* وهذا الأجر عام للرجال والنساء..

فالمرأة تصلى فى بيتها مع أمها أو أختها أو ابنتها فى جماعة... وإن لم يكن معها أحد من النساء فإنها تصلى وحدها ثم تجلس فى مُصلاها إلى ما بعد الشروق بثلث ساعة ثم تصلى ركعتين فتكون قد فارت بأجر حجة وعمرة تامة.

#### (١٠) تدعو له الملائكة،

زاد ابن خزيمة في صحيحه: «وتقول الملاتكة: رب اغفر لهم يوم الدين». (١١) يُسخر الله له ملكًا حُاصًا يحرسه،

رُوى عن مِيشم - رجل من أصحاب النبى عَلَيْكُم - قال: "بلغنى: أن الملك يغدو برايت مع أول من يغدو إلى المسجد، فلا يزال بها معه حتى يرجع فيدخل بها منزله، وأن الشيطان يغدو برايته إلى السوق مع أول من يغدو، فلا يزال بها معه حتى يرجع فيُدخلها منزله (٢).

<sup>(</sup>١) متفق هليه: رواه البخاري (٥٥٥) كتاب مواقيت الصلاة، ومسلم (٦٣٢) كتاب المساجد ومواضع الصلاة.

<sup>(</sup>٧) صحيح: رواه ابن أبي عاصم وأبو نعيم في معرفة الصحابة وصححه العلامة الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (٤٢٠).

\*ومعنى ذلك أن أول غاد إلى المسجد (في صلاة الفجر) يرسل الله له ملكًا يحمل راية فإذا دخل الرجل فوقف في الصف وقف الملك فوق رأسه يحرسه من الشيطان. . فإذا قضى صلاته وانطلق إلى بيته مشى الملك معه يرفع شأنه ويعلى قدره بين الناس. . فإذا دخل العبد بيته دخل الملك بهذه الراية معه بيته فكان بيته محروسًا من الشياطين. . وحلّت به البركة.

#### (١٢) يعطيه الله النور التام يوم القيامة:

قال عَلَيْتُ : ابشر المشائين في الظُّلُم إلى المساجد بالنور التام يوم القيامة ا(۱). المساجد ولك أن تتخيل معى لحظة المرور على الصراط الذي نُصب على متن جهنم التي أوقد عليها ألف عام حتى احمرَّت وألف عام حتى ابيضَّت وألف عام حتى اسوداء قاتمة.

🖘 فيأتيك نور صلاة الفجر وأنت تمر على الصراط.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَوْمَ تَرَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتَ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِم بُشْرَاكُمُ الْيَوْمَ جَنَّاتٌ تَجْرِى مِن تَحْبَهَا الأَنْهَارُ خَالَدِينَ فِيهَا ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ لِلَّذِينَ آمَنُوا انظُرُونَا نَقْتَبِسٌ مِن نُورِكُمْ قِيلَ ارْجِعُوا وَرَاءَكُمْ فَالْتَمِسُوا نُورًا فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ لَهُ بَابٌ بَاطِنَهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِن قَبَلِهِ الْعَذَابُ ﴾ (٧).

#### راب (۱۲) أمان من عداب الله،

فقد قال عَلَيْكُم : «لن يلج النار أحدٌ صلَّى قبل طلوع الشمس وقبل غروبها» (٣). - يعنى صلاة الصبح والعصر.

ولذلك تأتى الفضيلة التي بعدها.

<sup>(1)</sup> صحيح: رواه أبو داود (٥٦١) كتاب العسلاة، والترمذي (٢٢٣) كتباب الصلاة، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٢٨٢٣).

<sup>(</sup>۲) سورة الحديد: الآيتان: (۱۲، ۱۳).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (١٣٤) كتاب المساجد ومواضع الصلاة.

#### (١٤)عهد بدخول الجنة،

قال عَرِيْكِم : "من صلى البردين دخل الجنة ا(١) - أي العصر والفجر-.

#### (١٥) قد يظفر بلذة النظر إلى وجه الله،

قال عَلَيْكُم : "إنكم سترون ربكم كما ترون هذا القمر، لا تُضامون في رؤيته، فإن استطعتم أن لا تُغلَبوا على صلاة قبل طلوع الشمس، وصلاة قبل غُروبها، فافعلوا، (٢).

- والمقصود هنا بالصلاة: هي صلاة الفجر والعصر.

ولذلك نجد حرص سلفنا الصالح على الصلوات الخمس وبخاصة صلاة الفجر.

- فها هو عمر بن الخطاب فطف أيقظوه لصلاة الفجر وهو مطعون. فقال: نعم. . ولا حظً في الإسلام لمن ترك الصلاة . . ثم قام يصلي وجُرحه ينزف دمًا.
  - وعلى بن أبى طالب رَطْفُ قُتل وهو يوقظ الناس لصلاة الفجر.
- وأنس بن مالك فرائه كان يبكى كلما تذكَّر فتح مدينة (تُستر).. وذلك لأنها كانت مدينة مُحصنة حاصرها المسلمون زمانًا طويلاً ثم فتحوها.. وكان الفتح قُبيل صلاة الفجر فضاعت عليهم صلاة الفجر.. فكان أنس يبكى لضياع صلاة الفجر مرة واحدة مع أنه كان يجاهد في سبيل الله.
  - ومن هنا نعلم لماذا نصر الله هذا الجيل العظيم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) متفق عامه: رواه البخاري (٥٧٤) كتاب مواقبت الصلاة، ومسلم (٦٣٥) كتاب المساجد ومواضع الصّلاة.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخارى (٥٥٤) كتاب مواقيت الصلاة، ومسلم (٦٣٣) كتاب المساجد ومواضع الصلاة.

المستحوا لإيرى

### صفات جيل التمكين

إخواني وأحبابي: مُحال أن يُمكِّن الله لأمة تُفرط في الصلوات الخمس – وخصوصًا صلاة الفجر –.

انظر ماذا قال الله عن صفات أهل التمكين: ﴿ اللَّذِينَ إِن مُكَّنَّاهُمْ فِي الأَرْضِ الْمُورِ ﴾ (١).
 أقَامُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنكَرِ وَلِلَّهِ عَاقِبَةُ الأُمُورِ ﴾ (١).

- وقال تعالى: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلَفَنَهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدّلَنَهُم الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدّلَنَهُم مَنْ بَعْد خَوْفِهِمْ آمَنا يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَن كَفَرَ بَعْد ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ (٢).

ثُم قبال بعدها: ﴿ وَأَقِيبَمُ وَالصَّلاةَ وَآتُوا الزُّكَاةَ وَأَطِيعُ وَالرُّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (٢).

- وكمان النبى عَيِّا مِقْمُ بِقُول: ﴿إِنَّا إِذَا نَزَلْنَا بِسَاحَةً قَدُومٍ فَسَاءَ صَبِاحِ الْمُنذرين، . وكان لا يُرسل سراياه إلا في الصباح.

- والحق (جل وعلا) لما أقسم بالخيول التي تخرج للجهاد في سبيل الله قال: ﴿ وَالْعَادِيَاتِ صَبْحًا ﴾ (٤).

- وكان إهلاك الأمم السابقة - الذين كذبوا الرسل والأنبياء - في وقت الصبح.

- فقال تعالى عن إهلاك قوم لوط: ﴿إِنَّ مَوْعِدَهُمُ الصُّبْحُ أَلَيْسَ الصُّبْحُ أَلَيْسَ الصُّبْحُ بَقَريب ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) سورة الحج: الآية: (٤١).

<sup>(</sup>٢) سورة النور: الآية: (٥٥).

<sup>(</sup>٣) سورة النور: الآية: (٥٦).

<sup>(</sup>٤) سورة العاديات: الآيات: (١-٣).

<sup>(</sup>۵) سورة هود: الآية: (۸۱).

وقال تعالى صن إهلاك قوم عاد: ﴿ تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا فَأَصَبَحُوا لَا يُرَىٰ إِلاَّ مَسَاكنُهُمْ ﴾ (١).

- ولذلك نجد أن صلاح الدين الأيوبي (رحمه الله) لما استردَّ المسجد الأقصى من أيدي الصليبيين. . . كان أول ما اهتم به: صلاة الفجر.
- ونزول عيسى (عليه السلام) في آخر الزمان لاستقرار العدل في الأرض سيكون في صلاة الفجر.

#### عقوبة من يترك صلاة الفجر

وكما أن من صلَّى الفجر وداوم على ذلك فإنه يفوز بتلك الشمرات التى ذكرناها. . فكذلك من تهاون في صلاة الفجر وتركها فإنه يُعاقَب أشد أنواع العقوبات.

#### (١) يُحرُم من أن يكون في ذمة الله وحمايته،

فقد قال النبي عَلِيَّا الله الله الله الصبح في جماعة فهو في ذمة الله الاله أي في عهده وأمانه وحمايته . . . فمن ترك صلاة الصبح خسر كل هذا .

#### (٢) يُحَرِم من بركة البكور،

فقد دعا النبى عَرِيْكُ لأمته بأن يبارك الله لهم فى بكورهم فقال عَرَاكُ : «اللهم بارك لأمتى فى بكورها» . . فمن ترك صلاة الفجر (الصبح) فقد حُرم من دعاء النبى عَرَاكُ له .

#### (٢) يُحرَم من أجر قيام ليلة كاملة،

فقد قال عَرَّا الله عَلَيْ المن صلى العشاء في جماعة، فكأنما قام نصف ليلة، ومن صلى الصبح في جماعة، فكأنما صلى الليل كله (1).

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف: الآية: (٢٥).

<sup>(</sup>٢) صحيح: وقد تقدم.

<sup>(</sup>۳) صحیح: أخرجه الطبرانی (۸/ ۲۶)، وأحمد (۳/ ۲۳۱)، والدارمی (۲/ ۲۸۳)، وأبو داود (۲۰۱)، والمرمذی (۱۲۰۲)، وصححه العلامة الألبانی رحمه الله فی صحیح الجامع (۱۳۰۰).

<sup>(1)</sup> صحيح: رواه مسلم (٦٥٦) كتاب المساجد ومواضع الصلاة.

النبى ﷺ وصلاة الفجر فقد حُرم من هذا الأجر الكبير.

#### - (۱) يستهزئ به الشيطان،

فقد ذُكر لرسول الله عَيْنِ رجل نام حتى أصبح فقال عَيْنِ : "ذاك رجل بال الشيطان في أذنيه (١).

أى استهزأ به الشيطان واتخذه موضعًا لقضاء حاجته.

· وقال بعض أهل العلم: أي ملأ سمعه بالأباطيل.

وقال بعضهم: أى أصمُّه عن سماع كل خيس . . . فإذا سمع القرآن والذكر فلا يخشع ولا يتأثر.

#### 🕹 (٥) يُخرَم من دعاء الملائكة،

ولم يشهدون صلاة الفجر ويكتبون أسماء المصلين ويقولون: ورب اغفر لهم يوم الدين، . فمن ترك صلاة الفجر حُرم من دعاء الملائكة.

#### (٦) يُخرُم من أجر حجة وعمرة تامة،

فقد قال عَلَيْكُمْ: «من صلى الفجر فى جماعة، ثم قعد يذكر الله حتى تطلع الشمس، ثم صلى ركعتين، كانت له كأجر حجة، وعمرة، تامة، تامة، تامة، تامة، (٢). فمن ترك صلاة الصبح حُرم من هذا الأجر الكبير.

#### (٧) يضرب على قلبه النفاق،

فقد قال علي النافقين صلاة على المنافقين صلاة العشاء وصلاة الفجر ولو يعلمون ما فيهما لأتوهما ولو حبواً (٣).

وفي هذا الحديث إشارة إلى أن من تكاسل عن هاتين الصلاتين فهو منافق.

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٣٣٧٠) كتاب بده الخلق، ومسلم (٧٧٤) كتاب صلاة المسافرين وقصرها.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه الترمذي (٥٨٦) كتاب الجمعة، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٦٣٤٦).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٦٤٤) كتاب الأذان، ومسلم (٦٥١) كتاب المساجد ومواضع الصلاة.

#### (٨) يُضُرب عليه الكسل ويشعر بضيق في صدره،

فقد قال عَلَىٰ السيطان على قافية رأس أحدكم إذا هو نام ثلاث عُقد، يضرب مكان كل عقدة: عليك ليل طويل فارقد، فإن استيقظ فذكر الله انحلت عقدة، فإن صلى انحلت عُقده كلها، فأصبح انحلت عقدة، فإن صلى انحلت عُقده كلها، فأصبح نشيطًا طيب النفس، وإلا أصبح خبيث النفس كسلان (١).

\* وفرقٌ شديد بين رجل مطمئن الفؤاد راضى النفس بما وفقه الله لفعل الطاعات. . وبين رجل لم يوفقه الله فأصبح خبيث النفس.

#### (٩) يُعرض نفسه لعداب القبر،

نقد قال على الله الله النان وإنها المتعثاني وإنهما قالا لى: الطلق وإنى انطلقت معهما وإنا أتينا على رجل مضطجع وإذا آخر قائم عليه بصخرة وإذا هو يهوى بالصخرة لرأسه فيثلغ (٢) رأسه فيتدهده (٣) الحجر ها هنا فيتبع الحجر فيأخذه فلا يرجع إليه حتى يصح رأسه كما كان ثم يعود عليه فيفعل به مثلما فعل به المرة الأولى، قال: «قلت لهما: سبحان الله ما هذا؟» – فكان الرد – «أما الرجل الذي أتيت عليه يثلغ رأسه بالحجر فإنه الرجل يأخذ بالقرآن فيرفضه وينام عن الصلاة المكتوبة) (١).

#### (١٠) يُحرَم من هذا الأمان من النار،

فقد قال عَرِينَ الله النار أحدٌ صلَّى قبل طلوع الشمس وقبل غروبها (٥).

فمن ترك صلاة الفجر حُرِم من هذا الأمان من النار.

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (١١٤٢) كتاب الجمعة، ومسلم (٧٧٦) كتاب صلاة المسافرين وقصرها.

<sup>(</sup>٢) يثلغ: أي يشدخه.

<sup>(</sup>٣) يتدهده: أي يتدحرج.

<sup>(</sup>٤) صحیح: رواه البخاری (۷۰٤۷) کتاب التعبیر.

<sup>(</sup>٥) صحيح: رواه مسلم (٦٣٤) كتاب المساجد ومواضع الصلاة.

#### (١١) يُحرُم من هذا العهد بدخول الجنة ،

فقد قال عَيْنِهِمْ: «من صلى البردين دخل الجنة» (١) - أى العصر والفجر - فمن ترك صلاة الفجر فقد حُرم من هذا العهد بدخول الجنة -.

#### (١٢) يُحرم من النور التام يوم القيامة،

فقد قبال عَرِيطِهِم : "بشر المشائين في الظُّلَم إلى المساجد بالنور التبام يوم القيامة»(٢).

فمن ترك صلاة الفجر حُرم من النور التام يوم القيامة.

#### (١٢) يُخشَى أن يُحرم من لذة النظر إلى وجه الله تعالى،

أَ فقد قال عَبَيْكِم : "إنكم سنرون ربكم كما ترون هذا القمر، لا تُضامون في رَوْيته، فإن استطعتم أن لا تُغلبوا على صلاة قبل طلوع الشمس، وصلاة قبل غُروبها، فافعلوا، (٣).

\* والمقصود هنا بالصلاة: أي صلاة الفجر وصلاة العصر.

قال العلماء: وفي هذا الحديث دليل على أن من حافظ على هاتين الصلاتين رُزق لذة النظر إلى وجه الله تعالى.. ومن تهاون حُرم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخارى (٥٧٤) كتاب مواقيت الصلاة، ومسلم (٦٣٥) المساجد ومواضع الصلاة.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أبو داود (٥٦١) كتاب الصلاة، والترمذي (٢٢٣) كتباب الصلاة، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٢٨٢٣).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخارى (٥٥٤) كتاب مواقيت الصلاة، ومسلم (٦٣٣) المساجد ومواضع الصلاة.

#### الأسباب المعينة على صلاة الفجر

وأخيراً فقد يسأل سائل ويقول: ما هي الأسباب المعينة على صلاة الفجر؟ وسوف أذكر لحضراتكم بعض الأسباب المعينة على صلاة الفجر.

#### (١) الاستعانة بالله،

فلا يستطيع العبد أن يفعل أى طاعة إلا إذا أعانه الله على فعلها ولذلك قال النبي عليا الله الله الله الله وإذا استعنت فاستعن بالله (١٠).

#### (۲)الإخلاص،

لأنه من الصعب أن يواظب على صلاة الفجر إنسان ليس عنده إخلاص... بل إن الله (عز وجل) حين يرى إخلاص العبد في عمل أى طاعة فإنه يعينه ويوفقه.

#### (٢) العزيمة الصادقة،

وأقولها بكل صراحة ووضوح: إن من أراد أن يصلى الفجر في جماعة فسوف يصليها إن شاء الله. . . فالمسألة تحتاج إلى إخلاص وعزيمة وأخذ بالأسباب . . كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَرَادُوا الْخُرُوجَ لأَعَدُوا لَهُ عُدَّةً ﴾ (٢).

(٤) التفكر فيما أعده الله للمحافظين على صلاة الفجر،

وهذا نراه واضحًا جليًّا في فضائل وثمرات صلاة الفجر.

(٥) التفكر فيما أعده الله للمتهاونين في صلاة الفجر،

وهذا نراه واضحًا جليًّا في العقوبات المترتبة على ترك صلاة الفجر.

(٦) البعد عن الذنوب والمعاصى،

فقد يُحرم العبد من صلاة الفجر أو من قيام الليل سبب ذنوبه.

<sup>(1)</sup> صحيح: رواه الترمذي (٢٥١٦) كتاب صفة القيامة والرقائق والورع، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٧٩٥٧).

<sup>(</sup>٢)سورة التوبة: الآية: (٤٦).

النبي ﷺ وُصلاة الفجر

فقد جاء رجل إلى الحسن البصرى (رحمه الله) فقال له: إنى أعد طهورى وأفعل كل شيء من أجل أن أقوم الليل فلا أقوم.

فقال له الحسن: قيَّدتك ذنوبك.

🛶 🛊 وكما قيل:

رأيتُ الذنوب تُسسيت القلوب

وقـــد يـورثُ الذُّلَّ إدمـــانُـهـــا وتركُ الـذنوب حـــيـــاةُ القـلوب

وخير لنفسك مسيائها

# (٧) الصحبة الصالحة:

فالصاحب قد يعينك على صلاة الفجر وذلك بأن يوقظك للصلاة أو يتصل عليك أو يرسل لك رسالة على المحمول وبذلك يكون عونًا لك على فعل تلك الطاعة.

ولذلك أوصانا النبي عَرِيْكُ فيقال: «الرجل على دين خليله فلينظر أحدكم من يخالل (١٠).

# (٨) النوم بطريقة النبي عربي المنافي المنافية المنافع ا

وذلك بأن تنام مبكرًا وتتوضأ قبل أن تنام وتقول أذكار النوم كلها. . وعلى رأسها آية الكرسي حتى يحفظك الله من كيد الشيطان. . ثم تنام على الشيّق الأيمن وتذكر الله (عز وجل).

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أبو داود (٤٨٣٣) كتاب الأدب، والشرمذي (٢٣٧٨) كتاب الزهد، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٣٥٤٥).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أبو داود (٤٨٣٢) كتاب الأدب، والترمذي (٢٣٩٥) كتاب الزهد، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٧٣٤١).

# (٩) التخفف من الطعام والشراب؛

لأن من أكل كثيرًا نام كثيرًا وفاته الخير الكثير.

ومُن أكل قليلاً نام قليلاً واستثمر عمره في فعل الخير.

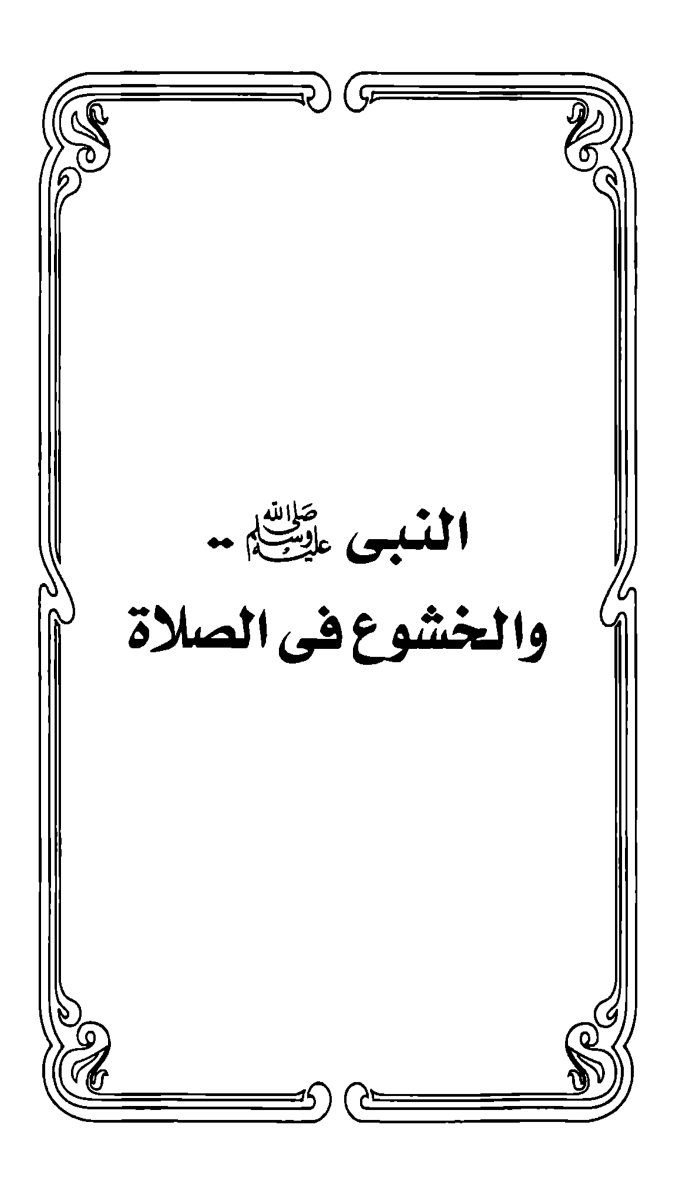
فما عليك إلا أن تتناول وجبة عشاء خفيفة حتى تستطيع أن تستيقظ لصلاة الفجر.

# (١٠) الأخذ بالأسباب،

وذلك بأن تضبط المنبه قبل صلاة الفجر بساعة لتقوم وتصلى قيام الليل ثم الفجر ثم تجلس فى المسجد لبعد شروق الشمس بثلث ساعة تذكر الله ثم تصلى ركعتين لتفوز بأجر حجة وعمرة تامة .

\* أسأل الله ألا يحرمني وإياكم من لذة وحلاوة صلاة الفجر.

\* \* \*



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# النبى رَبِّ .. والخشوع في الصلاة المسلاة المسلام

وها نحن نتخيل مرة أخرى أننا نسير فى شوارع المدينة المنورة التى لطالما سار فيها النبى عَلِيَّا وأصحابه. ولطالما تشرفت تلك البقعة المباركة بوجودهم. حمد

وها نحن نتجه مباشرة إلى بيت النبى عَلَيْكُمْ الذى هو أعظم بيت فى الكون كله رغم بساطته وتواضعه - لنسعد برؤية النبى عَلَيْكُمْ ونسـتأنس بمجالسته وترتوى قلوبنا بكلامه العذب الطيب.

فلما طرقنا الباب فتح لنا الحبيب المصطفى عِيْكُمْ وأذن لنا بالدخول.

فلما دخلنا وجدنا النبى عَنْ جَالسًا مع بعض أصحابه يوصيهم بهذه الوصية الغالية ويقول: «خمس صلوات افترضهن الله عز وجل، من أحسن وضوءهن، وصلاهن لوقتهن، وأتم ركوعهن وخشوعهن؛ كان له على الله عهد أن يغفر له، ومن لم يفعل، فليس له على الله عهد، إن شاء غفر له، وإن شاء عنبه الله عنها فتعالوا بنا لنتعايش بقلوبنا وأرواحنا مع نعمة الخشوع في الصلاة.

# نعمة الخشوع

إن الصلاة أعظم أركان الدين العملية، والخشوع فيها من المطالب الشرعية، ولما كان عدو الله إبليس قد أخذ العهد على نفسه بإضلال بنى آدم وفتنتهم، وقال: ﴿ ثُمَّ لآتِينَهُم مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَن أَيْمَانِهِمْ وَعَن الصلاة بشتَّى الوسائل، شَمَائِلِهِمْ ﴾ (٢) صار من أعظم كيده صرف الناس عن الصلاة بشتَّى الوسائل،

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أبو داود (٤٢٥) كتاب الصلاة، والنسائي (٤٦١) كـتاب الصلاة، وابن ماجه (١٤٠١) كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٣٢٤٢).

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: الآية: (١٧).

والوسوسة لهم فيها لحرمانهم لذه هذه العبادة، وإضاعة أجرهم وثوابهم، ولما استسلم الكثيرون للشيطان في هذا الأمر، ولما كان الخشوع أول ما يُرفع من الأرض ونحن في آخر الزمان، انطبق فينا قول حذيفة فرائه الحشوع، وأحر ما تفقدون من دينكم الحشوع، وآخر ما تفقدون من دينكم الصلاة، ورب مصل لا خير فيه، ويوشك أن تدخل المسجد فلا ترى فيهم خاشعًا (١).

قال الله تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَعَ الْمُؤْمِنُونَ ① اللّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ (٢) أى: خائفون ساكنون اوالحشوع هو السكون والطمأنينة والتؤدة والوقار والتواضع، والحامل عليه الخوف من الله ومراقبته (٣). والخشوع هو قيام القلب بين يدى الرب بالخضوع والذل (٤).

ومحل الخشوع في القلب، وثمرته على الجوارح، والأعضاء تابعة للقلب، فإذا فسد خشوعه بالغفلة والوساوس فسدت عبودية الأعضاء والجوارح، فإن القلب كالملك والأعضاء كالجنود له فبه يأتمرون، وعن أمره يصدرون، فإذا عُزل الملك بفقد القلب لعبوديته ضاعت الرعية وهي الجوارح.

وأما التظاهر بالخشوع فممقوت؛ لأنه من علامات النفاق.

والخشوع فى الصلاة إنما يحصل لمن فرع قلبه لها، واشتغل بها عما عداها، وآثرها على غيرها، وحيئذ تكون راحة له وقرة عين كما قال النبى على غيرها، وحيئة الصلاة، (٥).

وقد ذكر الله الخاشعين والخاشعات في صفات عباده الأخيار، وأخبر أنه

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين لابن القيم (١/ ٥٣١).

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون: الآيتان: (١، ٢).

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ط. دار الشعب (٦/ ٤١٤).

<sup>(</sup>٤) المدارج (١/ ٥٢٠).

<sup>(</sup>٥) صحيح: رواه النسائي (٣٩٣٩) كتاب عشرة النساه، وأحمد، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٣١٢٤).

ومن فوائد الخشوع: أنه يخفف أمر الصلاة على العبد.

قال تعالى: ﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴾ (٢) والمعنى: أي مشقة الصلاة ثقيلة إلا على الخاشعين (٣).

والخشوع أمر عظيم شأنه، سريع فَـقُدُه، نادر وجوده خصوصًا في زماننا وهو من آخر الزمـان، . . . قال النبي عَلَيْكُم : «أول شيء يُرفع من هذه الأمة الخشوع، حتى لا ترى فيها خاشعًا»(٤).

قال بعض السلف: الصلاة كجارية تُهدَى إلى ملك الملوك، فما الظن عن يُهدى إليه جارية شلاء أو عوراء أو عمياء أو مقطوعة اليد والرجل أو مريضة أو دميمة أو قبيحة، حتى يهدى إليه جارية ميتة بلا روح. . فكيف بالصلاة يهديها العبد ويتقرب بها إلى ربّه تعالى؟ والله طيب لا يقبل إلا طيب، وليس من العمل الطيب صلاة لا روح فيها. كما أنه ليس من العتق الطيب عتق عبد لا روح فيها.

\* وفى فضل الخشوع ووعيد من تركه يقول النبى عَلَيْكُم : «خمس صلوات افترضهن الله تعالى، من أحسن وضوءهن وصلاً هن لوقتهن، وأتم ركوعهن وخشوعهن كان له على الله عهد أن يغفر له، ومن لم يفعل فليس له على الله عهد، إن شاء غفر له وإن شاء عذبهه (1).

وقال عليه الصلاة والسلام في فيضل الخشوع أيضًا: «من توضأ فاحسن

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: الآية: (٣٥).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية: (٤٥).

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير (١/ ١٢٥).

<sup>(1)</sup> صحيح: أخرجه الطبراني كما في مجمع الزوائد (٢/ ١٣٦) قال الهيثمي: إسناده حسن . وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٢٥٦٩).

<sup>(</sup>٥) المدارج (١/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٦) صحيح: رواه أبو داود (٤٢٥) كتاب الصلاة، والنسائي (٤٦١) كـتاب الصلاة، وابن ماجه (١٤٠١) كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، وصححه العلامة الالباني رحمه الله في صحيح الجامع (٣٢٤٢).

- ۱۵۰ - المنتن يُقبل عليهما بقلبه ووجهه - وفي رواية: لا يُحدُّث الوضوء ثم صلى ركعتين يُقبل عليهما بقلبه ووجهه - وفي رواية: لا يُحدُّث

فيهما نفسه - غُفر له ما تقدم من ذنبه - وفي رواية: إلا وجبت له الجنة -، (١).

# حكم الخشوع

والراجح في حكم الخشوع أنه واجب، قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله تعالى -: قال الله تعالى: ﴿ وَاسْتَعِنُوا بِالصَبْرِ وَالصَلَاةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرةً لِا عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴾ (٢). وهذا يقتضى ذَم غير الخاشعين مذمومين دلَّ ذلك على لترك واجب أو فعل محرم، وإذا كان غير الخاشعين مذمومين دلَّ ذلك على وجوب الخشوع فيها أيضًا قوله تعالى: ﴿ قَدْ الْفَرَ الْمُؤْمِنُونَ أَلَا الْمُؤْمِنُونَ أَلَا الْمُؤْمِنُونَ أَلَا الْمُؤْمِنُونَ أَلَا الْمُؤْمِنُونَ أَلْهُ وَوَلَى الْمُؤْمِنُونَ أَلْفَرْدُوسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ (٣) أخير سبحانه وتعالى أن الوَرْثُونَ أَلْفِرْدُوسَ الْمَعْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ (٣) أخير سبحانه وتعالى أن الوَرْثُونَ أَلْفَرْدُوسَ الْمِعْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ (٣) أخير سبحانه وتعالى أن هؤلاء هم الذين يرثون فردوس الجنة، وذلك يقتضى أنه لا يرثها غيرهم.. وإذا كان الحشوع في الصلاة واجبًا وهو المتضمن للسكون والخشوع (١٤) فمن من أن المنون هو الطمأنينة الركوع ويستقر قبل أن ينخفض لم يسكن؛ لأن السكون هو الطمأنينة بعينها، فمن لم يطمئن لم يسكن، ومن لم يسكن لم يخشع في ركوعه ولا بعينها، فمن لم يطمئن لم يسكن، ومن لم يسكن لم يخشع في ركوعه ولا في الصلاة أن النبي عَرِيْكُمْ توعد تاركيه كالذي يرفع بصره إلى السماء فإنه في الصلاة أن النبي عود خل الخاشع (٥).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٦٤٣٣) كتاب الرقاق.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية: (٤٥).

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون: الأيات: (١-١١).

<sup>(1)</sup> هكذا في الأصل، ولعلها الخضوع.

<sup>(</sup>۵) مجموع الفتاوي (۲۲/ ۵۵۳–۵۵۸).

# إخفاء الخشوع

كان حذيفة رطف يقول: إياكم وخشوع النفاق، فقيل له: وما خشوع النفاق؟ قال: أن ترى الجسد خاشعًا والقلب ليس بخاشع. وقال الفُضيل بن عياض: كان يُكره أن يُرى الرجل من الخشوع أكثر مما في قلبه.

ورأى بعضهم رجلاً خاشع المنكبين والبدن، فقال: يا فلان، الخشوع هاهنا، وأشار إلى صدره، لا هاهنا وأشار إلى منكبيه (١).

وقال ابن القيم - رحمه الله تعالى - مبيّنًا الفرق بين خشوع الإيمان وخشوع النفاق: اخشوع الإيمان هو خشوع القلب لله بالتعظيم والإجلال والوقار والمهابة والحياء، فينكسر القلب لله كسرة ملتئمة من الوجل والخجل والحب والحياء وشهود نعمة الله وجناياته هو، فيخشع القلب لا محالة فيتبعه خشوع الجوارح. وأما خشوع النفاق فيبدو على الجوارح تصنُّعًا وتكلُّفًا والقلب غيـر خاشع، وكـان بعض الصحابة يقـول: أعوذ بالله من خـشوع النفاق، قيل له: وما خشوع النفاق؟ قال: أن يُرى الجد خاشعًا والقلب غير خاشع. فالخاشع لله عبد قد خمدت نيران شهوته، وسكن دخانها عن صدره، فانجلى الصدر وأشرق فيه نور العظمة؛ فماتت شهوات النفس للخوف والوقار الذي حُشي به، وخمدت الجوارح وتوقّر القلب واطمأن إلى الله وذكره بالمسكينة التي نزلت عليه من ربه فسصار مخُبتًا له، والمخبت: المطمئن، فكذلك القلب المخبت قد خشع واطمأن كالبقعة المطمئنة من الأرض التي يجرى إليها الماء فسيستقر فيها، وعلامته أن يسجد بين يدى ربه إجلالًا له وذلاً وانكسارًا بين يديه، سجدة لا يرفع رأسه عنها حتى يلقاه . . . فهذا خشوع الإيمان .

<sup>(</sup>١) المدارج (١/ ٢١٥).

وأما التماوت وخشوع النفاق فهو حال عند تكلَّف إسكان الجوارح تصنُّعًا ومراءاة ونفسه في الباطن شابة طرية ذات شهوات وإرادات، فهو يتخشع في الظاهر وحية الوادى وأسد الغابة رابض بين جنبيه ينتظر الفريسة (۱).

# مراتب الناس في الصلاة

أمر الخشوع كبير، وشانه خطير، ولا يتأتى إلا لمن وفقه الله لذلك، وحرمان الخشوع مسصيبة كبيرة، وخَطْبٌ جلل، ولذلك كان النبى عَلَيْكُمْ يَقُولُ في دعائه: «اللهم إنى أعوذ بك من قلب لا يخشع ... الألا).

والخاشعون درجات، والخشوع من عمل القلب يزيد وينقص، فمنهم من يبلغ خشوعه عنان السماء، ومنهم من يخرج من صلاته لم يعقل شيئًا، والناس في الصلاة على مراتب خمسة:

أحدها: مرتبة الظالم لنفسه المفرط، وهو اللذى انتقص من وضوئها ومواقيتها وحدودها وأركانها.

الثانى: من يحافظ على مواقيتها وحدودها وأركانها الظاهرة ووضوئها، لكنه قد ضيَّع مجاهدة نفسه في الوسوسة، فذهب مع الوساوس والأفكار.

الشالث: من حافظ على حدودها وأركانها وجاهد نفسه فى دفع الوساوس والأفكار، فهو مشغول بمجاهدة عدوه لئلا يسرق صلاته، فهو فى صلاة وجهاد.

الرابع: من إذا قــام إلى الصلاة أكــمل حقــوقــها وأركــانها وحــدودها، واستغرق قلبه مــراعاة حدودها وحقوقها لئلا يضــيع شيئًا منها، بل هَـمُّه كله

<sup>(</sup>١) كتاب الروح (ص ٢١٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٧٢٢) كتاب الذكر والدعاء ، بنحوه.

مصروف إلى إقامتها كما ينبغى وإكمالها وإتمامها، . . . قد استغرق قلبَه شأنُ الصلاة وعبودية ربه تبارك وتعالى فيها.

الخامس: من إذا قام إلى الصلاة قام إليها كذلك، ولكن مع هذا قد أخذ قلبه ووضعه بين يدى ربه عز وجل، ناظراً بقلبه إليه، مراقباً له، ممتلئاً من محبته وعظمته، كأنه يراه ويسشاهده، وقد اضمحلت تلك الوساوس والخطرات، وارتفعت حُجُبها بينه وبين ربه، فهذا بينه وبين غيره في الصلاة أفضل وأعظم مما بين السماء والأرض، وهذا في صلاته مشغول بربه عز وجل قرير العين به.

فالقسم الأول مُعاقب، والثانى مُحاسب، والثالث مُكفَّرٌ عنه والرابع مثاب، والخامس مُقرب من ربه؛ لأن له نصيبًا بمن جُعلت قرَّة عينه فى الصلاة، فمن قرَّت عينه بصلاته فى الدنيا، قرَّت عينه بقربه من ربه - عز وجل - فى الآخرة، وقرَّت عينه أيضًا به فى الدنيا، ومن قرت عينه بالله قرَّت به كل عين، ومن لم تقر عينه بالله تعالى تقطعت نفسه على الدنيا حسرات (١).

# الخشوع وروحانيات العبد في صلاته

\* وأريد أن أبدأ هذا العنصر بهذه القصة المؤثرة.

فعن جابر بن عبد الله الانصارى، قال: خرجنا مع رسول الله عليه في غزوة ذات الرقاع من نخل، فأصاب (رجل) امرأة رجل من المشركين، فلما انصرف رسول الله عليه قافلاً - راجعاً - أتى زوجها وكان غائبًا، فلما أخبر الخبر حلف لا ينتهى حتى يهريق في أصحاب محمد عليه الله عليه منزلاً، فخرج يتبع أثر رسول الله عليه منزلاً، فنزل رسول الله عليه منزلاً، فنقال: "مَن رجل

<sup>(</sup>١) الوابل العيب: ص ١٠٤-٤ .

<sup>(</sup>۲) ای یعیب دمًا.

يكلؤنا (١) ليلتنا هذه؟ ، قال: فانتدب رجل من المهاجرين، ورجل آخر من الأنصار، فقالا: نحن يا رسول الله، قال: «فكونا بفَّم الشِّعب»، قال: وكان رسول الله عَيْرُكُ وأصحابه قد نزلوا إلى شعب من الوادى، (وهما عمار بن ياسر وعبَّاد بن بشر)، فلما خرج الرجلان إلى فم الشعب، قال الأنصارى للمهاجرين: أي الليل تحب أن أكفيكه: أوله أم آخره؟ قال: بل اكفني أوله، قال: ونام (عسمار بن ياسر) وقسام (عباد) ينظم إلى الكون من حوله، فإذا به يرى الليل هادئًا وكأن الكون كله يسبح بصوت خافت فتاقت نفسه إلى أن يقرأ وهو يصلى - ليجمع بين الحسنيين - قال ابن إسحاق: فاضطجع المهاجري (عمار) فنام وقمام الأنصاري (عباد) يملي. قال: وأتى الرجل فلما رأى شخص الرجل عرف أنه ربيئة (٢) القوم، قال: فرمي بسهم، فوضعه فيه، قال: فنزعه ووضعه فثبت قائمًا، قال: ثم رماه سهمًا آخر، فوضعه فيه، قال: فنزعه فوضعه، وثبت قائمًا، ثم عاد له بالثالث، فوضعه فيه، قال: فنزعه فوضعه ثم ركع وسجد، ثم أهبُّ (٣) صاحبه فقال: اجلس فقد أُثبتُّ (١) قال: فوثب، فلما رآهما الرجل عرف أن قد نذرا به، فهرب، قال: ولما رأى المهاجري ما بالأنصاري من الدماء، قال: سبحان الله! أفـلا أهببتني - أيقظتني - أول ما رماك؟ قال: كنت في سورة أقرؤها فلم أحب أن أقطعها حتى أنفدها، فلما تابع على الرمى ركعت فآذنتك، وايم الله لولا أن أُضيع ثغـرًا أمرنى رسول الله عَيْنِ بحفظه لقطع نفسي قبل أن أقطعها أو أنفدها (٥).

<sup>(</sup>١) يكلؤنا: يحفظنا.

<sup>(</sup>٢) الربيئة: الطليعة الذي يحرس القوم.

<sup>(</sup>٣) أهب: أيقظ.

<sup>(1)</sup> أُثبت : أي جُرحت جرحًا لا يمكن التحرك منه .

<sup>(</sup>۵) أخرجه أبو داود في كتباب الطهارة باب الوضوء من الدم (۱۹۸/۱)، وأحمد في مسنده (۳٤٣/۳)، واخرجه أبو داود في صحيحه (۲/ ح۳۳)، وابن حببان في صحيحه (۲/ ح۳۳)، والحاكم في مستدركه (۱/ ۱۰۹)، والبيهقي في السنن الكبري (۱/ ۱٤٠) قلت: وإسناده حسن.

\* ولقد سألت نفسى عن السر فسى هذا الموقف العجيب.. فوجدت أن السر فى هذا الموقف هو حب الشديد لله (جل وعلا) وحب للصلاة والقرآن.. وهذا كله لأنه لا يرى غير الآخرة.. لا يرى إلا الجنة والنار... ومن أجل ذلك كان النبئ عليه يكثر من ذكر الجنة والنار.

#### \* مقارنة عابرة،

أريدك أن تقارن بين شاب ذاهب للقاء حبيبته التي لا تحل له وكيف أنه قد تجهز وارتدى أجمل ثيابه ووضع أجمل العطور وذهب وهو في قمة الفرح حتى يكاد قلبه أن يطير من شدة الفرح.

قارن بينه وبين شاب تقى نقى قد تجهز للصلاة وذهب إليها وهو فى قمة الشوق للقاء الله (جل وعلا). . . ثم تأمل فى حالك وأنت ذاهب إلى الصلاة هل تجد نفسك سعيدًا أم أن الصلاة أصبحت عادة لا تشعر فيها بأى تدبر أو خشوع.

# \* الخشوع روح الصلاة،

وأريدك أن تتخيل أيضًا لو أنه مات أحب الناس إلى قلبك فإنك تكون حريصًا على أن تُسرع فى دفنه وتتخلص منه قبل أن يتعفن. لكن تخيل لو عادت إليه الروح فهل من الممكن أن تُفرط فيه؟. . كلا. . بل ستزداد له حبًا.

- ما الذي تغير؟ . . لا شيء سوى عودة الروح.
- فهكذا الصلاة. . روحها الخشوع. . فإذا خرجت الروح فلا قيمة لها.
  - قيل للحسن كيف كنتم تصلون؟

قال: كنا نصلى وكأننا على الصراط... والجنة عن اليسمين والنار عن الشمال والكعبة أمامنا ومملك الموت وراءنا ينتظر قبض أرواحنا بعد تلك الصلاة ونحن جميعًا بين يدى الله.. فإذا فرغنا من الصلاة لا ندرى هل قبلت أم رُدَّت علينا.

# \* لقاءمع الملك،

بل تخيل أنك واقف الآن أمام ملك من ملوك الدنيا فهل تستطيع أن تلتفت ولا تنظر إليه وهو يكلمك؟!... كلا لا تستطيع.

- ولله المثل الأعلى.. فتخيل نفسك في صلاتك أنك واقف بين يدى مالك الملك وملك الملوك (جل وعلا) فكيف تلتفت ولا تخشع؟ 1.

قال عَرَبِكُم : "إن الله أمر يحيى بن زكريا بخمس كلمات أن يعمل بهن، وأن يأمر بنى إسرائيل أن يعملوا بهن الله عن وكان من بينها -: "وأمركم بالصلاة، وإذا قمتم إلى الصلاة؛ فلا تلتفتوا فإن الله عن وجل يُقبل بوجهه على عبده ما لم يلتفته (١).

#### \* الالتفات في الصلاة قسمان،

#### (١) التفات القلب إلى غير الله،

وذلك بأن تكون واقفًا بين يديه في الصلاة وأنت تفكر في الزوجة والأموال والمشاريع والعقارات.

#### (٢) التفات البصر

وكلاهما منهي عنه ويُنقص من أجر الصلاة.

فقد روى البخارى أن النبى عَرِيَّ الله من عن الالتفات في الصلاة فقال: «ذلك اختلاس يختلسه الشيطان من صلاة العبد»(٢).

# \* وإنها لكبيرة إلا على الخاشعين،

إن من أعظم الأسباب التي تجعل الصلاة ثقيلة على العبد: عدم الخشوع ولذا قال تعالى: ﴿ وَاسْتَعِنُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الترملي (٢٨٦٣) كتاب الأمثال، وصححه العلامة الآلباني رحمه الله في صحيح الجامع (١٧٢٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٧٥١) كتاب الأذان.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية: (٤٥).

--- قال ثابت البناني: كابدت الصلاة عشرين سنة ثم تلذذت بها عشرين أخرى فوالله إنى لأدخل في الصلاة فأحمل هَمَّ خروجي منها.

وقال أبو سليمان الداراني: إن أهل الليل في ليلهم ألذ من أهل اللهو في لهوهم وإنه لتسمر بالقلب ساعات يكاد يطير بها فرحًا حستى أقول: لو كان أهل الجنة في مثل ما أنا فيه من النعيم إنهم لفي سعادة ونعيم.

# \* النبي النب

ولقد كنان النبى عَيَّا يَستعين بالله من قلب لا يخشع فكنان يقول: هر...اللهم إنبى أعنوذ بك من علم لا ينفع، ومن قلب لا يخشع، ومن نفس لا تشبع، ومن دعوة لا يُستجاب لها ١٠٤١).

# \* تذكرنعم الله عليك،

أريدك أن تجلس مع نفسك وتتذكر نعم الله عليك: نعمة البصر والسمع والكلام واليدين والرجلين. . وقبل ذلك كله نعمة الإسلام.

ثم اسأل نفسك: ألا تستحق تلك النعم كلها أن تُفرغ قلبك لله (جل وعُلا) وأن تخشع وأنت واقف بين يديه.

# \* تأمل معى ما حدث لعروة بن الزبير (رحمه الله):

فعن هشام بن عروة عن أبيه قال: وقعت الأكلة في رجله فقيل له: ألا ندعو لك طبيبًا؟ قال: إن شئتم. . . فجاء الطبيب فقال: أسقيك شرابًا يزول فيه فيه عقلك. فقال: امض لشأنك ما ظننت أن خلقًا يشرب شرابًا ويزول فيه عقله حتى لا يعرف ربه. قال: فوضع المنشار على ركبته اليسرى ونحن حوله فما سمعنا له حسًّا، فلما قطعها جعل يقول: لئن أخذت لقد أبقيت، ولئن ابتليت لقد عافيت، وما ترك حزبه من القراءة تلك الليلة(٢).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٧٢٢) كتاب الذكر والدعاء.

<sup>(</sup>۲) تهذيب الكمال (۲۰/ ۲۰-۲۱).

وقال عامر بن صالح عن هشام بن عروة: إن آباه خرج إلى الوليد بن عبد الملك حتى إذا كان بوادى القرى وجد فى رجله شيئًا فظهرت به قرحة، ثم ترقًى به الوجع، فلما قَدم على الوليد قال: يا أبا عبد الله اقطعها. قال: دونك. فدعا له الطبيب وقال له: اشرب المُرقَّد فلم يفعل، فقطعها من نصف الساق، فما زاد على قوله: حَسَّ حَسَّ. فقال الوليد: ما رأيت شيخًا أصبر من هذا.

وأصيب عروة في هذا السفر بابنه محمد، ركضته بغلة في اسطبل فلم نسمع منه كلمة في ذلك، فلما كان بوادي القرى قال: ﴿ لَقَدُ لَقِينا مِن سَفَرِنَا هَذَا نَصَبًا ﴾ (١) ، اللهم كان لي بنون سبعة فأخذت منهم واحداً وأبقيت لي ستة، وكان لي أطراف أربعة فأخذت طرفًا وأبقيت ثلاثًا، فإن ابتليت لقد عافيت، ولئن أخذت لقد أبقيت (٢).

# \* وبدأت رحلة الخشوع،

الصلاة موقف تُدسى للمصلى مع ربه ومعبوده الحق، يكرر فيه تعهداته والتزاماته واعترافاته التى احتوت عليها شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، والتى بتحقيقها يكون المرء مسلمًا.

وهذه التعهدات والالتزامات والإقرارات، منها العقائدي، ومنها القولى، ومنها العملى، وبيان ذلك(٢):

#### \* الوضوء:

أريدك أن تستشعر عند الوضوء أنك تُطهـر جسـدك وروحك وقلبك في وقت واحد. . أريدك أن تُطهر قلبك من الغل والحقد والحسد والنفاق والرياء.

قَالَ عَرِيْكُمْ: ﴿إِذَا تُوضِأُ الرجلُ المسلمُ خرجت خطاياه من سمعه وبصره

<sup>(</sup>١) سورة الكهف: الآية: (٦٢).

<sup>(</sup>٢) تاريخ الإسلام (٦/٧٤٢).

<sup>(</sup>٣) الخشوع في الصلاة / لابن رجب (ص:٥).

- فالذنوب تخرج والقلب يطهر وأبواب الجنة الثمانية تتفتح لك بعد الوضوء.

وحده لا شريك له، وأن محمداً عبده ورموله، اللهم اجعلني من التوابين واجعلني من التوابين واجعلني من التوابين واجعلني من المتطهرين، فتحت له أبواب الجنة الثمانية، يدخل من أيها شاء» (٢).

#### \* التكبير،

وهو اعتراف يلتـزم به المصلى قولاً واعتقادًا بـأن الله أكبر من كل شيء في ذاته، وصفاته، وحقوقه...، ومن حقوقه امتثالُ أوامره واجتناب نواهيه في الاعتقادات، والعبادات، والأخلاق، والآداب،... في كل الأحوال.

#### \* قراءة الفاتحة،

قال النبى عَرَّا الله عز وجل: قسمت الصلاة بينى وبين عبدى نصفين ولعبدى ما سأل: فإذا قال العبد: الحمد لله رب العالمين، قال الله: حَمدنى عبدى، فإذا قال: الرحمن الرحيم، قال الله: أثنى على عبدى، فإذا قال: مالك يوم الدين، قال الله: مجدّنى عبدى، فإذا قال: إياك نعبد وإياك نستعين، قال: هذا بينى وبين عبدى ولعبدى ما سأل، فإذا قال: اهدنا الصراط المستقيم، صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين، قال الله: هذا لعبدى ولعبدى ما سأل، "".

# يلي \* موافقة تأمين الملائكة،

فاستشعر أنك وأنت تقول «آمين» أن تأمينك قد وافق تأمين الملائكة.

قال عِين الله عام الإمام: سمع الله لمن حمده؛ فقولوا: اللهم ربنا لك

<sup>(</sup>١) حسن: أخرجه أحمد (٥/ ٢٥٢)، وحسنه العلامة الالباني رحمه الله في صحيح الجامع (٤٤٨).

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه الترمذي (٥٥) كتاب الطهارة، وصححه العلامة الآلباني رحمه الله في صحيح الجامع (٦١٦٧).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٣٩٥) كتاب الصلاة.

الحمد؛ فإنه مَن وافق قولهُ قول الملائكة خُفُر له ما تقدم من ذنبه ١٠٠٠.

## \* قراءة سورة من القرآن،

اقرأ سورة أو جزءًا من سورة بعد الفاتحة واحرص على أن تتعلم تفسير تلك الآيات التى تصلى بها. . . واحرص على أن تحفظ كثيرًا حتى تتلذذ بالصلاة والانتقال بين السور. . وتذكّر أن القرآن سيشفع لك يوم القيامة .

فقد قال عَرَّا القرآن شافعُ مُشفَّع، وماحلٌ مُصدَّق، مَن جعله أمامه قاده إلى الجنة، ومن جعله خلفه ساقه إلى النار، (٢).

وأنك سوف ترتقى في درجات الجنة بالقرآن.

فقد قال عَرَّا الله الله الماحب القرآن: اقرأ وارق ورتَّل كما كنت تُرتل في دار الدنيا؛ فإن منزلتك عند آخر آية كنت تقرؤها (٣).

#### \* الركوع،

وهو التزام عملى، يحنى فيه المصلى رأسه وظهره طاعة، وخضوعًا، وتذللاً لمعبوده، وهو به يُعطى تعهدًا أن يُديم الطاعة والامتال لأوامر معبوده، واجتناب نواهيه فمن حنى ظهره فى الصلاة طاعة لله ثم تمرد بعدها عن بعض أوامره، أو تجرأ على بعض نواهيه لدواعى هواه وشهوته، فقد ناقض هذا الالتزام على حسب ما ساء من فعله.

﴿ وَارِيكَ أَنْ تَحْنَى قَلْبُكُ قَبِلَ ظُهِرِكُ وَأَنْ تَذَلُّ وَتَخْضَعُ لَلَّهُ (جُلُّ وَعَلاً).

#### \*التسبيح،

وهو قول المصلى في ركوعه: سبحان ربى العظيم، وفي سجوده: سبحان ربى الأعلى، وهو الترام قولي يُنزه المصلى فيه معبوده الحق جل جلاله عن

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٧٨٢) كتاب الأذان، ومسلم (٤١٠) كتاب الصلاة.

٢١) صحيح: أخرجه ابن حبان (١/ ٣٣١)، والبيهقى في شعب الإيمان (٢/ ٣٥١) وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٤٤٤٢).

<sup>(</sup>٣) صحيح: أخرجه الترمذي (٢٩١٥) كتاب فضائل القرآن، وصححه العلاسة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٨١٢٢).

النقائص في صفاته، أو في أفعاله، أو في حقوقه. . . ومن حقوقه تعظيمه في كل حال، وتقديم طاعته على طاعة النفس، والوالدين، والرؤساء، وغيرهم، فمن سبَّح الله في ركوعه وسجوده ثم تجرأ على معاصيه خارجها، فقد انتقص تسبيحه معبوده بحسب معصيته (١).

#### \* الوقوف:

أن تحمد الله على أن جعل صُلبك يستقيم مرة أخرى وأن تتذكر أنك ستقف بين يديه يوم القيامة.

قال عَرَاكُ الله وم المنكم من أحد إلا سبكلمه الله يوم القيامة، ليس بينه وبينه ترجمان، فينظر أيمن منه، فلا يرى إلا ما قدم، وينظر أشأم منه، فلا يرى إلا ما قدم، وينظر بين يليه، فلا يرى إلا النار تلقاء وجهه، فاتقوا النار ولو بشق تمرة، ولو بكلمة طيبة، (٢).

#### 🦠 🛊 السجود 🐇

وهو غاية الخيضوع، حيث يضع المصلى أشرف أعضائه الظاهرة على التراب أو الأرض، فالسجود تعهد عملى والتزام بالطاعة المطلقة للمعبود الحق في كل الأحوال، فلا يُستثنى فيها حالة شهوة، أو حالة هوى نفس، فمن عفر وجهه بالتراب، وخضع في السجود غاية الخضوع، فإذا انصرف من صلاته عاد إلى طاعة نفسه بمعصية الله، وطاعة المخلوقين بمعصية الله، واتباع الهوى بمعية الله، فقد كذّب نفسه بنفسه بحسب معصيته (٣).

\* وكلما نزلت وسجدت لله كلما اقتربت وارتفعت مكانتك.

قال عَيْكُمُ : [قرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد فأكثروا الدعاء (٤). وقال عَيْكُمُ : [وما تواضع أحدٌ لله إلا رفعه الله (٥).

<sup>(</sup>١) الخشوع في الصلاة / لابن رجب (ص:٦-٧).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخارى (٧٤٤٣) كتاب التوحيد، ومسلم (١٠١٦) كتاب الزكاة.

<sup>(</sup>٣) الخشوع في الصلاة (ص:٧).

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه مسلم (٤٨٢) كتاب الصلاة.

<sup>(</sup>٥) صحيح: رواه مسلم (٢٥٨٨) كتاب البر والصلة والأداب.

وعن ربيعة بن كعب الأسلمي قال: كنت أبيت مع رمسول الله عَيْنِ فَاتَيته بوضوئه وحاجته فقال لى: «سَلُ» فقلت: أسألك مرافقتك في الجنة قال: «أو فيسر ذلك» قلت: هو ذاك قال: «فاعنى على نفسك بكثرة السجود»(١).

#### \* اسجد مرة أخرى:

فسجدة وأحدة لا تكفى. . انزل واشعر بالذل والخسفوع لله لكى يرفع الله قدرك ومنزلتك عنده في الدنيا والآخرة.

### \* التشهد،

- التحيات لله والصلاة والطيبات: استشعر عظمة الله. .
- السلام عليك أيها النبى: سلّم على النبى عَلَيْكُ مع المعرفة أن النبى عَلَيْكُ مع المعرفة أن النبى عَلَيْكُ مع المعرفة أن النبى عَلَيْكُ من مع المعرفة أن النبى عَلَيْكُ من من المعرفة أن النبى عَلَيْكُ من الله عليك .
- قال رسول الله عِيَّانِينَ : قما من عبد يصلى ويسلم على إلا ردَّ الله على روحى فأرد السلام (٢).
- - أشهد أن لا إله إلا الله: أنت متأكد بوجوده رغم عدم رؤيتك له.
- اللهم صلى على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم وآل إبراهيم: تذكر الأمم التي قبلك؛ حيث أنك منتمى لهم وليس للحضارة الغربية.

#### \* التسليم،

فأنت تُسلِّم على الجانب اليمين للملك اليمين لكتابة الحسنات ثم تُسلم

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٤٨٩) كتاب الصلاة.

 <sup>(</sup>۲) حسن: أخرجه أسو داود (۲۰٤۱) ، والبيهقى (٥/ ٢٤٥)، وحسنه العلامة الألبانى رحسه الله فى
 صحيح الجامع (٥٦٧٩).

على الجانب الشمال على الملك الذى يكتب السيئات وكأنك تقول له: تُبت إلى الله يا ملك الشمال.

#### \* أذكار الصلاة:

ن تبدأ الأذكار التي بعد الصلاة بالاستغفار ثلاثًا.

وكأنك تقول: أستغفر الله على التقصير الذي حدث في الصلاة.

عثم تقول: «اللهم أنت السلام ومنك السلام تباركت ياذا الجلال والإكرام» حيث أن هذه الجملة ستقولها لله (جل وعلا) في الجنة عندما يُكشف الحجاب... وينادى الله: يا أهل الجنة سلامٌ عليكم.

فيقولون: اللهم أنت السلام ومنك السلام تباركت يا ذا الجلال والإكرام.

ب ثم تقول: اللهم أعنى على ذكرك وشكرك وحُسن عبادتك.

را لتكون الصلاة القادمة جميلة مثل هذه الصلاة.

# كيف تخشع في صلاتك

أما عن الأسباب المعينة على الخشوع في الصلاة فهي:

#### \* الاستعانة بالله (جل وعلا):

به فمن المعلوم أن العبد لا يستطيع أن يفعل أى طاعة إلا إذا أعانه الله عليها ولذلك قال النبى عليها : «إذا سألت فاسأل الله وإذا استعنت فاستعن بالله....١(١).

من استعان بالله على أن يرزق الخشوع في الصلاة فإن الله يرزقه الخشوع في الصلاة.

#### \* الاستعادة بالله من الشيطان الرجيم:

الشيطان عدو لنا، ومن عداوته قيامه بالوسوسة للمصلى كى يذهب خشوعه ويُلبِّس عليه صلاته.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه الترمذي (٢٥١٦) كتاب صفة القيامة والرقائق والورع، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٧٩٥٧).

ولهذا قيل لبعض السلف: (إن اليهود والنصارى يقولون: لا نُوسُوسَ، قال: صدقوا، وما يصنع الشيطان بالبيت الخَرب»(١).

الملك فيه كنوزه وقد مُثّل ذلك بمشال حسن، وهو ثلاثة بيوت: بيت للملك فيه كنوزه وذخائره وجواهره، وبيت خال وذخائره وجواهره، وبيت خال صفر لا شيء فيه، فجاء اللص يسرق من أحد البيوت، فمن أيها يسرق? (٢). من المؤكد أنه سيسرق من بيت العبد وذلك لأنه لا يستطيع أن يقترب من بيت الملك ولن يفعل شيئًا بالبيت الحرب وهكذا فإن الشيطان لن يفعل شيئًا بقلب المكافر ولا يستطيع أن يقترب من قلب المؤمن القوى لأن نور إيمان العبد يحرق الشيطان. وإنما يسرق الشيطان من قلب العبد الذي يكون إيمانه ضعيقًا.

عن أبي العاص تطفى قال: يا رسول الله، إن الشيطان قد حال بيني وبين صلاتى وقراءتى يُلبسُها على، فقال رسول الله عَيْنِهِمْ: فذاك شيطان يُقال له خنزب، فإذا أحسسته فتعوَّذ بالله منه واتفل على يسارك ثلاثًا، قال: ففعلت ذلك فأذهبه الله عنى (٣).

ومن كيد الشيطان للمصلى ما أخبرنا عنه على المعلى على المعلى ما أخبرنا عنه على وعن علاجه فقال: الأحدكم إذا قيام يصلى جياء الشيطان فلبس عليه - يعنى خلط عليه صلاته وشككه فيها - حتى لا يدرى كم صلى، فإذا وجد ذلك أحدكم فليسجد سجدتين وهو جالس (1).

ومن كيده كذلك ما أخبرنا عنه رسول الله عَنْ بقوله: "إذا كان أحدكم في الصلاة فوجد حركة في دُبره أحدث أو لم يُحدث، فأشكل عليه، فلا ينصرف حتى يسمع صوتًا أو يجد ريحًا الله عليه .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۰۸/۲۲).

<sup>(</sup>٢) الوابل الصيب ص: (٤٣).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٢٠٣٣) كتاب السلام.

<sup>(1)</sup> صحيح: رواه البخاري (٧٥١) كتاب الأذان.

<sup>(</sup>٥) صحيح: رواه مـــلم (٣٦٢) كتاب الحيض.

فإن من عقوبة المعصية. . . المعصية بعد المعصية. قال تعالى: ﴿ كَلاَّ بَلْ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مَّا كَانُوا يَكْسُبُونَ ﴾ (١).

والله الرآن يحول بين العبد وبين الخشوع في الصلاة.

- فما عليك إلا أن تتوب إلى الله وتُكثر من الاستغفار لكى يرزقك الله نعمة الخشوع في الصلاة.

#### \* حفظ اللسان،

رُ أَن تَحْفَظ لَسَانَكُ مِن الغيبة والنميمة والكذب وغير ذلك مِن الآفات التي تُمَرَّض القلب وتحول بينك وبين الخشوع في الصلاة.

#### \* البعد عن الظالم،

فعندما تصلى وأنت سليم الصدر لكل من حولك فسوف تنشغل بصلاتك وتخشع فيها بقلبك وجوارحك .. أما إذا كنت ظالمًا لمن حولك فإنك ستنشغل لا محالة في صلاتك بتدبير المكائد وشهوة الانتقام . . . وكما يقولون: سلامة القلب لا يعدلها شيء .

ي فابتعد عن المظالم قدر استطاعـتك.. وإذا وقعت في مظلمة فتحلل منها لكي تسعد في الدنيا والآخرة.

## \* أن تخرج الدنيا من قلبك،

وليس معنى ذلك أنى أريد منك أن تترك العمل والدراسة وأن تهجر النجاح.. بل أريدك أن تكون ناجحًا غنيًّا صاحب مركز مرموق بشرط أن تجعل الدنيا في يديك ولا تجعلها في قلبك حتى لا تشغلك في صلاتك فتفقد نعمة الخشوع في الصلاة.

## \* تذكر الموت في الصلاة،

الم الموله عليه الموت في صلاتك، فإن الرجل إذا ذكر الموت في صلاته الحريُّ أن يُحسن صلاته، وصلُّ صلاة رجل لا يظن أنه يصلى غيرها الالالالالاله،

<sup>(</sup>١) سورة المطففين: الآية: (١٤).

<sup>(</sup>٢) حسن: أخرجه الديلمي (١/ ٤٣١)، وحسنه العلامة الالباني رحمه الله في صحيح الجامع (٨٤٩).

وفى هذا المعنى أيضاً وصية النبى عَرِّاتُهُم الأبى أيوب وَقَيْهُ لما قال له: ﴿إِذَا قَمَتُ فَى صَلَاتَكُ فَصَلِّ صَلَاةً مُودًى اللهِ عَلَى اللهُ مَن يَظُنَ أَنَهُ لَنْ يَصَلَّى غَيْرِهَا. \* الصدقة:

وهذا من أعجب الأسباب، . فقد قال النبي عَلَيْكُم : «داووا مرضاكم بالصدقة» (٢) . فمن كان قلبه متعلقًا بالدنيا فهو مريض . , ولعل الله أن يجعل الصدقة سببًا في شفائه فيخشع .

## \* الاستعداد للصلاة والتهيؤ لها،

ويحصل ذلك بأمور منها: الترديد مع المؤذن، والإتيان بالدعاء المشروع بعده: «اللهم رب هذه الدصوة التامة والصلاة القائمة، آت محمداً الوسيلة والفضيلة وابعثه المقام المحمود الذي وعدته»، والدعاء بين الأذان والإقامة، وإحسان الوضوء والتسمية قبله، والذكر والدعاء بعده والاعتناء بالسواك، وهو تنظيف وتطيب للفم الذي سيكون طريقاً للقرآن بعد قليل؛ لحديث: طهروا أفواهكم للقرآن (۳). وأخذ الزينة باللباس الحسن النظيف.

قال الله تعالى: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عندَ كُلِّ مَسْجد ﴾ (٤).

وكذلك الاستعداد بستر العورة وطهارة البقعة، والتبكير والمشى إلى المسجد بسكينة ووقار، وعدم التشبيك بين الأصابع وانتظار الصلاة، وكذلك تسوية الصفوف والتراص فيها؛ لأن الشياطين تتخلل الفرج بين الصفوف.

# \* الطمأنينة في الصلاة،

كان النبي عَلَيْكُم يطمئن حتى يرجع كل عظم إلى موضعه (٥).

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه أحمد (٥/٤١٣)، وابن ماجه (٤١٧١)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٧٤٣).

<sup>(</sup>٣) صحيح: أخرجه البزار في امسنامه ( ص ٦٠ )، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في الصحيحة (١٢١٣).

<sup>(1)</sup>سورة الأعراف: الآية: (٣١).

<sup>(</sup>٥) صحح إسناده في صفة الصلاة ص١٣٤ ط: ١١، وعند ابن خزيمة نحوه كما ذكر الحافظ في الفتح (٢٠٨/٢).

بسرومن أبي قتادة وطفى قبال: قال النبي على المسلوا الناس سرقة الذي يسرق من صلاته؟ قال: «لا يُتم ركوعها ولا سجودها» (1).

# ب ﴿ ﴿ الصَالَةَ إِلَى سُتَرَةَ وَالْدُنُو مِنْهَا وَ (٣)

قال عليه الصلاة والسلام: «إذا صلى أحدكم إلى سُترة فليدنُ منها لا يقطع الشيطان عليه صلاته»(1). عبد منها الشيطان عليه صلاته»(1).

والسُّنَة في الدنو من السترة أن يكون بينه وبين السترة ثلاثة أذرع وبينها لوبين موضع سجوده مرّ-شاة كما ورد في الأحاديث الصحيحة(٥).

رَّ وأوصى النبى عَلِيْكُ المصلى بأن لا يسمح لأحد أن يمر بينه وبين سترته فقال: «إذا كان أحدكم يصلى فلا يدع أحدًا يمر بين يديه، و ليدرأه ما استطاع فإن أبى فليقاتله فإن معه القرين» (٦).

# \* وضع اليمني على اليسري على الصندر،

راك كان النبى عَنْ الله إذا قام في الصلاة «وضع يده اليمنى على اليسرى» (٧). واكان يضعهما على الصدر» (٨).

وقال رمسول الله عربي : ﴿إِنَّا معيشر الأنبياء أمرنا أن نضع أيماننا على

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه أبو داود (٨٥٦) كتاب الصلاة، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في الصحيحة (٢٤٢٠).

<sup>(</sup>۲) صحيح: اخرجه احمد (۵/ ۲۱۰)، قال الهيشمي (۲/ ۱۲۰): رجاله رجبال الصحيح، وصححه المعلامة الالباني رحمه الله في صحيح الجامع (۹۸٦).

<sup>(</sup>٣) بقية هذه العناصر بتصرف من كتاب (٣٣ سببًا للخشوع في الصلاة) للشيخ محمد صالح المنجد (حفظه الله).

<sup>(1)</sup> صحيح: أخرجه الطبراني (٢/ ١٣٩) ، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٦٣٧).

<sup>(</sup>۵) البخاري انظر الفتح ۱/ ۵۷۹، ۵۷۹

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٥٠٦) كتاب الصلاة.

<sup>(</sup>٧) صحيح: رواه مسلم (١٠٤) كتاب الصلاة.

 <sup>(</sup>A) أبو داود رقم ۲۵۹ وانظر إرواء الغليل (۲/ ۷۱).

ل يا يان

شمائلنا في الصلاة المايد المان المايد ما الما

وسُئل الإمام أحمد رحمه الله تعالى عن المراد بوضع اليدين إحمداهما على الأخرى حال القيام فقال: هو ذلّ بين يدى العزيز (٢).

#### \* النظر إلى موضع السجود،

لما ورد عن عائشة «كان رسول الله عَيْنَ إذا صلى طاطأ رأسه ورمى ببصره نحو الأرض» (٣).

ولما دخل الكعبة ما خلف بصره موضع سجوده حتى خرج عنها المراه عنها المراه والتفاعل معها \* تدبر الآيات المقروءة وبقية أذكار الصلاة والتفاعل معها

القرآن نزل لمالتدبر ﴿ كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكُ لِيَدَّبُرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ (٥) ولا يحصل التدبر إلا بالعلم بمعنى ما يقرأ فيستطيع التفكّر فينتج الدمع والتأثر.

وهنا يتبين أهمية الاعتناء بالتفسير... قبال ابن جرير رحمه الله: «إنى لأعجب ممن قرأ القرآن ولم يعلم تأويله «أى: تفسيره» كيف يلتذ بقراءته» (٦).

وعما يُعين على التدبر كثيرًا ترديد الآيات ومعاودة النظر في المعنى وكان النبي عَلِيَاتُ مُ يُعلَى الله الله بآية يرددها حتى أصبح النبي عَلِيَاتُ يُعدَّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكَ وَإِن تَعْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ (٧)(٨).

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه الطبراني في الكبير (۱۱/۱۹۹) وفي الأوسط (۲/۷۲). قال الهيثمي (۳/۱۵۵): رجاله رجال الصحيح، وصححه العلامة الالباني رحمه الله في صحيح الجامع (۲۲۸٦).

<sup>(</sup>٢) الخشوع في الصلاة، ابن رجب ص: ٢١

<sup>(</sup>٣) رواه الحاكم ا/ ٤٧٩ وقال صحيح على شرط الشيخين ووافقه الألباني في صفة الصلاة ص ٨٩.

<sup>(</sup>٤)رواه الحاكم في المستدرك ١ /٤٧٩ وقدال صحيح على شرط الشيخين ووافيقه الذهبي، قال الالباني " وهو كما قالا ١ إرواء الغليل ٧٣/٢ .

<sup>(</sup>٥) سورة ص: الآية: (٢٩).

<sup>(</sup>٦) مقدمة تفسير الطبرى لمحمود شاكر ١٠/١ .

<sup>(</sup>٧) سورة المائدة: الآية: (١١٨).

<sup>(</sup>٨)رواه ابن خزيمة (١/ ٢٧١)، وأحمد (١٤٩/٥)، وهو في صفة الصلاة ص(١٠٢).

جيرها يعين على الستدبر أيضًا حفظ القرآن والأذكار المتنوعة في الأركان المختلفة ليتلوها ويذكرها ليتفكّر فيها.

- ومن التجاوب مع الآيات التأمين بعد الفاتحة وفيه أجر عظيم.

قال رسول الله عالم الله عالم الله عالم الله عالم الله عن وافق تأمينه تأمين الله الملائكة غفر له ما تقدم من ذبه (١) وهكذا التجاوب مع الإمام في قوله سمع الله لمن حمده فيقول المأموم ربنا ولك الحمد وفيه أجر عظيم. . . فعن رفاعة ابن رافع الزرقي قال: كنا يومًا نصلي وراء النبي عالم الله عالم وله رأسه من الركعة قال: سمع الله لمن حمده، قال رجل وراءه: ربنا ولك الحمد حمدًا كثيرًا طيبًا مباركًا فيه، فلما انصرف قال: «من المتكلم»، قال: أنا، قال: ورأيت بضعة وثلاثين ملكًا يبتدرونها أيهم يكتبها أول» (١).

# . \* أن يقطع قراءته آية آية،

وذلك أدعى للفهم والتدبر وهى سنة النبى عالي كما ذكرت أم سلمة وذلك أدعى للفهم والتدبر وهى سنة النبى عالي كما ذكرت أم سلمة والشيخ قراءة رسول الله عالي السلم الله الرحمن الرحيم، وفي ثم يقول، الحمد لله رب العالمين، ثم يقف ثم يقول: الرحمن الرحيم، وفي رواية: ثم يقف ثم يقف ثم يقول: ملك يوم الدين، يقطع قراءته آية آية (٣).

## \* ترتيل القراءة وتحسين الصوت بها،

كما قــال الله عز وجل: ﴿ وَرَبِّلِ الْقُرْآنَ تَرْبِيلاً ﴾ (١) وكانت قراءته عَيْظِ الْمُفْسِرة حرفًا حرفًا ، (٥) .

ومما يعين على الخشـوع أيضًا تحــين الصــوت بالتلاوة وفى ذلك وصايا

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري رقم ۷٤٧ .

<sup>(</sup>۲) رواه البخاری الفتح ۲/ ۲۸٤ .

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود رقم ٤٠٠١ وصححه الالباني في الإرواء وذكر طرقه ٢٠/٢ .

<sup>(</sup>٤) سورة المزمل: الآية: (٤).

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد ٦/ ٢٩٤ بسند صحيح - صفة الصلاة: ص: ١٠٥ .

نبوية منها قوله عَيِّا : ﴿ زَيِّنُوا القرآن بأصواتكم فإن الصوت الحسن يزيد القرآن حُسنًا ﴾ (١)

# \* أن يعلم أن الله يُجيبه في صلاته،

قال النبى عَرَّا الله عز وجل قسمت الصلاة بينى وبين عبدى نصفين ولعبدى ما سأل، فإذا قال العبد: الحمد لله رب العالمين قال الله: حمدنى عبدى فإذا قال: الرحمن الرحيم، قال الله: أثنى على عبدى، فإذا قال: مالك يوم الدين، قال الله: مجدنى عبدى، فإذا قال: إياك نعبد وإياك نستعين، قال: هذا بينى وبين عبدى ولعبدى ما سأل، فإذا قال: اهدنا الصراط المستقيم، صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين، قال الله: هذا لعبدى ولعبدى ما سأل،

وينبغى إجلال هذه المخاطبة وقدرها حق قدرها، قال رسول الله عَيْسَتُهم : اإن أحدكم إذا قام يصلى فإنما يناجى ربه فلينظر كيف يناجيه (٤).

# \* التنويع في السور والآيات والأذكار والأدعية في الصلاة،

وهذا يُشعر المصلى بتجدد المعانى والانتقال بين المضامين المتعددة للآيات والأذكار. . . وهذا ما يفتقده الذى لا يحفظ إلا عددًا محدودًا من السور وخصوصًا قصارها في الخشوع.

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ١/ ٥٧٥ و هو في صحيح الجامع رقم ٣٥٨١ .

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجه ١/ ١٣٣٩ وهو في صحيح الجامع رقم ٢٢٠٢ .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم كتاب الصلاة باب وجوب قراءة الفائحة في كل ركعة (٣٩٥).

<sup>(</sup>٤) مستدرك الحاكم ١/٢٣٦ وهو في صحيح الجامع رقم ١٥٣٨ .

# - به أن يأتي بسجود التلاوة إذا مر بموضعه،

وَبَحْن آداب التلاوة السنجود عند المرور بالسجدة... وقد وصف الله في كتابه الكريم النبيين والصالحين بأنهم ﴿ إِذَا تُتلَىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُ الرَّحْمَنِ خَرُوا سُجُدًا وَبُكِيًا ﴾ (١) قال ابن كثير رحمه الله تعالى: «أجمع العلماء على شرعية السجود هاهنا اقتداءً بهم واتباعًا لمنوالهم (٢).

- وسجود التلاوة في الصلاة عظيم وهو مما يزيد الخشوع.

- قال الله عز وجل: ﴿ وَيَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ يَنْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾(٣).

أن فينسغى المحافظة على سجود التلاوة في الصلاة خصوصًا وأن سجود التلاوة فيه ترغيم للشيطان وتبكيت له وذلك عما يضعف كيده للمصلى.

ابن أبي هريرة قال: قال رسول الله عَيَّا : «إذا قرأ ابن آدم السجدة، فسجد اعتزل الشيطان يبكى، يقول: يا ويلى، أمر ابن آدم بالسجود فسجد، فله الجنة، وأمرت بالسجود فأبيت، فلى النار»(١).

# التأمل في حال السلف في صلاتهم،

وهذا يزيد الخشوع ويدفع إلى الاقتداء فـ ورأيت أحدهم وقد قام إلى صلاته فلما وقف فى مـحرابه واستفتح كلام سـيده خطر على قلبه أن ذلك المقـام هو المقـام الذى يقـوم الناس فيـه لرب العـالمين فـانخلع قلبـه وذهل عقلهه(٥).

كان ابن الزبيـر إذا قام في الصلاة كأنه عـود من الخشوع، وكان يسـجد فأتى المنجنيق فأخذ طائفة من ثوبه وهو في الصلاة لا يرفع رأسه.

<sup>(4)</sup> سورة مريم: الآية: (٥٨).

<sup>(</sup>٦) تفسير القرآن العظيم ٥/ ٢٣٨ .

**<sup>(</sup>٣)** سورة الإسراه: الآية: (١٠٩).

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه مسلم (٨٩) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٥) الخشوع في الصلاة/ ابن رجب ص: ٢٢ .

وكان مسلمة بن بشار يصلى فى المسجد فانهدم طائفة منه فقام الناس وهو فى الصلاة لم يشعر، ولقد بلغنا أن بعضهم كان كالشوب المُلقَى، وبعضهم ينفتل من صلاته متغير اللون لقيامه بين يدى الله عز وجل. وبعضهم إذا كان فى الصلاة لا يعرف من على يمينه وشماله. وبعضهم يصفر وجهه إذا توضأ للصلاة، فقيل له إنا نراك إذا توضأت للصلاة تغيرت أحوالك، قال: إنى أعرف بين يدى من سأقوم، وكان على بن أبى طالب بخلف إذا حضرت الصلاة يتزلزل ويتلون وجهه، فقيل له: ما لك ؟ فيقول: جاء والله وقت أمانة عرضها الله على السموات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها وأشفقن منها وحملتُها. وكان سعيد التنوخي إذا صلى لم تنقطع يحملنها وأشفقن منها وحملتُها. وكان سعيد التنوخي إذا صلى لم تنقطع المدموع من خديه على لحيته، وبلغنا عن بعض التابعين أنه كان إذا قام إلى الصلاة تغير لونه، وكان يقول: أندرون بين يدى من أقف ومن أناجي...

وقالوا لعامر بن عبد القيس: أتحدّث نفسك في الصلاة؟ فقال: أو شيء أحبُّ إلى من الصلاة أحدث به نفسي؟! قالوا: إنا لنحدّث انفسنا في الصلاة، فيقال: أبالجنة والحور ونحو ذلك ؟ قالوا لا، ولكن بأهلينا وأموالنا. فقال: لأن تختلف الأسنة في أحبُّ إلى (٢).

وكان شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى إذا دخل في الصلاة ترتعد أعضاؤه حتى يميل يمئة ويسرة (٣).

قارن بين هذا وبين ما يفعله بعضنا اليوم. . هذا ينظر في ساعـته وآخر يصلح هندامه وثالث يعـبث بأنفه ومنهم من يبيع ويشتـرى في الصلاة وربما

<sup>(</sup>١) سلاح اليقظان لطرد الشيطان: عبد العزيز السلمان ص: ٢٠٩ .

<sup>(</sup>٢) أي لأن يكثر طعن الرماح في جسدي أحب إلى من أن أحدث نفسي في الصلاة بأمور الدنيا.

<sup>(</sup>٣) الكواكب الدريّة في مناقب المجتهد ابن ثيمية لمرعى الكرمي ص: ٨٣ دار الغرب الإسلامي.

عِدِّ نقوده وبعضهم يتابع الزخارف في السجاد والسقوف أو يحاول التعرّف على من بجانبيه .

تُرى لو وقف واحـد من هؤلاء بين يـدى عظيم من عظمـاء الدنيـا هل يجرؤ على فعل شيء من ذلك؟!!!

## \* معرفة مزايا الخشوع في الصلاة،

#### ومنها:

ر حقوله عَلَيْكُم : "ما من امرئ مسلم تحضره صلاة مكتوبة فيُحسن وضوءها وخشوعها وركوعها، إلا كانت كفارة لما قبلها من الذنوب ما لم تُؤت كبيرة، وذلك الدهر كله (١).

- أن الأجر المكتوب بحسب الخشوع ... كما قال عِنْ إِن العبد ليصلى الصلاة ما يُكتب له منها إلا عُشرها، تُسعها، ثُمنها، سُعها، سُدسها، خُمسها، رُبعها، ثُلثها، نصفها، (٢).

- أنه ليس له من صلاته إلا ما عقل منها ... كما جاء عن ابن عباس فطي الله من صلاتك إلا ما عقلت منها (٣).

\_ أن الأوزار والآثام تنحطُّ عنه إذا صلى بسمام وخسوع . . . كما قال النبى عَلَيْكُمْ : •إن العبد إذا قيام يصلى أتى بذنوبه كلها فوضعت على رأسه وعاتقيه فكلما ركع أو سجد تساقطت عنه (١).

- أن الخاشع في صلاته إذا انصرف منها وجد خفّة من نفسه، وأحسَّ بأثقال قد وُضعت عنه، فوجد نشاطًا وراحة وروحًا، حتى يتمنى أنه لم يكن خرج منها، لأنها قرّة عينه ونعيم روحه، وجنة قلبه، ومستراحه في الدنيا،

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٢٨) كتاب الطهارة.

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد ١٦٢٢ وهو في صحيح الجامع ١٦٢٦ .

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى لابن نيمية (٢٦/ ٦١٢).

<sup>(1)</sup> صحيح: رواه البيهقي (٣/ ١٠)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (١٦٧١).

فلا يزال كأنه فى سنجن وضيق حتى يدخل فينها، فيستنزيح بها، لا منها، فالمحبون يقولون: نصلى فنستريح بصلاتنا، كنما قال إمامهم وقدوتهم ونبيهم على الله الرحنا بالصلاة، ولم يقل أرحنا منها.

وقال عِيَّكِم : «جُعلت قرة عيني في الصلاة» فمن جُعلت قرة عينه في الصلاة، كيف تقر عينه بدونها وكيف يطيق الصبر عنها ؟ (١)،

# \* الاجتهاد بالدعاء في مواضعه في الصلاة وخصوصًا في السجود،

- وقد ثبت الدعاء في الصلاة عن النبي طَيِّنَ في مواضع معينة هي السجود وبين السجود لقوله السجود وبين السجدتين وبعد التشهد وأعظم هذه المواضع السجود لقوله عَرْبُ الله على الله على الماء (٢).

#### \* تحريك السبابة،

وهذا أمر أهمله كـثير مـن المصلين فضلاً عن جـهلهم بفائدته العظيـمة وأثره في الخشوع

قال النبى عَلَيْكُم: "لهى أشد على الشيطان من الحديد" أى أن الإشاء السبابة عند التشهد في الصلاة أشد على الشيطان من الضرب بالحديد لأنها تذكّر العبد بوحدانية الله تعالى والإخلاص في العبادة وهذا أعظم شيء يكرهه الشيطان نعوذ بالله منه (٤).

ولأجل هذه الفائدة العظيمة كان الصحابة رضوان الله عليهم يتواصون بذلك ويحرصون عليه ويتعاهدون أنفسهم في هذا الأمر الذي يقابله كثير من الناس في هذا الزمان بالاستخفاف والإهمال، فقد جاء في الأثر ما يلي: الاسحاب النبي عَرِين المحال على المحسهم على بعض. يعنى: الإشارة

<sup>(</sup>١) الوابل الصيّب ٣٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٤٨٢) كتاب الصلاة.

<sup>(</sup>٣) حسن: أخرجه أحمد (١١٩/٢)، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في صفة الصلاة (ص ١٥٩).

<sup>(</sup>٤) الفتح الرباني للماعاتي ١٥/٤

بالإصبع في الدعاء)(١) من مندس

احد والسنة في الإشارة بالسبّابة أن تبقى مرفوعة مستحرّكة مشيرة إلى القبلة طيلة التشهد. في

# \* الأذكار الواردة بعد الصلاة،

ر فإنه عما يعين على تثبيت أثر الخشوع في القلب وما حصل من بركة الصلاة وفائدتها.

من حاولا شك أن من حفظ الطاعة الأولى وصيانتها إتباعها بطاعة ثانية، وكذلك فإن المتأمل لأذكار ما بعد الصلاة يجد أنها تبدأ بالاستغفار ثلاثا فكأن المصلى يستغفر ربه عما حصل من الخلل في صلاته وعما حصل من التقصير في خشوعه فيها، وكذلك فإن من المهم المحافظة على النوافل فإنها تجبر النقص في الفرائض والذي يشمل الإخلال بالخشوع.

وبعد الكلام عن تحصيل الأسباب الجالبة للخشوع يأتي الحديث عن:

# ثانيًا، دفع الموانع والشواغل التي تصرف عن الخشوع وتكدر صفوه

## \* إزالة ما يشغل المصلى من المكان،

عن أنس رطف قال: كان قرام (٢) لعائشة سترت به جانب بيتها، فقال لها النبى علين المسلطى (٣) عنى هذا فسإنه لا نزال تصماويره تعمرض لى فى صلاتى (١).

ويدخل في هذا؛ الاحتراز من الصلاة في أماكن مرور الناس وأماكن

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي شببة بسند حسن كما في صفة الصلاة ص: ١٤١ .

<sup>(</sup>٢) ستر فيه نقش وقيل ثوب ملوّن.

<sup>(</sup>۳) ازیلی،

<sup>(1)</sup> صحيح: رواه البخاري (٩٥٩) كتاب اللباس.

الضوضاء والأصوات المزعجة وبجانب المتحدثين وفي مجالس اللغو واللغط وكل ما يشغل البصر.

- وكذلك تجنب الصلاة في أماكن الحرّ الشديد والبرد الشديد إذا أمكن ذلك فإن النبي عَيَّاتُ أمر بالإبراد في صلاة الظهر بالصيف لأجل هذا.

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: ﴿إِن الصلاة في شدة الحر تمنع صاحبها من الخشوع والحسفور، ويفعل العبادة بتكرُّه وتضجُّر، فمن حكمة الشارع أن أمرهم بتأخيرها حتى ينكسر الحرّ، فيصلى العبد بقلب حاضر، ويحصل له مقصود الصلاة من الخشوع والإقبال على الله تعالى (١١).

# \* أن لا يصلى في ثوب فيه نقوش أو كتابات أو ألوان أو تصاوير تشغله،

فعن عائشة ولي علمها فلما قضى صلاته قال: «اذهبوا بهذه الخميصة ذات اعلام (۲) فنظر إلى علمها فلما قضى صلاته قال: «اذهبوا بهذه الخميصة إلى أبى جهم بن حذيفة وأتونى بأنبجانية - كساء ليس فيه تخطيط ولا تطريز ولا أعلام -، فإنها ألهتنى آنفا في صلاتي» وفي رواية: «شغاني أعلام هذه» وفي رواية: «كانت له خميصة لها علم، فكان يتشاغل بها في الصلاة (۳).

# \* أن لا يصلى وبحضرته طعام يشتهيه،

قال رسول الله عين الاصلاة بحضرة طعام الله على ال

فإذا وُضع الطعام وحضر بين يديه أو قُدَّم له، بدأ بالطعام لأنه لا يخشع إذا تركه وقام يصلى ونفسه متعلَّقة به. بل إن عليه أن لا يعجل حتى تنقضى حاجته منه لقوله عَرِيْكُمْ : وإذا قُرَّب العَشاء وحضرت الصلاة، فابدؤوا به قبل

<sup>(</sup>١) الوابل الصيّب ط. دار البيان ص: ٢٢ .

<sup>(</sup>٢) أي: كساه مخطط ومربّع.

<sup>(</sup>٣) الروايات في صحيح مسلم ( ٢/ ٣٩١ ) رقم ٥٥٦ .

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم رقم ٦٠ه .

أن تصلوا صلاة المغرب. ولا تعجلوا عن عشائكم، وفي رواية: «إذا وُضع عشاء أحدكم وأقيمت الصلاة فابدؤوا بالعشاء ولا يعجلن حتى يفرغ منه، (١).

# \* أن لا يصلى وهو حاقن أو حاقب:

لاشك أن مما ينافى الخسوع أن يصلى الشخص وقد حسره البول أو الغائط ولذلك «نهى رسول الله عَرَّاكُ أن يصلى الرجل وهو حاقن» والحاقن أى الحابس البول(٢). . والحاقب: هو حابس الغائط.

ومن حصل له ذلك فعليه أن يذهب إلى الخلاء لقضاء حاجته ولو فاته ما فاته من صلاة الجماعة فإن النبى عَرِّاتُهُم قال: «إذا أراد أحدكم أن يذهب الخلاء»(٣).

بل إنه إذا حصل له ذلك أثناء الصّلاة فإنه يقطع صلاته لقضاء حاجته ثم يتطهر ويصلى لأن النبى علينه قال: «لا صلاة بحضرة طعام ولا وهو يدافعه الأخبئان»(١) وهذه المدافعة بلا ريب تذهب بالخشوع، ويشمل هذا الحكم أيضًا مدافعة الريح.

# \* أن لا يصلى وقد غلبه النعاس،

وقد جاء ذكر السبب فى ذلك: فعن عائشة وظيما أن رسول الله عائلية عائلة والله عائلية عائلة والله عائلية عنه النوم فإن أحدكم وهو يصلى فليرقد، حتى يذهب عنه النوم فإن أحدكم إذا صلى وهو ناعس لا يدرى لعله يستغفر فيسب نفسه الأه.

وقد يحصل هذا في قيام الليل وقد يصادف ساعة إجابة فيدعو على نفسه

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: البخارى كـتاب الأذن، باب إذا حضر الطعام وأقيــمت الصلاة، وفي مسلم رقم ٥٥٧-٥٥٥ .

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجه في سنه رقم ٦١٧ وهو في صحيح الجامع رقم ٦٨٣٢.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود رقم ٨٨ وهو في صحيح الجامع رقم ٢٩٩ .

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم رقم ٥٦٠ .

<sup>(</sup>۵) رواه البخاري رقم ۲۰۹ .

وهو لا يدرى، ويشمل هذا الحديث الفرائض أيضًا إذا أمِن بقاء الوقت (١) عن

# \* ألا يصلى خلف المتحدث أو و النائم ، ا ج

لأن النبي عَيْنِ نهى عن ذلك فقال: ﴿ لا تصلوا خلف النائم ولا المتحدث، (٢).

- أما أدلة النهى عن الصلاة خلف النائم فقد ضعفها عدد من أهل العلم (٣).

وقال البخارى - رحمه الله تعالى - فى صحيحه: باب الصلاة خلف النائم، وساق حديث عائشة: كان النبى عَلَيْكُ يصلى وأنا راقدة معترضة على فراشه (٤).

«وكره مجاهد وطاوس ومالك الصلاة إلى النائم خشية أن يبدو منه ما يلهى المصلى عن صلاته..»(٥).

فإذا أمن ذلك فلا تُكرِه الصلاة خلف النائم والله أعلم. ِ

#### \* عدم الانشغال بتسوية الحصى،

روى البخارى رحمه الله تعالى عن معيقيب رطح ان النبى عَلَيْكُم قال في الرجل يسوى التراب حيث يسجد قال: إن كنت فاعلاً فواحدة (١).

ويدخل في الكراهية مسح الجبهة والأنف وقد سجد النبي عَيِّلُ في ماء وطين وبقى أثر ذلك في جبهت ولم يكن ينشغل في كل رفع من السجود بإزالة ما علق فالاستغراق في الصلاة والخشوع فيها يُنسى ذلك ويشغل عنه وقد قال النبي عَيِّلُكُمْ : (إن في الصلاة شُغلاً) (٧).

<sup>(</sup>١)فتح البارى: شرح كتاب الوضوء: باب الوضوء من النوم.

<sup>(</sup>٢) رواء أبو داود رقم ٦٩٤ وهو في صحيح الجامع رقم ٢٧٥ وقال حديث حسن.

<sup>(</sup>٣) منهم أبو داود في سننه كتباب الصلاة: تفريع أبواب الوتر: باب الدعاء، وابن حجير في فتح البارى شرح باب الصلاة خلف النائم: كتاب الصلاة.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخارى: كتاب الصلاة.

<sup>(</sup>٥)فتح البارى الموضع السابق.

<sup>(</sup>٦)فتع الباري ٣/ ٧٩ .

<sup>(</sup>۷)رواه البخاري فتح الباري ۳/ ۷۲ .

\* عدم التشويش بالقراءة على الآخرين،

ي قال رسول الله عَيْنِ الله عَيْنِ الله الله عَيْنِ الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله على بعض في القراءة الله قال: «في الصلاة»(١).

وفي رواية: ﴿ لا يجهر بعضكم على بعض بالقرآن ١٠٠٠).

\* ترك الالتفات في الصلاة،

لحديث أبى ذر وَلَيْ قال: قال رسول الله عَلَيْكُمْ: «لا يزال الله عز وجل مُقبلاً على العبد وهو في صلاته ما لم يلتفت، فإذا التفت انصرف عنه»(٣).

الأول: التفات القلب إلى غير الله عز وجل.

الثاني: التفات البصر . . . وكلاهما مُنهيٌّ عنه ويُنقص من أجر الصلاة .

وقد سُئل رسول الله عِيَّانِيم عن الالتفات في الصلاة فقال: الختلاس يختلسه الشيطان من صلاة العبدا(ع).

«ومثل من يلتفت فى صلاته ببصره أو قلبه مثل رجل استذعاه السلطان فأوقف بين يديه وأقلل يناديه ويخاطبه وهو فى خلال ذلك يلتفت عن السلطان يمينًا وشمالاً، وقد انصرف قلبه عن السلطان فلا يفهم ما يخاطبه به لأن قلبه ليس حاضرًا معه فما ظنّ هذا الرجل أن يفعل به السلطان؟.

اليس أقل المراتب في حقه أن ينصرف من بين يديه ممقوتًا مبعدًا قد سقط من عينيه..، فهذا المصلى لا يستوى والحاضر القلب المقبل على الله تعالى في صلاته الذى قد أشعر قلبه عظمة من هو واقف بين يديه فامتلأ قلبه من هيبته وذلّت عُنقه له، واستحيى من ربه أن يُقبل على غيره أو يلتفت عنه وبين صلاتيهما كما قال حسان بن عطية: إن الرجلين ليكونان في الصلاة الواحدة، وإن ما بينهما في الفضل كما بين السماء والأرض، وذلك أن

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود ۲ /۸۳ وهو في صحيح الجامع رقم ۷۵۲ .

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد (٢/ ٣٦) وهو في صحيح الجامع (١٩٥١).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود رقم ٩٠٩ وهو في صحيح أبي داود.

<sup>(1)</sup> رواه البخارى: كتاب الأذان باب: الالتفات في الصّلاة.

أحدهما مقبل بقلبه على الله عز وجل والآخر ساه غافل ١٥٠١

وأما الالتفات لحاجة فبلا بأس به ... روى أبو داود عن سهل بن الحنظلية قبال: «ثُوَّب بالصلاة - صلاة الصبح - فجعل رسول الله عَيِّبُ اللهِ عَيْبُ اللهِ عَيْبُ اللهِ عَيْبُ اللهِ عَيْبُ اللهِ عَلَيْبُ اللهُ عَلَيْبُ عَلَيْبُ اللهُ عَلَيْبُوبُ اللهُ عَلَيْبُ اللهُ عَلَيْبُ اللهُ عَلَيْبُولُ اللهُ عَلَيْبُ اللهُ عَلَيْبُ عَلَيْبُولِ اللهُ عَلَيْبُولِ عَلَيْبُولِ عَلَيْبُولِ عَلَيْبُولِ عَلَيْبُ عَلَيْبُولِ عَلَيْبُولِ عَلَيْبُولِ عَلَيْبُولِ عَلَيْبُولِ عَلْمُ عَلَيْبُولِ عَلْمُ عَلَيْبُولِ عَلَيْبُولِ عَلَيْبُولُ عَلَيْبُولُ عَلَيْبُولِ عَلَيْبُولِ عَلَيْبُ عَلَيْبُولُ عَلَيْبُولِ عَلَيْبُولِ عَلَيْبُولِ عَلَيْبُولُ عَلَيْبُولُ عَلَيْبُولِ عَلَيْبُولِ عَلَيْبُ عَلَيْبُولُ عَلْمُ عَلَيْبُ عَلِيلِهُ عَلَيْبُول

قال أبو داود: «وكان أرسل فارسًا من الليل إلى الشُّعب يحرس».

وهذا كحمله أمامة بنت أبى العاص، . . وفتحه الباب لعائشة ونزوله من المنبر لما صلى بهم يُعلمهم، وتأخره فى صلاة الكسوف، وإمساكه الشيطان وخنقه لما أراد أن يقطع صلاته، وأمره بقتل الحية والعقرب فى الصلاة، وأمره برد المار بين يدى المصلى ومقاتلته، وأمره النساء بالتصفيق وإشارته فى الصلاة وغير ذلك من الأفعال التى تُفعل لحاجة، ولو كانت لغير حاجة كانت من العبث - المنافى للخشوع - المنهى عنه فى الصلاة المنافى المخشوع - المنهى عنه فى الصلاة المنافى المخشوع المنهى عنه فى الصلاة المنافى المنافى المنافى المخشوع المنهى عنه فى الصلاة المنافى المنافى

## \* عدم رفع البصر إلى السماء،

وقد ورد النهى عن ذلك والوعيد على فعله فى قوله على الإذاكان الحدكم فى الصلاة فلا يرفع بصره إلى السماء، أن يلتمع بصره (٣) وفى رواية: «ما بال أقوام يرفعون أبصارهم إلى السماء فى صلاتهم وفى رواية: «عن رفعهم أبصارهم عند الدعاء فى الصلاة»(٤) فاشتد قوله فى ذلك حتى قال: «لينتهُنَّ عن ذلك أو لتُخطَفنَ أبصارهم»(٥).

#### \* ألا يبصق أمامه في الصلاة:

لأنه مما ينافى الخشوع في الـصلاة والأدب مع الله لقـوله عَلَيْكُمْ . . . :

<sup>(</sup>١) الوابل الصيب لابن القيم. دار البيان ص: ٣٦.

<sup>(</sup>۲)مجموع الفتاوي ۲۲/ ۵۵۹.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد ٥/ ٢٩٤ رهو في صحيح الجامع رقم ٧٦٧ .

<sup>(</sup>٤)رواه مسلم رقم ٤٢٩.

<sup>(</sup>٥)رواه الإمام أحمد ٥/ ٢٥٨ والبخاري في صحيحه كتاب الأذان باب رفع البصر إلى السماء في الصلاة.

النبى النبى المحدوالخشوع فى الصلاة وجهه فإن الله قبل وجهه إذا صلى الماله والمالة والمالة والمحدود كان الحدكم يصلى فلا يبصق قبل وجهه فإن الله قبل وجهه إذا صلى المالة وإذا كان المسجد مفروشًا بالسجاد ونحوه كما هو الغالب فى هذا الزمان فيمكنه إذا احتاج أن يُخرج منديلاً ونحوه فيبصق فيه ويرده.

#### \* مجاهدة التثاؤب في الصلاة،

ن قال رسول الله عَرَّا : ﴿إِذَا تَثَاءَبِ أَحَدُكُم فَى الصلاة فليكظِم مَا استطاع فإن الشيطان يدخل» (٢).

وإذا دخل الشيطان يكون أقدر على التشويش على خشوع المصلى بالإضافة إلى أنه يضحك من المصلى إذا تثاءب.

#### \* عدم الاختصار في الصلاة:

- عن أبى هريرة قال: النهى رسول الله علين عن الاختصار في الصلاة (٣) والاختصار هو أن يضع يديه على خصره.

فعن زياد بن صبيح الحنفى قال: صليت إلى جنب ابن عمر فوضعت يدى على خاصرتى فسضرب يدى فلما صلى قال: هذا الصلل في الصلاة وكان رسول الله علين ينهى عنه (٤).

وقد جاء في حديث مرفوع أن التخصّر راحة أهل النار والعياذ بالله(٥).

#### \* ترك السدل في الصلاة،

لما ورد أن رسول الله عَيْنِ (نهى عن السدل في الصلاة وأن يغطى الرجل فاه، (١). في عون المعبود (٧)قال الخطابي: السدل؛ إرسال الثوب حتى

<sup>(</sup>١)رواه البخاري في صحيحه رقم ٣٩٧.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم ۲۲۹۴/۶ .

<sup>(</sup>٣)رواه أبو داود رقم ٩٤٧ وهو في صحيح البخاري كتاب العمل في الصلاة، باب الخصر في الصلاة.

<sup>(</sup>t) رواء الإمام أحمد ٢/ ١٠٦ وغيره وصححه الحافظ العراقي في تخريج الإحياء: أنظر الإرواء ٢/ ٩٤ .

<sup>(</sup>٥)رواه البيهقي عن أبي هريرة مرفوعًا. قال العراقي: ظاهر إسناده الصحة.

<sup>(</sup>٦)رواه أبو داود رقم ٦٤٣ وهو في صحيح الجامع رقم ٦٨٨٣ وقال: حديث حسن.

<sup>.</sup> T{V/Y(V)

يصيب الأرض. ونقل في مرقاة المفاتيح (۱): السدل منهى عنه مطلقًا لأنه من الحيلاء وهو في الصلاة أشنع وأقبح. وقال صاحب النهاية: أي يلتحف بثوبيه ويُدخل يديه من داخل فيركع ويسجد. وقيل بأن كانت اليهود تفعله. وقيل: السدل: أن يضع الشوب على رأسه أو كتفه ويرسل أطرافه أمامه أو على عضديه فيبقى منشغلاً بمعالجته فيخل بالخشوع بخلاف ما لو كان مربوطًا أو مُزررًا لا يُخشى من وقوعه فلا يُشغل المصلى حينئذ ولا ينافى الخشوع.

أما النهى عن تغطية الفم فمن العلل التي ذكرها العلماء في النهى عنه أنه يمنع حسن إتمام القراءة وكمال السجود(٢).

#### \* ترك التشبه بالبهائم:

- لما أن الله كرم ابن آدم وخلقه في أحسن تقويم، كان من المعيب أن يتشبه الآدمي بالبهائم وقد نُهينا في الصلاة عن مشابهة عدد من هيئات البهائم وحركاتها في الصلاة لما في ذلك من منافاة الحشوع أو قبح الهيئة التي لا تليق بالمصلى. . فمما ورد في ذلك: «نهى رسول الله علين في الصلاة عن ثلاث: عن نقر الغراب وافتراش السبع وأن يوطن الرجل المقام الواحد كإيطان البعير ((7) قيل معناه أن يالف الرجل مكانًا معلومًا من المسجد مخصوصًا به يصلى فيه كالبعير لا يُغير مناحه فيوطنه (٤) وفي رواية: «نهاني عن نقرة كنقرة الديك، وإقعاء كإقعاء الكلب، والتفات كالتفات الثعلب (٥).

## وأخيرا

فإنى أسأل الله إجل وعلاً أن يرزقنى وإياكم نعمة الخشوع في الصلاة وأن يتقبل منا جميعًا صالح الأعمال. . إنه ولى ذلك والقادر عليه.

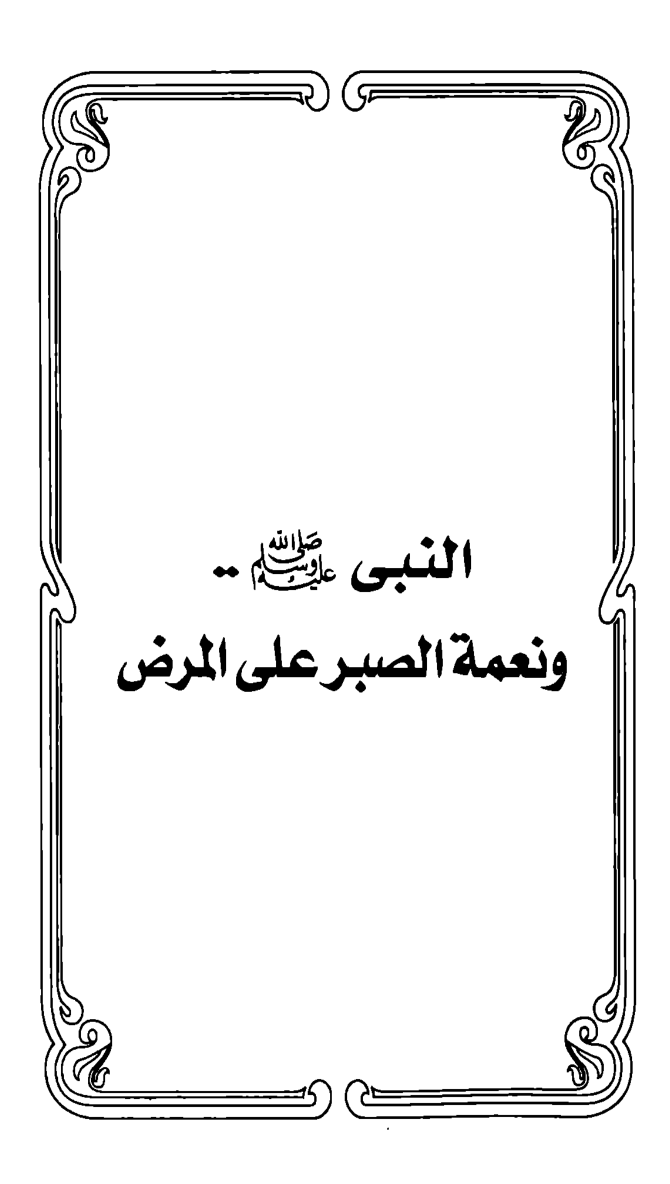
<sup>. 177/1 (1)</sup> 

<sup>(</sup>۲) مرقاة المفاتيح ۲۳٦/۲ .

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد ٣/ ٤٢٨ .

<sup>(1)</sup> الفتح الرباني ٤/ ٩١ .

<sup>(</sup>٥) رواه الإمام أحمد ٢/ ٣١١ وهو في صحيح الترغيب رقم ٥٥٦ ..



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# النبى يَّكُ .. ونعمة الصبر على المرض المسلم

وها نحن نتخيل مرة أخسرى أننا نسير في شوارع المدينة المنورة التي لطالما سار فسيها النبي عليه المسامية المساركة بوجودهم.

وها نحن نتجه مباشرة إلى بيت النبى عَلَيْكُمْ - الذى هو أعظم بيت فى الكون كله رغم بساطته وتواضعه - لنسعد برؤية النبى عَلَيْكُمْ ونستانس بمجالسته وترتوى قلوبنا بكلامه العذب الطيب.

فلما طرقنا الباب فتح لنا الحبيب المصطفى عَرَّاكُمْ وأذن لنا بالدخول.

فلما دخلنا وجدنا النبي عالي الله جالسًا مع بعض اصحابه يُعلمهم فضل الصبر على المرض وفضل عيادة المرضى فقال عالي المرضى مسلم يُشاك شوكة فما فوقها إلا كُتبت له بها درجة ومُحبت عنه بها خطيئة» (١).

وقال عِيَّكُم : «ما من مسلم يعودُ مسلما غُدوةً إلا صلى عليه سبعون ألف ملك حتى يصبح، ملك حتى يصبح، وإن عاده عشية صلى عليه سبعون ألف ملك حتى يصبح، وكان له خريف في الجنة (٢).

ولتتعرف على فضل عيادة المريض.

क का का

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٥٧٢) كتاب البر والصلة.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه الترمذي (٩٦٩) كتاب الجنائز، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٧٦٧).

## الابتلاء سنة ثابتة

لابد أن نعلم أن الابتلاء سُنة ثابتة لا تتبدل ولا تتغير، والمؤمن يعلم أن الدنيا دار ابتلاء وامتحان وأنه لا راحة إلا في جنة الرحمن (جل وعلا).

فالعبد مُبتلَى في كل شيء، فيما يسرَّه ويحبُّه، وفيما يسوؤه ويكرهه، قال تعالى: ﴿ وَنَبْلُوكُم بِالثَّرَ وَالْخَيْرِ فَتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾(١).

قال ابن عباس ظفي: «نبتليكم بالشدة والرخاء، والصحة والسقم والغنى والفقر، والحلال والحرام، والطاعة والمعصية، والهدى والضلالة»(٢).

أيها الأخ الحبيب: تلفَّت يمنة ويُسرة فهل ترى إلا مبتلى وهل تشاهد إلا منكوبًا، في كل دار نائحة، وعلى كل خدًّ دمعة، وفي كل واد بنو سعد.

كم من المصائب، وكم من الصابرين، فلست أنت وحدك المصاب بل مصابك أنت بالنسبة لغيرك قليل، كم من مريض على سريره من أعوام يتقلب ذات اليمن وذات والشمال، يئن من الألم ويصيح من السقم.

كم من رجل وامرأة فقدا فلذات أكبادهما في ميعة الشباب وريعان العمر. كم من مكروب ومدين ومصاب ومنكوب.

آن لك أن تتعزَّى بهؤلاء، وأن تعلم علم اليقين أن هذه الحياة سجنُّ للمؤمن، ودار للأحزان والنكبات، تصبح القصور حافلة بأهلها وتمسى خاوية على عروشها.

ولك في الرسول عِيَّا قدوة، وقد وضع السلي على رأسه وأدميت قدماه، وشُعَ وجهه، وحوصر في الشَّعب حتى أكل ورق الشجر، وطُرد من مكة، وكُسرت ثنيته، ورُمي عرض زوجته الشريف، وقُتل سبعون من أصحابه، وفقد ابنه وأكثر بناته في حياته، وربط الحجر على بطنه من الجوع، واتَّهم بأنه شاعر ساحر كاهن مجنون كذاب، . . . صانه الله من ذلك، وهذا

<sup>(</sup>١) سورة الأنياء: الآية: (٣٥).

<sup>(</sup>۲) تفــــر ابن جرير (۱۷/ ۲۰).

- أبشر أيها المريض بفجر قريب ﴿ فَعَسَى اللّهُ أَن يَأْتِى بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرِ مِن عِندِهِ ﴾ (٢) . . لا تضق ذرعًا فمن المحال دوام الحال وأفضل العبادة انتظار الفرج، والآيام دول، والحكيم كل يوم هو في شأن، ولعل الله يُحدث بعد ذلك أمرًا، وإن مع العسر يسرًا، فلا يأس ولا قنوط فالدنيا ظلُّ زائل، والموعَد عَنَد حوض النبي عَرَيْكِ للشرب من يده الشريفة شربة هنيئة مريئة لا تظمأ بعدها أبدًا ثم يأخذ بيديك إلى جنة الرحمن التي فيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر.

## عه عليها بسه فوائد الأمراض.. والحكمة منها

وقد يسأل سائل ويقول: وهل للأمراض فوائد؟

نقول: بلى إن لها فوائد كثيرة ولكن لا يعلمها إلا من لامس الإيمان شغاف قلبه.

قال الإمام ابن القيم - رحمه الله-: «ولو ذهبنا نذكر ما يطلع عليه أمثالنا من حكمة الله في خلقه وأمره لزاد ذلك على عشرة آلاف موضع، مع قصور أذهاننا، ونقص عقولنا ومعارفنا، وتلاشيها وتلاشى علوم الخلائق

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية: (٢١٤).

<sup>(</sup>٢) لا تحزن / الشيخ عائض القرني (ص:٣٨-٤٠) بتصرف.

<sup>(</sup>٣) سورة المائلة: الآية: (٥٢).

جميعهم في علم الله كتــلاشي ضوء السراج في عين الشمس. وهذا تقريب وإلا فالأمر فوق ذلك، اهـ(١).

وللأمراض والأسقام - خاصة - فوائد وحكم، أشار ابن القيم إلى أنه أحصاها فزادت على مائة فائدة (٢) ما

وسأذكر لكم بعض تلك الفوائد:

#### (١) تكفير الذنوب والسيئات،

\* أخى الحبيب: إن مرضك سبب فى تكفير الذنوب والسيئات التى اقترفتها؛ لأن المرض قد يكون عقوبة على بعض الذنوب كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِن مُصِينَةٍ فَهِمَا كَسَبَتُ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَن كَثِيرٍ ﴾ (٣).

\* قال على الحال على الحتلج عسرق ولا عين إلا بذنب، وما يدفع الله عنه اكثر الخال . والاختلاج: الحركة والاضطراب.

وتعجيل العقوبة للمؤمن في الدنيا خير له، حتى تكفَّر عنه ذنوبه، ويلقى الله سالمًا طاهرًا منها، عن أنس راف قال: قال رسول الله على الذا أراد الله بعبده الحير عجَّل له العقوبة في الدنيا، وإذا أراد الله بعبده الشر أمسك عنه بذنبه حتى يوافى به يوم القيامة اله.

\* وقال على السلام من نَصَب، ولا وَصَب، ولا هم، ولا حزن، ولا أذى، ولا غم، حتى الشوكة يُشاكها؛ إلا كفَّر الله بها من خطاياه الا).

وقال رسول الله عرب «ما يزال البلاء بالمؤمن والمؤمنة في نفسه وولده

<sup>(</sup>١) شفاء العليل في مسائل القضاء والقلر والحكمة والتعليل (ص:٤٣٢).

<sup>(</sup>٢) شفاء العليل (ص:٥٢٥).

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى: الآية: (٣٠).

<sup>(1)</sup> صحيح: أخرجه الطبراني في الصغير (٢/ ٢١٦)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٥٥٢١).

<sup>(</sup>٠) صحيح؛ رواه الترمـذى (٣٠٩٦) كتاب الزهد، وصحـحه العلامـة الألباني رحمه الله في صـحيح الجامع (٣٠٨).

<sup>(</sup>٦) صعیح: رواه البخاری (٥٦٤٢) كتاب المرضى.

## (٢) استخراج عبودية الضراء (وهي الصبر)،

فالله (عز وجل) يبتلى عباده بالسراء والضراء فيستخرج منه عبودية الحسراء وهي الصبر، فإذا كان العبد مؤمنًا حقًا ظهرت عبوديته واضحة جلية في كل الأحوال كما قال عليه الصلاة والسلام: «عجبًا لأمر المؤمن، إن أمره كله خير، وليس ذاك لأحد إلا للمؤمن، إن أصابته سراء شكر فكان خيرًا له، وإن أصابته ضراء صبر فكان خيرًا له، وإن أصابته ضراء صبر فكان خيرًا له، "

#### (٢) إيقاظ العبد من غفلته،

فكم من عبد كان تائها شاردًا لم يسجد لله سجدة واحدة وإذا به لما مرض يَذكّر ربه ومولاه فترك الذنوب والمعاصى، وأقبل على ربه بالتوبة والاستغفار والندم على عمره الذى مضى، وفتح صفحة جديدة كلها طاعة لله (عز وجل). أساخى الحبيب: إن المرض يُريك فقرك وحاجتك إلى الله، وأنه لا غنى لك عنه طرفة عين، فيتعلق قلبك بالله وتُقبل عليه بعد أن كنت غافلاً عنه، فيكون البلاء حيث فيحون النعمة. . . قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه البلاء حيث ثقبل بها على الله خير لك من نعمة تُنسيك ذكر الله (٢).

## (٤) صحة وطهارة القلوب والأرواح،

والأمراض أمر لا يحس به إلا من فيه حياة، . . . فصحة القلوب والروح بالآلام موقوفة على آلام الأبدان ومشاقها»(٤) .

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الترسذى (۲۳۹۹) كتاب الزهد، وصحيحه العلامة الألبانى رحمه الله في صبحيح الجامع (۵۸۱۵).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٩٩٩) كتاب الزهد والرقائق.

٣) قاعدة في المحبة (ص:١٦٧).

٤٠) تسلية أهل المصائب (ص:١٠٢).

وقال في موضع آخر: «لولا محن الدنيا ومصائبها لأصاب العبد من أدواء الكبر والعجب والفرعنة وقسوة القلب ما هبو سبب هلاكه عاجلاً وآجلاً، فمن رحمة أرحم الراحمين أن يتنفقده في الأحيان بأنواع من أدوية المصائب تكون حامية له من هذه الأدواء، وحفظا لصحة عبوديته، واستفراغا للمواد الفاسدة الرديئة المهلكة منه، فسبحان من يرحم ببلائه ويبتلي بنعمائه كما قيل:

قد يُسْسِعم الله بالبلوى وإن عَـظُمت

ويبستلس الله بعض القسوم بسالتُعُم(١)

## (٥) أن يعلم العبد قدر النعمة،

فمن بين فوائد المرض أن يعرف العبد قدر النعمة التي كان يعيش فيها قبل المرض... فإن العبد قد ينغمس في التمتع بتلك النعم وهو لا يشكر ربه (عز وجل) فإذا داهمه المرض وفَقد تلك النعمة ولو لفترة قصيرة فإنه عند ذلك يشعر بقدر النعمة ويعلم قدر المنعم (جل وعلا) فيكون ذلك حاديًا له بعد الشفاء لأن يستعمل تلك النعم كلها في طاعة الله (جل وعلا).

## (٦) أن تتذكر حال إخونك المرضى:

إن العبد إذا عباش مُعافى فى بدنه طوال حياته فإنه قبد لا يشعر بآلام إخوانه المرضى وبالتالى لا يقوم بأى حق من حقوقهم. . أما إذا ابتلى العبد بأى مرض فإنه بذلك يتذكر حال إخوانه المرضى والمعاناة التى يعيشون فيها فيقوم بحقوقهم التى لطالما غفل عنها فيتعهدهم بالزيارة والتخفيف من مصابسهم ومواساتهم وقضاء حوائجهم والدعاء لهم . . إلى غير ذلك من الحقوق .

<sup>(</sup>١) عدة الصابرين (ص: ١٦١).

والعبد إذا مرض فصبر واحتسب ورضى بقضاء الله فإن ذلك يكون سببًا للنجاة من النار.

لن كما قال عرفي الحمي حظ كل مؤمن من النار ١ (١).

ومن المعلوم أن المرض يكون سببًا في تكفيــر الذَّنوب والسيئات. . فيلقى العبدُ ربه نقيًا طاهرًا فيكون ذلك سببًا في نجاته من النار.

## (٨) دخول جنة الرحمن (جل وعلا)،

لقد أخبرنا الحبيب المصطفى عَلَيْكُم أن الجنة لا تُنال إلا بما تكرهه النفس فقال عَلَيْكُم : «حُفت الجنة بالمكاره وحُفت النار بالشهوات» (٢).

والمكاره هي كل ما تكرهه النفس ويشق عليها. وهذا يتناول مجاهدة النفس في القيام بالطاعات واجتناب المعاصي، والصبر على المصائب والتسليم لأمر الله فيها (٣).

من ولهذا جاء في حق من أصيب بفقد بـصره قوله عليه الصلاة والسلام - كما عند البخارى. \* يقول الله عز وجل: (إذا ابتليت عبدى بحبيبيه - أى: عينيه - فصبر عوضته منهما الجنة) (٤).

## (٩) رفع الدرجات،

المستات بل وتُرفع له الدرجات.

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه القضاعي في دمهند الشهاب (۷/ ۱-۲)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في الصحيحة (۱۸۲۱).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٨٢٣) كتاب الجنة.

<sup>(</sup>٣) انظر الفتح (١١/ ٣٢٠).

<sup>(1)</sup> صحيح: دواه البخاري (٥٦٥٢) كتاب المرضى.

عن عائشة براضي قالت: سمعت رسول الله عابي قال: اما من مسلم يُشاك شوكة فما فوقها، إلا كتبت له بها درجة، ومُحيت عنه بها خطيئة، (١)(١)

اخى الحبيب. اختى الفاضلة: تأملوا معى تلك الهدية الغالية من كلام رسول الله عربي عيث قال: «إن الرجل ليكون له عند الله المنزلة، فما يبلغها بعمله، فما يزال الله يبتليه بما يكره حتى يُبلغه إياها» (٣).

وقال عَرِيْكُم : "إن العبد إذا سبقت له من الله منزلة لم يبلغها بعمله، ابتلاه الله في جسده أو في ماله أو في ولده، ثم صبره على ذلك، حتى يُبلغه المنزلة التي سبقت له من الله تعالى ا(٤).

## \* من يُرد الله به خيراً يُصب منه،

ومن خلال ما تقدم نعلم يقينًا أن المرض منحة ربانية من الله (عز وجل) على عباده المؤمنين ولذا قال سيد المرسلين عَرَبِيَكُم : - كما عند البخارى -: "من يُرد الله به خيراً يُصب منه».

ولكون المرض والبلاء نعمة كان الصالحون يفرحون به كما يفرح الواحد منا بالرخاء، فقد ذكر النبى عليه ابتلاء الأنبياء والصالحين بالمرض والفقر وغيرهما ثم قال: •وإن كان أحدهم ليفرح بالبلاء كما يفرح أحدكم بالرخاء، (٥).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٥٧٢) كتاب البر والصلة.

<sup>(</sup>٣) قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - في الفتاوي (١٢٤/١): «المصائب التي تجرى بلا اختيار العبد كالمرض وموت العزيز عليه وأخذ اللصوص ماله إنما يشاب على الصبر عليها، لا على نفس ما يحدث من المصيبة، لكن المصيبة يكفر بها خطاياه، فإن الثواب إنما يكون على الاعمال الاختيارية وما يتولد عنها. اهم.

 <sup>(</sup>٣) حسن: أخرجه ابن حبان (٧/ ١٦٩) ، والحاكم (١/ ٤٩٥)، وحسنه العلامة الآلساني رحمه الله في
 صحيح الجامع (١٦٢٥).

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه أبو داود (۳۰۹۰) كتاب الجنائز، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح أبي داود (۲/ ۵۹۷).

<sup>(</sup>٥) صحيح:رواه ابن ماجه (٤٠٢٤) كتاب الفتن، وصححه العلامة الالباني رحمه الله في الصحيحة (١٤٤).

رَ قال وهب بن منبه - رحمه الله -: (إن مَن قبلكم كان إذا أصاب أحدهم بلاء عدَّه رخاء، وإذا أصابه رخاء عدَّه بلاءً (١).

وقال بعض الحكماء: (رُب محسود على رخاء هو شقاؤه، ومرحوم من سقم هو شفاؤه، ومغبوط بنعمة هي بلاؤه» (۲).

وقال بعض السلف: «يا ابن آدم، نعمة الله عليك فيما تكره أعظم من نعمته عليك فيما تحب» (٣).

وقال بعضهم: «ارض عن الله في جميع ما يفعله بك، فإنه ما منعك إلا ليعظيك، ولا أمرضك إلا ليعلفيك، ولا أمرضك إلا ليشفيك، ولا أماتك إلا ليحييك، فإياك أن تفارق الرضى عنه طرفة عين، فتسقط من عينه، (٤).

\* ومن رحمته سبحانه بعباده أن نغّص عليهم الدنيا وكدَّرها، لثلا يسكنوا إليها ولا يطمئنوا إليها، ويرغبوا في النعيم المقيم في داره وجواره، فساقهم إلى ذلك بسياط الابتلاء والاستحان، فمنعهم ليعطيهم، وابتلاهم ليعافيهم، وأماتهم ليحييهم (٥). اه.

ومما يناسب هذا المبحث هذا الحديث العجيب في معناه عن أبي هريرة ولحظ أعرابي على رسول الله عليه أن فقال له رسول الله عليه أن فقال له رسول الله عليه أن فقال المحربين على رسول الله عليه أن فقل أخذتك أم ملدم قط؟ قال: وما أم ملدم؟ قال: «حَرِّ يكون بين المحلد واللحم، قال: ما وجدت هذا قط. قال: فهل أخذك هذا الصداع قط؟ قال: وما هذا الصداع؟ قال: «عرق يضرب على الإنسان في رأسه، قال: ما

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء للذهبي (٢٢٧/٤).

<sup>(</sup>٧) العقد الفريد (٣/ ١٤٥).

<sup>(</sup>٣) مدارج السالكين (٢/٦١٦).

<sup>(</sup>٤) المدارج (٢/٢١٦).

<sup>(</sup>٥) إغاثة اللهفان (٦/ ١٧٥).

وقال ابن مسعود وَظَيْهُ: "إنكم ترون الكافر من أصع الناس جسمًا، وأمرضهم قلبًا، وتلقون المؤمن من أصع الناس قلبًا، وأمرضهم جسمًا، وايم الله لو مرضت قلوبكم، وصحت أجسامكم لكنتم أهون على الله من الجُعلان، (٢).

## الأسباب التي تعينك على الصبر

أما عن الأسباب التي تعينك على الصبر على المرض فهي كشيرة جدًّا وسأكتفى بذكر أهم تلك الأسباب:

#### (١) الموزيمعية الله ومحبته،

إن صبرك على مرضك يجعلك تفوز بمعية الله فقد قال (جل وعلا): ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ (٣) بل يجعلك تفوز بمحبة الله فقد قال (جل وعلا): ﴿ وَاللَّهُ يُحبُّ الصَّابِرِينَ ﴾ (٤).

## (٢) الفوز بالصلاة والرحمة والهدى من الله،

قال تعالى: ﴿ وَلَنَالُونَكُم بِشَىء مِنَ الْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْص مِنَ الْأَمُوالِ وَالْأَنفُسِ وَالْجُوعِ وَنَقْص مِنَ الْأَمُوالِ وَالْأَنفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَبَشَرِ الصَّابِرِينَ ﴿ وَ اللَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ وَالثَّمَرَاتِ وَبَشَرِ الصَّابِرِينَ ﴿ وَالْجَعُونَ الْحَابُتُهُم مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ الشَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِم صَلَوَاتٌ مِن رَبِهِم وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ ﴾ (٥).

كسان عسر بن الخطاب ولي يقسول: نعم العدلان ونسعست العلاوة

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢/ ٣٣٢)، قال الهيثمى (٢/ ٢٩٤) : إسناده حسن . والحاكم (١/ ٤٩٨) وقال : صحيح على شرط مسلم، وقال شعيب الأرناؤوط : إسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) الزهد لهناد (ص:٢٤٧).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية: (١٥٣).

<sup>(1)</sup> سورة آل عمران: الآية: (١٤٦).

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة: الآيات: (١٥٥-١٥٧).

فإذا علمت أنك إذا صبرت على المرض فسوف تظفر بتلك البشريات فإن ذلك يكون حاديًا لك على الصبر.

## (٣) التأسى بأهل المسائب،

دن فإن ذلك يُهون عليك آلام المرض وشدته. . فمهما بلغت آلامك فلابد أن تجد من هو أشد تألُّمًا منك.

التأسى بأهل المصائب، ولينظر يمنة فهل يرى إلا محنة؟! ثم ليعطف يسرة فهل يرى إلا محنة؟! ثم ليعطف يسرة فهل يرى إلا محنة؟! ثم ليعطف يسرة فهل يرى إلا حسرة؟! وأنه لو فتش العالم لم ير فيهم إلا مبتلى، إما بفوات محبوب، أو حصول مكروه وإن سرور الدنيا أحلام نوم، أو كظلٌ زائل، إن أضحكت قليلاً أبكت كثيرًا، وإن سرّت يومًا ساءت دهرًا، وإن متعت قليلاً منعت طويلاً، وما ملأت دارًا خيرة إلا ملاتها عبرة، ولا سرّته بيوم سرور إلا خبأت له يوم شرور. قال ابن مسعود فطفي : لكل فرحة ترحة (١)، وما ملئ بيت فرحًا إلا مملئ ترحًا.

يد وقال ابن مسيرين - رحمه الله -: ما كان ضحك قط إلا كان من بعده مكاه... ه (٢).

وذكر ابن الجورى - رحمه الله - أنه حدَّثه من قرأ في الكتب أن ذا القرنين لما رجع من مشارق الأرض ومغاربها وبلغ أرض بابل مرض مرضا شديدًا، فلما خاف أن يموت كتب إلى أمه: يا أماه، اصنعى طعامًا، واجمعى من قدرت عليه، ولا يأكل طعامك من أصيب بمصيبة، واعلمى هل وجدت لشيء قرارًا باقيًا وخيالاً دائمًا؟! إنى قد علمت يقينًا أن الذي أذهب إليه خير من مكانى. قال: فلما وصل كتابه صنعت أمه طعامًا، وجمعت

<sup>(</sup>١) الترح ضد الفرح وهو الحزن والهم والهلاك. انظر ترتيب القاموس (١/٣٦٤)، النهاية (١/١٨٦).

<sup>·(</sup>۲) زاد المعاد (٤/ ۱۹۰).

#### (٤) العلم بأن المرض مقدر من عند الله:

ومن الأسباب السبى تعينك على الصبر أن تعلم يقينًا أن هذا المرض قد قدَّره الله عليك كما قال تعالى: ﴿ قُل لَّن يُصِيبَنَا إِلاَّ مَا كَتَبَ اللَّهُ ﴾ (٢).

وقال جل وعلا: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ وَمَن يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيمٌ ﴾ (٣) .

قال ابن جرير - رحمه الله -: ﴿ وَمَن يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهُد قَلْبُهُ ﴾ يقول: ومن يصدق بالله فيعلم أنه لا أحد تصيبه مصيبة إلا بإذن الله بذلك يهدى قلبه، يقول: «يوفّق الله قلبه بالتسليم لامره والرضا بقضائه (١٤). اهـ.

وقال علقمة - رحمه الله - في تفسير هذه الآية: «هو الرجل تصيبه المصيبة، فيعلم أنها من عند الله، فيرضى ويُسلّم الله، .

وعن عبد الله بن عمرو ولطن قال: سمعت رسول الله على يقول - كما عند مسلم-: «كتب الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة (١).

(0) أن تعلم أن الله أرحم بك من الأم بطفلها الرضيع، قال تعالى: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) نسلية أهل المصائب (ص: ٢٠-٢١).

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة: الآية (٥١).

<sup>(</sup>٣) سورة التغابن: الآية: (١١).

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن جرير (٢٨/ ١٢٣).

<sup>(</sup>۵) تفسیر ابن جریر (۲۸/۲۸) تفسیر ابن کثیر (۱۹۳۸).

<sup>(</sup>٦) صحيح: رواه مسلم (٢٦٥٣) كتاب القدر.

<sup>(</sup>٧) سورة الأعراف: الآية: (١٥٦).

\* عن عمر بن الخطاب ولحق قال: قَدِم على النبى عَلَيْكُمْ سَبَى، فإذا امرأة من السبى تحلب ثديها تسعى إذ وجدت صبيًا في السبى أخذته، فألصقته يبطنها وأرضعته، فقال لنا النبى عَلَيْكُمْ: «أترون هذه المرأة طارحة ولدها في النار؟» قلنا: لا وهي تقدر أن لا تطرحه، فقال: «لله أرحم بعباده من هذه بولدها»(۱).

## (٦) التوكل على الله والاستعانة بالصبر والصلاة،

ومن تسلية أهل المصائب: أن يستعينوا بالله ويتكلوا عليه، ويتعزّوا بعزاء الله تعالى، ويمتثلوا أمره في الاستعانة بالصبر والصلاة.

َ فَقَد قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يَتُوكَكُلُ عَلَى اللَّهَ فَهُو حَسُّهُ ﴾ (٢).

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِينُوا بالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ (٣).

## (٧) أن ترضى باختيار الله لك،

" أن تعلم أن الله (عز وجل) هو الذي اختار لك هذا المرض وهذا البلاء في علم على أن توضى وثسلم. . فالله أعلم بما يُصلحك وهو الحكيم الذي يضع الشيء في موضعه . . . فمن الناس من لا ينصلح حاله إلا بالمرض ومنهم من لا ينصلح حاله إلا بالصحة .

## - ﴿ ﴿ ﴾ أَن تَتَدُكر فوائد المرض وثمراته:

- ومن أسباب الصبر على المرض أن تتذكر فوائد المرض وثمراته فإن هذا المرض إما أن يكون رفعًا لمنزلتك وقد قصَّر بك عملك عن بلوغ تلك المنزلة،

<sup>(1)</sup> متفق عليه: صحيح البخارى: (٩٩٩) كتاب الاداب، ومسلم (٢٧٥٤) كتاب التوبة.

<sup>(</sup>٢) سورة الطلاق: الآية: (٣).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآبة: (١٥٣).

أو إنه لتكفير ذنب لو لم يُكفَّر الأدَّى إلى هلاكك، وهو - أيضًا - سبب في تكثير الحسنات ودخول الجنات والنجاة من النار وطهارة القلب من الأمراض التي تهلكه، إلى غير ذلك من الفوائد العظيمة والحكِّم الجليلة.

## (٩) أن تعلم أن الجزع لا يرد المسيبة بل يضاعفها،

\* قال على بن أبي طالب فطي : ﴿ إنك إن صبرت جرت عليك المقادير وأنت مأجور، وإن جزعت جرت عليك المقادير وأنت مأزور ١٠٠٠.

وليعلم المصاب أن الجزع لا يرد المصيبة، بل يضاعفها، وهو في الحقيقة يزيد في مصيبته، بل يعلم المصاب أن الجزع يُشمتُ عدوه، ويسوءُ صديقه، ويُغضب ربه، ويسرُّ شيطانه، ويُحبط أجره، ويُضعف نفسه. وإذا صبر واحتسب أخرى شيطانه، وأرضَى ربه، وسُرٌّ صديقه، وساء عدوه، وحمل عن إخوانه وعزاهم هو قبل أن يُعزوه؛ فهذا هو الثبات في الأمر الديني.

#### (١٠) أن تعلم أن البلاء علامة على محبة الله لك،

ومن أسباب الصبر على المرض أن تعلم أن البلاء علامة على محبة الله لك إذا كنت صابرًا محتسبًا فلقد قال عَيْنَ : ﴿ إِنْ عَظُم الْجَزاء مع عظم البلاء، وإن الله إذا أحب قسومًا ابتسلاهم، فمن رضي فله الرضا، ومن سسخط فله السخط؛ (٢).

## (١١) أن المرض يخلصك من الكبر والعجب،

ومن كمال رحمة الله (عز وجل) أن العبد قد يكون به من الكبر والعجب ما يجعله سببًا لهلاكه فيبتليه الحق (جل وعلا) ليُخرج من قلبه الكبر والعجب ويجعل قلبه مستكينًا متواضعًا خاشعًا لله فيكون ذلك سببًا للفوز برحمة الله

<sup>(</sup>١) منهاج العابدين للغزالي (ص: ٢٣٩).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أبو داود (٤٤٥٦) كتاب الحدود، والترمذي (٢٣٩٦) كتــاب الزهد، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٢١١٠).

ذِرة من كبرِ....<sup>(۱)</sup>.

## (١٢) قد يكون الخيركله في هذا المرض،

قال تعالى: ﴿ وَعَسَىٰ أَنْ تَكُرُّهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ ﴾ (٢).

قال الإمام ابن القيم - رحمه الله -: في هذه الآية عدة حِكُم وأسرار ومصالح للعبد؛ فإن العبد إذا علم أن المكروه قد يأتي بالمحبوب، والمحبوب قد يأتي بالمكروه، لم يأمن أن توافيه المضرَّة من جانب المسرَّة، ولم يبأس أن تأتيه المسرَّة من جانب المضرَّة لعدم علمه بالعواقب؛ فإن الله يعلم منها ما لا يعلمه العبد(٢).

## \_ (۱۳) أن تنظر إلى ما أبقاه الله عليك من النعم،

وعليك أيها الأخ الحبيب ألا تنظر إلى النعمة التي سلبها الله منك بل انظر إلى سائر النعم التي أبقاها الله عليك.

رُ فلا تكن ممن يذكر المصائب وينسى النعم.

قال الحسن البصرى - رحمه الله - في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْإِنسَانَ لِرَبِّهِ لَكُنُودٌ ﴾ (1) قال: «يذكر المصائب وينسى النعم».

ومات ولده في نفس اليوم جلس يذكر نعم الله عليه قبل أن يذكر هذا البلاء ومات ولده في نفس اليوم جلس يذكر نعم الله عليه قبل أن يذكر هذا البلاء فقال: «اللهم إنه كان لي بنون سبعة فأخذت واحدًا وأبقيت لي ستة، وكان لي أطراف أربعة فأخذت واحدًا وأبقيت لي ثلاثة، ولئن أخذت لقد أبقيت، ولئن

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٩١) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الأية: (٢١٦).

<sup>(</sup>٣) الفوائد (ص: ٢٠٠).

<sup>(</sup>٤) سورة العادبات: الآية: (٦).

ابتليت فقد عافيت. . . وما ترك جزأه من القرآن في تلك الليلة.

قال ابن القيم - رحمه الله-: "تهوين البَليَّة بأمرين، أحدهما: أن يعد نعم الله عليه، وأياديه عنده، فإذا عجز عن عدها، وأيس من حصرها - هان عليه ما هو فيه من البلاء، ورآه - بالنسبة إلى أيادى الله ونعمه - كقطرة من بحر، . . . الثانى: تذكر سوالف النعم التى أنعم الله بها عليه، فهذا يتعلق بالماضى، وتعداد أيادى المنن يتعلق بالحال (۱) اهد.

وأنشد محمود الوراق - رحمه الله -:

يا أيها الظالم في فسلمه

والظلم مسردود على من ظلم

إلى مسستى أنست وحسستى مسستى

تشكو المصيبات وتنسى النعم

#### (١٤) التحصن بالعلم النافع؛

قد يحصل للعابد الجاهل بمصيبته من الجزع ما يسوء الناظر إليه والسامع عنه من الاعتراض على الأقدار.

فلا شيء أنفع من العلم؛ لأن العالم لو حصل له هلع شديد في مصيبته، يعلم أنها زلة منه، فيدرى كيف يتنفس؛ والعابد الجاهل كلما غاص إلى أسفل يظن أنه صاعد إلى فوق.

#### (١٥) التعرف على فضيلة الصبر،

<sup>(</sup>١) مدارج الالكين (٢/١٦٧).

<sup>(</sup>٣) منفق عليه: رواه البخاري (١٤٦٩) كتاب الزكاة، ومسلم (٣٠٥٣) كتاب الزكاة.

فقد كان الواحد منهم يفرح بالمرض والبلاء رغبة فيما عند الله من الأجر والثواب.

قال أحنف: لقد ذهبت عيني منذ أربعين سنة ما ذكرتها لأحد.

وكان أحدهم إذا مرض يقول: إن حلاوة الأجر أنستني مرارة الألم.

(١٧) أن تعلم أن تشديد البلاء يخص الأخيار،

قال عَرِيْكُمْ: «أشد الناس بلاء الأنبياء، ثم الأمثل فالأمثل. يبتلى الرجل على حسب دينه، فإن كان في دينه صلبًا اشتد بلاؤه، وإن كان في دينه رقة ابتلى على قدر دينه في ما يبرح البلاء بالعبد حتى يتركه يسمشى على الأرض وصا عليه خطيئة (١).

## (١٨) أن تعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك،

وإذا ابتكى العبد بمرض أو حادث سيارة فما عليه إلا أن يرضى بقضاء الله ولا يفتح على نفسه بابًا من أبواب الشيطان فيقول: لو أنى فعلت كذا لكان كذا. . . ولذا قال عَلَيْكُم : «احرص على ما ينفعك، واستعن بالله، ولا تعجز، وإن أصابك شيء فلا تقل: لو أنى فعلت كذا كان كذا وكذا، ولكن قُل: قدر الله وما شاء فعل، فإن «لو» تفتح عمل الشيطان»(٢).

ولا يبلغ العبد حقيقة الإيمان حتى يعلم أن ما أصابه لم يكن ليخطئه، وما أخطأه لم يكن ليصيبه، كما قال عليه الصلاة والسلام: «لو أن الله عذّب أهل سماواته وأهل أرضه لعذّبهم وهو غير ظالم لهم، ولو رحمهم لكانت رحمته خيراً لهم من أعمالهم، ولو أنفقت مثل أحد ذهباً في سبيل الله ما قبله

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الترمذي (۲۳۹۸) كتاب الزهد، وابن ماجه (٤٠٢٣) كـتاب الفتن، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٩٩٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٦٦٤) كتاب القدر.

الله منك حتى تؤمن بالقدر، وتعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وأن ما أخطاك لم يكن ليخطئك، وأن ما أخطاك لم يكن ليصيبك، ولو مت على غير هذا لدخلت النار»(١).

## (١٩) أن تتذكر ما في البلاء من اللطائف والفوائد،

ومن بين تلك الفوائد التي يجنيها العبد من البلاء: تذكير العبد بذنوبه فربما تاب منها إلى الله عز وجل.

قال بعض السلف: إن العبد ليمرض فيذكر ذنوبه فيخرج منه دمعة مثل رأس الذباب من خشية الله فيغفر له.

\* ومنها: زوال قسوة القلوب وحدوث رقتها وانكسار العبد لله عز وجل، وذلك أحب إلى الله من كثير من طاعات الطائعين.

\* ومنها: أنها توجب من العبد الرجوع إلى الله عز وجل والوقوف ببابه والتضرع له والاستكانة، وذلك من أعظم فوائد الابتلاء.

\* ومنها: أن البلاء يقطع قلب المؤمن عن الالتفات إلى المخلوق، ويوجب له الإقبال على الخالق وحده.

\* ومنها: رحمة أهل البلاء ومساعدتهم على بلواهم، فإن العبد إذا أحسَّ بألم الابتلاء رَقَ قلبه لأهل البلاء ورحمهم.

\* ومنها: معرفة قدر نعمة العافية، فإن النعم لا تُعرف أقدارها إلا بعد فقدها، فلا يعرف نعمة العافية إلا من ذاق مرارة المرض(٢).

## (٢٠) أن تحمد الله على أن المصيبة لم تكن في الدين،

فكل مصيبة في دنيا الإنسان قد تُعوَّض بخيرٍ منها، أما مصيبة الدين فخسارة لا تُعوَّض.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه أبو داود (٤٦٩٩) كتاب السنة، وابن ماجه (٧٧) في المقدمة، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٥٢٤٤).

 <sup>(</sup>٢) نور الاقتباس في مشكاة وصية النبي عبي الله البن عباس ثاني وفوائد الابتلاء للعز بن عبد السلام - نقلاً من تسلية المصائب للدكتور أحمد فريد (ص:٤١).

- النبى ﷺ..ونعمة الصبرعلى المرض وكان عابي المرض أمته هنذا المدعاء: ق... ولا تجعل مصيبتنا في ديننا ولا تجعل المدنيا أكبر همنا ولا مبلغ علمنا... الألا).

وقد حكى ابن أبى الدنيا عن شريح أنه قال: إنى لأصاب بالمصيبة، فأحمد الله عليها أربع مرات وأشكره.

إذ لم تكن أعظم مما هي، وإذ رزقني الصب عليها، وإذ وفقني للاسترجاع لما أرجوه فيه من الثواب، وإذ لم يجعلها في ديني.

## (٢١) أن تعلم أن الدنيا دار ابتلاء وامتحان،

ومن أسباب الصبر على المرض علمك بأن الدنيا دار ابتلاء وامتحان، وهي محل للأنكاد والأسقام والأحزان، وأنها حقيرة عند خالقها سبحانه.

يُ قال تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الإنسَانَ فِي كَبَدٍ ﴾ (٢) قال سعيد ابن أبى الحسن - رحمه الله - في تفسير هذه الآية: «يكابد مصائب الدنيا وشدائد الآخرة» (٣). ومن أمثال العرب: «من حدّث نفسه بطول البقاء فليوطن نفسه على المصائب».

وقال أبو الحسن التهامي - رحمه الله - في ذم الدنيا:

طُبِسعت على كَسسكَر وأنت تريسدها

صــفـــوًا من الأقــــذاء والأكـــدار

ومُكلِّف الأيام ضـد طبـاعـهـا

مستطلب في الماء جسنوة نار

وإذا رجوت المستحيل فإنما

تبنی الرجساء علی مستفسس هار (۱)

<sup>(</sup>۱) حسن: رواه الترمــذى (۲۰۰۲) كتاب الدعــوات، وحسنه العــلامة الألبانى رحــمه الله فى صــحيح الجامع (۱۲٦۸).

<sup>(</sup>٢) سورة البلد: الآية: (٤).

<sup>(</sup>٣) نفسير ابن جرير (٣٠/ ١٩٧).

<sup>(1)</sup> وفيات الأعيان (٣/ ٣٨٠).

وقد قال عَرَاكِمُ : ﴿ الدنيا سَجِنَ المؤمنُ وَجَنَةُ الكَافَرِ ﴾ (١),

#### (۲۲) أن تتذكر الموت،

قال عَرِيْكُمْ : «أكثروا من ذكر هاذم اللذات، فما ذكره عبدٌ قط وهو في ضيق إلا وستَعه عليه، ولا ذكره وهو في سعة إلا ضيقها عليه، (٢).

فمن علم أنه سيسرحل عن هذه الدنيا لا محالة فإنه يسستوى عنده البلاء والعافية لأن أهم ما يشغله أن يلقى الله وهو راض عنه.

## (٢٣) انتظار الفرج من عند الله (جل وعلا)،

ومما يتسلى به المصاب أن يُحسن الظن بالله (جل وعلى) ويعلم أن الله سيجعل له فرجًا ومخرجًا، فقد قال تعالى: ﴿ فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ۞ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ۞ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾ (٣).

وقال عَرَّاتُهُم في وصيته لابن عباس خَلَقُها: «واعلم أن النصر مع الصبر، وأن الفرج مع الكرب، وأن مع العسر يسراً» (٤).

ولرُب نازلة يضبيق بها الفستي

ذرعًسا وعندالله منهسا المخسرج

ضاقت فلما استحكمت حلقاتها

. فُسرجت وكسان يظنهسا لا تُفسرجُ

#### (٢٤) أن مرارة الدنيا هي بعينها حلاوة في الآخرة،

فإن العبد المؤمن إذا رضى بقضاء الله وصبر على مرضه فإنه سينسى كل آلامه وأحزانه مع أول غمسة في جنة الرحمن (جل وعلا).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٩٥٦) كتاب الزهد والرقائق.

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي وابن حبان وحسنه الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (١٢١١).

<sup>(</sup>٣)سورة الشرح: الآيتان: (٦-٥).

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد والخرائطي عن أنس - السلسلة الصحيحة (٢٣٨٢).

النبى النبى النبى المنبئة ويُوتَى بأنعم أهل الدنيا من أهل الناريوم القيامة فيصبغ في المنبئة المناريوم القيامة فيصبغ في جهنم صبغة الم يتقلل: يا ابن آدم هل رأيت خيرًا قيط؟ هل مرّ بك نعيم قط؟ فيقول: لا والله يا رب، ويُؤتَى بأشد الناس بؤسًا في الدنيا من أهل الجنة، فيصبغ في الجنة صبغة ويقال له: يا ابن آدم هل رأيت بؤسًا قط؟ هل مَرّ بك شدة قط؟ فيقول: لا والله يا رب ما مرّ بي بؤس قط، ولا رأيت شدة قطه (١).

#### (٢٥) أن تستحضر هذا المشهد المهيب،

ومن الأسباب التى تعينك على الصبر على المرض أن تستجضر هذا المشهد المهيب من مشاهد يوم القيامة حيث قال عَيْمَ الله العافية يوم القيامة حين يُعطَى أهل البلاء الثواب لو أن جلودهم كانت قُرضت في الدنيا بالمقاريني، (٢).

قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوفِّي الصَّابِرُونَ آجُرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (٣).

#### (٢٦) أن تتذكر عذاب أهل النار،

فإن العبد إذا تذكر عذاب أهل النار وما يقاسونه فيها من الحرق والجوع والعطش والحرمان من النظر إلى وجه الله (عز وجل) فإن ذلك يُهـوَّن عليه الام المرض فإن كل عذاب دون النار عافية وكل نعيم دون الجنة سراب.

\* كانت امرأة من العابدات بالبصرة تُصاب بالمصاب فلا تجزع، فذكروا لها ذلك، فقالت: ما أصاب بمصيبة فأذكر معها النار إلا صارت في عيني أصغر من الذباب.

#### (۲۷) التطلع إلى نعيم الجنة،

ومن أسباب الصبر على المرض علمك بأن وراء هذه الدار الدنيا داراً

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٨٠٧) كتاب صفة القيامة.

<sup>(</sup>٢) حسن: رواه الترمذي (٢٤٠٢) كتاب الزهد وحسنه الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٨١٧٧).

<sup>(</sup>٣)سورة الزمر: الآية: (١٠).

أعظم منها وأجل قدرًا، وأنك لابد مرتحل إليها إن كنت من أهلها، وهي الجنة التي أعدها الله لأوليائه.

\* قال عَيْنَ الله تعالى: أصددت لعبادى الصالحين ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، واقرءوا إن شئتم: ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أَخْفَى لَهُم مَن قُرَّة أَعْيُنِ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (١) (٢).

وقال عَنْظَ : "ينادى مناد، إن لكم أن تصحُّوا فلا تسقموا أبدًا، وإن لكم أن تحيوا فلا تموتوا أبدًا، وإن لكم أن تشبُّوا فلا تهرموا أبدًا، وإن لكم أن تنعموا فلا تباسوا أبدًا، فذلك قوله - عز وجل -: ﴿ وَنُودُوا أَن تِلْكُمُ الْجَنَّةُ أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (٢) (٤).

\* وعليك أن تتذكر أدنى أهل الجنة منزلة . فقد قال عَلَيْكُم : فسال موسى عَلَيْكُم ربه، ما أدنى أهل الجنة منزلة ؟ قال : هو رجل يجىء بعدما أدخل أهل الجنة الجنة فيقال له : ادخل الجنة فيقول أى رب كيف وقد نزل الناس منازلهم، وأخذوا أخذاتهم ؟ فيقال له : أترضى أن يكون لك مثل مُلك مَلك من ملوك الدنيا ؟ فيقول : رضيت رب، فيقول : لك ذلك ومثله ومثله ومثله ومثله ومثله فيقول في الخامسة : رضيت رب، فيقول : موسى هذا لك وعشرة أمثاله، ولك ما اشتهت نفسك، ولدّت عينك، فيقول : رضيت رب، قال موسى : رب فأعلاهم منزلة ؟ قال : أولئك الذين أردت، غرست كرامتهم بيدى وختمت عليها، فلم تر عين "، ولم تسمع أذن، ولم يخطر على قلب بشرة أهل.

\* بل يخبر النبي عَلِيْكُم عن آخـر أهل الجنة دخولاً الجنة أن الله عز وجل

<sup>(</sup>١) سورة السجدة: الآية: (١٧).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخارى (٣٢٤٤) كتاب بدء الخلق، ومسلم (٢٨٦٤) كتاب الجنة وصفة نعيمها.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف: الآية: (٤٣).

<sup>(1)</sup> صحيح: رواه مسلم (٢٨٣٧) كتاب الجنة.

<sup>(</sup>٥) صحيح: رواه مسلم (١٨٩) كتاب الإيمان.

النبي النبي النبي المسرعلى المرض النبي المرض النبي المسرة أمث الها، أو إن يقول له: (... اذهب فادخل الجنة. فإن لك مثل الدنيا وعشرة أمث الها، أو إن لك مثل عشرة أمث ال الدنيا، فيقولُ: أتسخر بي، أو أتضحك بي وأنت الملك (١)(١).

## لا تخف من الموت بسبب المرض

فإن المرض لا يقرّب من الموت كما أن الصحة والعافية لا تباعد منه. . فالله -عزَّ وجلَّ- هو الذي يملك مقادير الأمور وهو الذي يعلم آجال العباد فقد قال تعالى: ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ (٣).

وقد جاء فى حديث ابن مسعود نطق أن الملك يبعث إلى الجنين بعد مَانة وعشرين يومًا - باربع كلمات، فيكتب عمله وأجله ورزقه وشقى أم سعيد، ثم ينفخ فيه الروح.

وقال على بن أبى طالب وطلي :

فكم من صحيح مات من غير علَّة وكم من عليل عاش حينًا من الدهر وكم من فستى يُمسى ويُصبح آمنًا وكم من فستى يُمسى ويُصبح آمنًا وقد يُسبحت أكفانه وهو لا يدرى

\* \* \*

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٦٥٧١) كتاب الرقاق، ومسلم (١٨٦) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٧) بتصرف من كتاب (السلسلة الذهبية/ الجزء الثالث) للمصنف.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف: الآية: (٣٤).

## سيس لا تستسلم للمرض ... وأحسن الظن بالله

فكم من مريض تعلق قلبه بكلام طبيبه ولم يتعلق قلبه بخالق السماوات والأرض -جل وعلا- . . . فإذا قال له الطبيب: لم يبق من عمرك إلا ستة أشهر وإذا بالمريض يصاب بحالة من الحزن واليأس . . . . . . ولم يعلم هذا المسكين أن الكلمة الأولى والأخيرة إنما تكون لله -جل وعلا- . فلا يعلم مقادير العباد وأعمارهم إلا الله -جل جلاله- .

والمثال الثاني لامرأة مسلمة جعل الله شفاءها في ماء زمزم.

ذكر دايل كارنيجى قصة رجل أصابت قرحة فى أمعائه بلغ من خطورتها أن الأطباء حددوا له أوان وفاته، وأوعزوا إليه أن يجهز كفنه. قال: وفجأة اتخذ «هانى» - اسم المريض - قراراً مدهشًا، إنه فكر فى نفسه: إذا لم يبق لى فى هذه الحياة سؤى أمد قصير، فلماذا لا أستمتع بهذا الأمد على كل وجه؟ لطالما تمنيت أن أطوف حول العالم قبل أن يدركنى الموت، ها هو ذا الوقت الذى أحقق فيه أمنيتى. وابتاع تذكرة السفر، فارتاع أطباؤه، وقالوا

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه مسلم (۲۸۷۷) كتاب الجنة وصفة نعيسها وأهلها، من حديث جابر بـن عبد الله الانصاري رفي الله الانصاري رفي الله الانصاري رفي الله الانصاري المنتقل ال

له: إننا نحذرك، إنك إن أقدمت على هذه الرحلة فستُدفن في قاع البحرا! لكنه أجاب: كلا، لن يحدث شيء من هذا، لقد وعدت أقاربي ألا يُدفن جثماني إلا في مقابر الاسرة.

وبدأ الرجل رحلة مُشبعة بالمرح والسرور، وأرسل خطابًا لزوجته يقول فيه: لقد شربت وأكلت ما لذ وطاب على ظهر السفينة، وأنشدت القصائد، وأكلت ألوان الطعام كلها حتى الدسم المحظور منها، وتمتعت في هذه الفترة عما لم أتمتع به في ماضى حياتى. ثم ماذا؟!

ثم يزعم دايل كارنيجي أن الرجل صح من علته، وأن الأسلوب الذي سار عليه أسلوب ناجع في قهر الأمراض ومغالبة الآلام!!

## لا تحزن أيها المريض ... فأجرك لا ينقص

إذا كان العبد حريصًا على فعل الطاعات حال صحته فإن من كمال رحمة الله بهذا العبد أنه إذا مرض فأدَّى الفرائض لكنه عجز عن أداء بعض السنن والنوافل فإن الله يأمر الملائكة أن يكتبوا له من الأجر مثلما كان يعمل وهو صحيح. .--

روى البخارى أن النبى عليه قال: «إذا مرض العبد أو سافر كتب الله تعالى له من الأجر مثل ما كان يعمل صحيحًا مقيمًا»(١).

\*بل وفي الحديث القدسى أن النبى عَنْ قَالَ: قال تعالى: إذا ابتليتُ عبداً من عبادى مؤمنًا فحمدنى وصبر على ما بليته، فإنه يقوم من مضجعه ذلك كيوم ولدته أمه من الخطايا، ويقول الرب عز وجل للحفظة، إنى أنا قيدت عبدى هذا وابتليته، فأجروا له ما كنتم تُجرون له قبل ذلك من الأجر، وهو صحيح الله .

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٢٩٩٦) كتاب الجهاد والسير.

<sup>(</sup>٢) حسن: رواه أحمد (١٦٦٦٩) من حديث شداد بن أوس بن ثابت فالله، وحسنه العلامة الالباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٢٠٠٩).

# المساق المريض ... أبشر بكل خير

ونحن نعلم أن من أعظم أنواع الهموم التي يعاني الناس منها: كثرة الأمراض وشدة فتكها بالصحة والشباب ولذلك سأذكر لكم ما يخفف عن المريض ثقل البلاء:

أما عن الأمور التي تخفف عن المريض ثقل البلاء فهي كشيرة . . . . ونذكر منها ما يلي:

- ۱ معرفة أن الله يحبك: «إن الله إذا أحب عبداً ابتلاه»، وإذا أحبك الله جاءت ثمرة المحبة «كنت سمعه الذى يسمع به وبصره الذى يبصر به ويده التى يبطش بها ورجله التى يمشى بها، ولئن سألنى لأعطينه، ولئن استعاذنى لأعيذنه» (١).
- ٧- ملاحظة حُسن الجزاء: فلو جاءك رجل وقال: سأضربك ضربة بيدى، ثم أعطيك مائة ألف جنيه، فهل ستشعر بألم الضرب؟! بالطبع لا (ولله المثل الأعلى) فلك أن تتخيل أن الله يبتليك ويعقول لك: إن ثمن هذا البلاء هو الجنة!! لا شك أن حلاوة الأجر ستُنسيك مرارة الألم.
- ٤- تهوين البلية: وذلك بأن تحمد الله على البلاء في الدنيا وليس في الدين،
   وتحمده أيضًا أنه لم يكن أشد من ذلك.

<sup>(</sup>١) صحيح:رواه البخاري (٢٠٠٢) كتاب الرقاق، من حديث أبي هريرة رَفَكُ .

مماع سير أهل البلاء: فإن ذلك يهون عليك البلاء. وذلك لأن سماع سيرتهم يجعل الإنسان يشعر بأن هناك من ابتلى بمثل هذا البلاء - فيتصبر بسيرته - (١).

#### فضل عيادة المريض

\* عن البراء بن عازب رفي قال: أمرنا رسول الله على العلام، المريض، واتباع الجنازة، وتشميت العاطس، وإبرار المقسم، ونصر المظلوم، وإجابة الداعى، وإفشاء السلام (٢).

\* وعن أبى هريرة ألى أن رسول الله عَنْهُمُ قال: «حق المسلم على المسلم خمس: رَدُّ السلام، وعيادة المريض، وأتباع الجنائز، وإجابة الدعوة، وتشميت العاطس»(٣).

\* قال الشيخ ابن عثيمين (رحمه الله):

ذهب بعض العلماء إلى أنها فرض كفاية، فإذا لم يقم بها أحد فإنه يجب على من علم بحال المريض أن يعوده؛ لأن النبي على أنها حلى ذلك من حقوق المسلم على أخيه، ولا يليق بالمسلمين أن يعلموا أن أخاهم مريض ولا يعوده أحد منهم؛ لأن هذا قطيعة وأي قطيعة!.

وهذا القول هو الراجع: أن عيادة المرضى فرض كفاية، ومن المعلوم أن غالب المرضى يعودهم أقاربهم وأصحابهم وتحصل بذلك الكفاية، لكن لو علمنا أن أحدًا أجنبيًا في البلد مريض، وليس معروفًا، وقد علمت أنه لم يعده أحد فإن الواجب عليك أن تعوده؛ لأن ذلك من حقوق المسلمين بعضهم على بعض.

<sup>(</sup>١) رسالة إلى أهل البلاء/ للمصنف (ص: ١٩، ٢٠).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (١٢٣٩) كتاب الجنائز، ومسلم (٢٠٦٦) كتاب اللباس.

<sup>(</sup>٣) متفق طليه: رواه البخارى (١٣٤٠) كتاب الجنائز، ومسلم (٢١٦٢) كتاب السلام.

والمستحب لمن عاد المريض أن يسأل عن حاله كيف أنت؛ وعن عبادته: كيف تتوضأ؛ كيف تصلى؛ وعن معاملاته: هل لك حقوق على الناس؛ أو هل للناس حقوق عليك.

ولا تُطل الجلوس عنده؛ لأنه ربما يملّ؛ لأن حال المريض غير حال الصحيح، فربما يمل ويحب أن تقوم عنه؛ ليأتي إليه أهله وما أشبه ذلك، ولكن إذا رأيت أن المريض مستأنس بك، ويفرح أن تبقى، وأن تطيل الجلوس عنده، فهذا خير ولا بأس به. . . وهذا ربما يكون سببًا في شفائه؛ لأن من أسباب الشفاء إدخال السرور على المريض. فمثلاً إذا جئت مريضًا وقلت له: أنت اليوم أحسن من أمس، حتى وإن لم يكن أحسن من جهة المرض لكن تقول: أحسن من أمس؛ لأنك زدت خيرًا، ما بين أمس واليوم صليت خمس صلوات، استغفرت، هللت، كذلك زاد أجرك بالمرض، وذلك حتى يدخل عليه السرور.

وإذا أردت أن تقوم واستأذنت تقول: أتأذن لى. فإن هذا أيضًا عما يسره؛ لأنه ربما يود أن تبقى فلا يأذن لك، ثم احرص غاية الحرص على أن توجهه إلى فعل الخير في هذا المرض، فتقول: قد يُقدر الله المرض على الإنسان فيكون خيرًا له، فيتفرغ للذكر ولقراءة القرآن وما أشبه ذلك لعله ينتبه ويكون لك أجر السبب(۱).

وقال رسول الله عَيْنِ إن الله عز وجل يقول يوم القيامة: يا ابن آدم مرضت فلم تَعُدنى، قال: يا رب كيف أعودك وأنت رب العالمين؟ قال: أما علمت أن عبدى فلانًا مَرض فلم تَعُده، أما علمت أنك لو عُدته لوجدتنى عنده؟ يا ابن آدم استطعمتك فلم تُطمعنى، قال: يا رب كيف أطعمك وأنت رب العالمين؟ قال: أما علمت أنه استطعمك عبدى فلان فلم تطعمه أما علمت أنك

<sup>(</sup>١) شرح رياض الصالحين / للشيخ ابن عثيمين (٣/ ٣٤-٣٥) بتصرف.

— النبى ﷺ..ونعمة الصبر على المرض النبى ﷺ..ونعمة الصبر على المرض لو أطعمته لوجدت ذلك عندى؟ يا ابن آدم استسقيتك فلم تسقنى، قال: يا رب كيف أسقيك وأنت رب العالمين؟ قال: استسقاك عبدى فلان فلم تسقه، أما علمت أنك لو سقيته لوجدت ذلك عندى (١).

\* قال الشيخ ابن عثيمين: كذلك إذا مرض عبد من عباد الله الصالحين فإن الله سبحانه وتعالى يكون عنده؛ ولهذا قال: «أما إنك لو عُدته لوجدتنى عنده» ولم يقل: لوجدت ذلك عندى كما قال فى الطعام والشراب بل قال: «لوجدتنى عنده» وهذا يدل على قرب المريض من الله عز وجل. ولهذا قال العلماء: إن المريض حَرِيٌ بإجابة الدعاء إذا دعا لشخص أو دعا على شخص، وفي هذا دليل على استحباب عيادة المريض، وأن الله سبحانه وتعالى عند المريض وعند من عاده؛ لقوله: «لوجدتنى عنده» (٢).

\* وعن ثوبان رَخْتُ عن النبى عَرَبِكُ قال: "إن المسلم إذا عاد أخاه المسلم لم يزل فى خُرفة الجنة حتى يرجع قيل: يا رسول الله وما خُرفة الجنة؟ قال: «جناها» (٣).

\* وعن على خلف قال: سمعت رسول الله على المول الله على المول الله على على على على عليه سبعون ألف ملك حتى يمسى، وإن عاده عشية الاصلى عليه سبعون ألف ملك حتى يصبح، وكان له خريف في الجنة (٤).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٥٦٩) كتاب البر.

<sup>(</sup>٢) شرح رياض الصالحين (٣/ ٢٧).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٢٥٦٨) كتاب البر.

<sup>(</sup>٤) صبحيع: رواه الترمذى (٣/ ٩٦٩) كتاب الجنائز - باب ما جاه في عيادة المريض، وأبو داود (٤) صبحيع: (٥٧٦٧) وصححه العلامة الالبائي في صحيع الجامع (٥٧٦٧) والمللة الصحيحة (١٣٦٧).

## ما يُدعى به للمريض

\* عن عائشة براها، أن النبى عَلَيْكُم كان إذا اشتكى الإنسان الشيء منه، أو كانت به قرحة أو جرح، قال النبى عَلَيْكُم ، بأصبعه هكذا، ووضع سُفيان ابن عُينة الراوى سبابته بالأرض ثم رفعها وقال: «بسم الله، تُربةُ أرضنا، بريقة بعضنا، يُشفى به سقيمنا، بإذن ربنا»(١).

ووجه ذلك: أن التراب طهور كما قال النبى علين المجعلت تربتها لنا طهورًا (٢) وريق المؤمن طاهر أيضًا، فيجتمع الطهوران مع قوة التوكل على الله عز وجل والثقة به فيشفى بها المريض، ولكن لابد من أمرين:

١- قوة اليقين في هذ الداعي بأن الله سبحانه وتعالى سوف يشفى هذا المريض بهذه الرقية.

٢- قبول المريض لهذا وإيمانه بأنه سينفع.

أما إذا كانت المسألة على وجه التجربة فإن ذلك لا ينفعه؛ لأنه لابد من البيقين أن ما فعله النبى عَيْنَا من حق، ولابد أن يكون المحل قبابلاً - وهو المريض - لابد أن يكون مؤمنًا بفائدة ذلك، وإلا فلا فائدة؛ لأن الذين في قلوبهم مرض لا تزيدهم الآيات إلا رجسًا إلى رجسهم والعياذ بالله (٣).

\* وعنها أن النَّبَىُّ عَالِيَكُم كان يعُودُ بعضَ أَهْلَهُ يَمْسَحُ بيدهِ اليُمنَى ويقول: «اللُّهمَّ ربَّ النَّاس، آذهب البائس، واشف أنْتَ الشَّافي، لا شَفَاءَ إلا

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه البخارى (۱۰/٥٧٤٥) كتاب الطب باب: رقية النبي طَيِّخُيني، ومسلم (٢١٩٤) كتاب السلام/ باب: استحباب الرقية من العين - قال جمهور العلماه: المراد بأرضنا هنا جملة الأرض وقيل: أرض المدينة خاصة لبركتها والريقة أقل من الريق (مسلم بشرح النورى: ١٤/٣١٣-٢٦٤). ومعنى الحديث أنه يأخذ من ريق نفسه على إصبعه السبابة ثم يضعها على التراب فيسعلق بها منه شيء، فيمسح به على الموضع الجريح أو العليل ويقول هذا الكلام في حال المسح.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٥٢٢) كتاب المساجد.

<sup>(</sup>٣) شرح رياض الصالحين (٦/ ٤١).

— النبىﷺ..ونعمة الصبر على المرض الشفَاوُكَ، شفَاءً لا يُغَادرُ سفَمًا اللهِ (١).

\* وعَنْ سَعِدُ بِنَ أَبِي وقَّـاصَ مَرْفَى قَالَ: عَادَنَى رَسُولَ الله عَرُّا فَقَالَ: «اللَّهُمُّ اشْفُ سَعْدًا، اللَّهُمُّ اشْفُ سَعْدًا» (٢).

فهَذا من أسباب الشفاء أيضًا، فينبغى للإنسان إذا أحسّ بألم أن يضع يله على هذا الألم ويقول: قبسم الله ثلاثًا، أعوذ بعزة الله وقدرته من شر ما أجد وأحاذر، يقولها سبع مرات، إذا قاله موقنًا بذلك مؤمنًا به وأنه سوف يستفيد من هذا فإنه يسكن الألم بإذن الله عز وجل، وهذا أبلغ من الدواء الحسسي كالأقراص، والشراب والحقن؛ لأنك تستعيذ بمن بيده ملكوت السموات والأرض، فالذي أنزل هذا المرض، هو الذي يجيرك منه (1).

\* وعن ابن عباس وَ النبي عَلَيْ عَن النبي عَلَيْكُ عَلَى النبي عَلَيْكُ اللهِ العَرْشِ العَظَيمِ أَنْ يَشْفَيك، أَجُلُهُ، فقال عِنْدَهُ سَبْعَ مرَّات: أسألُ الله العَظِيمَ ربَّ العَرْشِ العَظَيمِ أَنْ يَشْفَيك، إلا عافاهُ الله من ذلك المرض»(٥).

﴿ وَعَنهُ أَنَّ النَّبِيَّ عَلِيَّا اللَّهِ عَلَى الْعَدَابِيِّ يَعُودُهُ، وكَانَ إذا دَخَلَ عَلَى مَن يَعُودُهُ، وكَانَ إذا دَخَلَ عَلَى مَن يَعُودُهُ قَالَ: ﴿ لَا بَاسٍ، طَهُورٌ إِن شَاءَ اللهُ (٦).

<sup>(1)</sup> متغق عليه: رواه البخاري (٥٧٤٣) كتاب الطب، ومسلم (٢١١٩) كتاب السلام.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (١٦٢٨) كتاب الوصية.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٢٠٢٢) كتاب السلام.

<sup>(1)</sup> شرح رياض الصالحين (٢/ ٤٣).

<sup>(</sup>۵) صحیح: رواه أبو داود (۲۱۰٦) كتاب الجنائز، والترمذي (۲۰۸۳) كتــاب الطب، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (۲۲۸۸).

<sup>(</sup>٦) صحيح: رواه البخاري (٥٦٥٦) كتاب المرضى.

\* وعن أبى سعيد الخُدرى فَوْقَ أَن جَبريلَ أَتَى النَّبِيَّ عَبَّلِهِمْ فَقَالَ: قَيَا مُحَمَّدُ اشْتَكَيْتَ؟ قَالَ: نَعَم، قَالَ: بِسمِ اللهُ أَرْقِيكَ مِنْ كُلِّ شَيء يُؤْذيكَ، مِنْ شَرَّ كُلِّ نَفْسَ أَوْ عَيْنَ حَاسِد، الله يَشْفيكَ، بِسُمِ اللهُ أَرْقِيكَ) (١).

هذا دعاء من جبريل أشرف الرسل، للنبى عليها أشرف الرسل، لكن جبريل أشرف الرسل الملكيين، وأما محمد عليها فأشرف الرسل البشريين، يقول له: «اشتكيت؟» قال: «نعم» وفي هذا دليل على أنه لا بأس أن يقول المريض للناس: إنى مريض إذا سالوه، وأن هذا ليس من باب الشكوى، الشكوى أن تشتكى الخالق للمخلوق، تقول: أنا أمرضنى الله بكذا وكذا، الشكو الرب للخلق، هذا لا يجوز، ولهذا قال يعقوب: ﴿إِنَّمَا أَشْكُو بَنِي وَحُزْنِي إِلَى اللَّهِ ﴾ (٢) لكن إذا أخبر المريض بمرضه على سبيل الإخبار لا الشكوى فلا بأس، ولهذا بعض العامة يقول: إخبار لا شكوى، وهذا طيب.

وفيه أيضا دليل: على أنه ينبغى أن نقرأ على المريض بهذه الرقية: «بسم الله أرقيك» يعنى: أقرأ عليك «من كل شيء يؤذيك»: من مرض، أو حزن، أو هم، أو غم. . . إلخ.

ومن شركل نفس أو عين حاسد الله يشفيك ... ومن شركل نفس من النفوس البشرية أو نفوس الجن أو غير ذلك أو وعين حاسد أى: ما يسمونه الناس بالعين، وذلك أن الحاسد - والعياذ بالله - الذي يكره أن يُنعِم الله على عباده بنعمه . . . نفسه خبيثة شريرة، وهذه النفس الخبيثة الشريرة قد ينطلق منها ما يصيب المحسود، ولهذا قال تعالى: ﴿ وَمِن شَرَ حَاسِد إِذَا حَسَد ﴾ (٣) ويكون المحسود مهمومًا بسبب هذه العين، ولهذا قال: «أو عين حاسد الله يشفيك» أي:

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢١٨٦) كتاب السلام.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف: الآية: (٨٦).

<sup>(</sup>٣) سورة الفلق: الآية: (٥).

النبى ﷺ.. ونعمة الصبر على المرض النبي المرض ويزيل سقمه البسم الله أرقيك، فبدأ بالبسملة في أول الدعاء وفي آخره، فإذا دعا الإنسان بما جاء في السنة فهذا خير؛ لأن كل ما جاء في السنة، فإن مراعاته أفضل، وإذا لم يعرف هذا الدعاء فادع بالمناسب: شفاك الله، عافاك الله، أسأل الله لك العافية، وما أشبه ذلك.

وفي هذا الحديث دليل: على أن النبى عَرَّاتُ كغيره من البشر، يصيبه المرض، وفيه أيضا أن القراءة على المريض لا تنافى كمال التوكل، بخلاف الذى يطلب من الناس أن يقرءوا عليه فيه شيء من نقص التوكل، لأنه سأل الخلق، واعتمد على سؤالهم، لكن إذا جاء إنسان يقرأ عليه ولم تمنعه فإن ذلك لا شيء فيه ولا يُعَدُّ نقصًا في التوكل، ولهذا قرأ النبى عَرَّاتُ على غيره وقرئ عليه أيضا فذلك لا ينافى كمال التوكل إذا كان بغير سؤال. والله الموفق(١).

# آداب عيادة المريض

#### \* الأدب الأول: النية الصالحة:

وذلك بأن ينوى بعيادة أخيه التماس الأجر من الله تعالى، والفوز بموعوده من الثواب، وأداء حق أخيه عليه تطييبًا لقلبه، وترسيخًا للأخوة والمودة بينهما.

#### \* الأدب الثاني: أن لا يتأخر في الذهاب لعيادته:

وخصوصًا إذا طال مرضه، فـلا يتأخر عنه، فـإن ذلك مما يُحزنه ويؤثر فيه، لكن ينبغي أن يعجل في الذهاب إليه.

#### \* الأدب الثالث: عيادة المريض في وقت لا يشق عليه:

www.ibtesama.com

يكون نائمًا، أو نحو ذلك. فالأف ضل الذهاب في الأوقات التي اعتاد الناس عيادة المريض فيها، ويكون فيها المريض متهيئًا لاستقبال زواره.

#### \* الأدب الرابع، سؤال أهل المريض عنه وعن صحته،

فإن ذلك مما يجبر خاطرهم، ويُسكِّن قلوبهم، فإنه لما خرج على رَجَائِكَ من عند رسول الله عَلِيَاتِكُم في وجعه، سأله الناس: «يا أبا حسن! كيف أصبح رسول الله عَلِيَاتُكُم ؟ قال: أصبح بحمد الله بارثًا . . (١١).

#### \* الأدب الخامس، القعود عند رأس المريض،

وهذا من السنة فإن النبى عَلَيْكُم لما عاد الغلام اليهودى الذى كان يخدمه قعد عند رأسه(٢) وهذا فيه إراحة للمريض وإيناس له، كسما أنه يجعل العائد فى وضع يسمح له بوضع يده على رأس المريض لرقيته، أو ليمسك بيده، أو نحو ذلك.

#### \* الأدب السادس، سؤال المريض عن حاله،

وهذا مما يُطيب قلب كذلك، وهو سنة عن النبى عَيَّاتُ فَإِنهُ عَيَّاتُ عَاد رجلاً من أصحابه فقال له: «كيف تجدك؟» قال: والله يا رسول الله! إنى أرجو الله وإنى أخاف ذنوبى.

فقال رسول الله عَيْنِ «لا يجتمعان في قلب عبد في مثل هذا الموطن إلا أعطاه الله ما يرجو، وآمنه مما يخاف» (٣) ويُسن للمريضُ الا يقول إلا خيرًا، وأن يُثنى على الله تعالى بما هو أهله.

#### \* الأدب السابع، تبشير المريض بثواب المرض،

فإن ذلك مما يُهوَّن عليه المرض، ويطيب خاطره، ويعينه على الرضا بقضاء الله، ويرفع روحه المعنوية، ويذكره بثواب الصبر على المرض.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخارى (٤٤٤٧) كتاب المغازى.

<sup>(</sup>٢) صعيع: رواه البخاري (١٣٥٦) كتاب الجنائز.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه الترمذي (٩٨٣) كتباب الجنائز، وابن ماجه (٤٣٦١) كتاب الزهد، وصحيحه العلامة الالباني رحمه الله في صحيح الجامع (٧٦٢٠).

# النبى ﷺ..ونعمة الصبر على الرض بوجوب الصبر على القضاء وأمره الأدب الثامن، تذكير المريض بوجوب الصبر على القضاء وأمره بالرضاء

فإن ذلك مما يعينه على الصبر والرضا إذا كان فاقدًا لذلك، وينبغى تذكيره بعظم الأجر على الصبر، والرضا بالقضاء، وأن الصبر على قضاء الله من أعظم أسباب دخول الجنة.

#### \* الأدب التاسع، وضع اليد على المريض،

مع الدعاء له كما يأتى، فإنه أظهر للمحبة، والمريض يشعر بالراحة النفسية من ذلك، وهذه الراحة النفسية لها أكبر الأثر عليه.

#### \* الأدب العاشر، الدعاء للمريض ورقيته،

وذلك لقول النبي عَرَبِهِ ، وفعله، ورقية جبريل إياه.

#### \* الأدب الحادي عشر، النصح للمريض بعدم الشكوي متسخطا،

فإن من اشتكى متسخطًا فإنه يشكو الله إلى الخلق، والله أرحم به من نفسه، وهل يغنى عنه الخلق شيئًا؟

#### \* الأدب الثاني عشر، نهى المريض عن تمنى الموت،

إذ إن الكثير من الناس يتمنى فى مرضه - إذا كان شديدًا - أن يموت، ولا يدرى أن المرض كفارة لذنوبه، وأن الموت فيه انقطاع عمله، وأنه إن يؤخر فلعله يُستعتب ويتوب.

#### \* الأدب الثالث عشر، تذكير المريض بإحسان الظن بالله تعالى،

لأنه قد يموت في مرضه ذلك، فينبغي أن يحسن الظن بالله عز وجل، ويغلب الرجاء على الخوف.

#### \* الأدب الرابع عشر، تذكيره بالوصية،

حتى لا يموت على غير وصية، فإنه ينبغى للمسلم أن تكون وصيته جاهزة على الدوام.

#### » الأدب الخامس عشر، عدم التطويل في المكث عند المريض،

خصوصًا إذا كان الكلام يشق عليه، أو يحتاج إلى مـزيد من الراحة فإنه قد يستثقل العُوَّاد في هذه الحال، وقد يضرونه بطول الاستيقاظ وكثرة الكلام.

#### \* الأدب السادس عشر؛ وصية أهله بالصبر على خدمته والإحسان إليه،

وقد ذكر ذلك الإمام النووى رحمه الله تعالى وغيره (١)، وهو من الأدب البواجب الاهتمام به، فإن أهله قد يستثقلونه، وخصوصًا إذا طال مرضه، أو اشتد وشق عليهم خدمته، أو كان مرض موت.

#### \* الأدب السابع عشر، تكرار الزيارة مراراً؛

وخصوصًا إذا طال مرضه، واشتد، فإنه يحتاج إلى أن يشعر بدوام سؤال الناس عنه، وعدم نسيانهم له، فإن هذا يطيب نفسه جدًّا، ولعله يشفى - إن شاء الله - إذا تحسنت حالته النفسية.

\* أسأل الله (جل وعلا) أن يشفى جميع مرضى المسلمين، وأن يرزقهم الأجر والثواب على صبرهم على هذا البلاء.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رياض الصالحين (٣٩١).



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# مواقف عفا فيها النبي لِيَّاتُهُمْ الْنَاسِي لِيَّاتُهُمُ الْنَاسِي لِيَّاتِهُمُ الْنَاسِي لِيَّاتِهُمُ الْنَاسِي لِيَّاتِهُمُ الْنَاسِي لِيَّاتِهُمُ الْنَاسِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللّهُ لِلْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُ

وها نحن نتخيل مرة أخرى أننا نسير فى شوارع المدينة المنورة التى لطالما سار فيها النبى عليه المستعابه... ولطالما تشرفت تلك السقعة المساركة بوجودهم.

وها نحن نتجه مباشرة إلى بيت النبى عَلَيْكُم - الذى هو أعظم بيت فى الكون كله رغم بساطته وتواضعه - لنسعد برؤية النبى عَلَيْكُم ونستأنس بمجالسته وترتوى قلوبنا بكلامه العذب الطيب.

فلما طرقنا الباب فتح لنا الحبيب المصطفى عَلَيْكُم وأذِن لنا بالدخول فلما دخلنا وجدنا الحبيب المصطفى عليّك جالسًا مع بعض أصحابه وهو يُعلمهم خُلقًا عظيمًا من أعظم أخلاق المسلمين... ألا وهو خُلق العفو... فقال لهم: «ما زاد الله عبدًا بعفو إلا عزًّا» (١).

\* فتعالوا بنا لنتعايش بقلوبنا وأرواحنا مع خُلق العفو.

#### نعمة العفو

ها هو خلق عظیم من أخلاق الرسول عَلَيْكُم ينبغى أن نستحلى به... ألا وهو خُلق العفو والصفح.

\* وما أجمل أن نعفو عن الناس ونسامح ونصفح عـمن أساء إلينا. . . فهذا من أعظم الأبواب لجلب المودة والمحبة بين العباد.

\* قَـالَ اللهُ تبارِكُ وتعـالى: ﴿ وَلا تَسْتَوِى الْحَسْنَةُ وَلا السَّيِّنَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلَى حَمِيمٌ (٣٠ وَمَا يُلَقَّاهَا إِلاَّ الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (٢٥٨٨) كتابِ البر والصلة والأداب.

يُلَقَّاهَا إِلاَّ ذُو حَظَّ عَظِيمٍ ﴾ (١)

فإذا قذفك شخص بمسبَّةٍ فاقذفه بالعفو عنه واقذفه بالكلام الطيب.

إذا أساء شخص إليك فأحسن إليه، فلن يزال معك من الله ظهير عليه ما دمت على عفوك وإحسانك.

\* إذا ظلمك شخص فتجاوز عنه: فإن الله يدافع عنك، فالله سبحانه وتعالى يدافع عنك، فالله سبحانه وتعالى يدافع عن المظلوم: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُدَافِعُ عَنِ اللَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُّ كُلَّ خَوَّانِ كَفُورٍ ﴾ (٢).

\* إن الله سبحانه وتعالى قد قال فى كتابه الكريم: ﴿ ذَلِكَ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ عُوقِبَ عُلْمَ اللهُ عَلَيْهِ لَيَنصُرَنَهُ اللّهُ ﴾ (٣)، هذا فى حق من عاقب بمثل ما عوقب به، لينصرنه الله!! فكيف بالذى ترك حقه كله لله؟!

\* فالزم جانب العفو فإن العفو من شيم المحسنين:

قال الله تعالى: ﴿ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُعْسِينَ ﴾ (٤).

وقال سبحانه: ﴿ وَإِن تَعْفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَغْفِرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٥). وقال تعالى: ﴿ وَجَزَاءُ سَيِّئَةً سَيِئَةٌ مَثْلُهَا فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّه ﴾ (٦). اللَّه ﴾ (٦).

\* وقال النبى عَلِيْكُم : «ما نقصت صدقة من مال، وما زاد الله عبدًا بعفو إلا عزًا، وما تواضع أحد لله إلا رفعه الله»(٧).

<sup>(</sup>١) سورة فصلت: الآيتان: (٣٤، ٣٥).

<sup>(</sup>٢) سورة الحج: الآية: (٣٨).

<sup>(</sup>٣) سورة الحج: الآية: (٦٠).

أ سورة آل عمران: الآية: (١٣٤).

<sup>(</sup>٥) سورة التغابن: الآية: (١٤).

مورة الشورى: الآية: (٤٠).

<sup>(</sup>٧) صحيح: رواه مسلم (٢٥٨٨) كتاب البر والصلة والأداب.

\* وقد صَحَّ عن رسول الله عَيَّظِ أنه قال: «ارحموا تُرحموا، واغفروا يُغفر لكم ..) (١).

\* وصَعَ عنه عليه الصلاة والسلام أنه قال: «ما تجرع عبد جرعة أفضل عند الله من جرعة غيظ يكظمها ابتغاء وجه الله تعالى» (٢)(٢).

- \* فتعالوا بنا لتتعايش بقلوبنا وأرواحنا مع نعمة العفو والصفح.
  - \* النبي عِين العفوا
- \* عن أبى هريرة بن أن رسول الله عَيَّاتُ قال: اليس الشديد بالصرعة، إنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب؛ (٤).

\* وعن أبى هريرة فظف قال: قال رسول الله عَلَيْهِم : «ما نقصت صدقة من مال (٥)، وما زاد الله عبداً بعفو إلا عزاً (٦)، وما تواضع أحد لله إلا رفعه الله (٧)، (٨).

<sup>(</sup>۱) قال الشيخ مصطفى العدوى: أخرجه أحمد (۲/ ۱٦٥، ۲۱۹) وعبد بن حميد فى المنتخب (بتحقيقي ۲۲۰)، والبخارى فى الأدب المفرد (حديث ۲۸۰) والحديث صحيح لشواهده.

 <sup>(</sup>۲) صحیح: رواه أخمد (۲۰۷۹) من طریقین عن ابن عمر ولی مرفوعًا، وابن ماجه (٤١٨٩) کتاب الزهد، وهو صحیح بمجموع طریقیه، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) فقه الأخلاق/ الشيخ مصطفى العدوى (ص: ٨١، ٨٢).

<sup>(1)</sup> متفق عليه: رواه البخاري (٦١١٤) كتاب الأدب، ومسلم (٢٩٠٩) كتاب البر والصلة والأداب.

<sup>(</sup>٥) دما نقصت صدقة من ماله : ذكروا فيه وجهين: أحدهما معناه: أنه يبارك فيه ويدفع عنه المضرات، فينجبر نقص الصورة بالبركة الخفية. وهذا مدرك بالحس والعادة. والثانى أنه: وإن نقصت صورته، كان في الثواب المرتب عليه جبر لنقصه وزيادة إلى أضعاف كثيرة.

<sup>(</sup>٦) الوما زاد الله عبدًا بعفو إلا عزًّا ا: فيه أيضًا وجهان: أحسدهما على ظاهره، ومن عُرف بالعفو والصفح ساد وعظم في القلوب، وزاد عزه وإكرامه، والثاني: أن المراد أجره في الآخرة وعزه هناك.

<sup>(</sup>٨) صحيح: رواه مسلم (٢٥٨٨) كتاب البر والصلة والأداب.

\* وقال عَلَيْتُ : "من كتم غيظًا، وهو قادر على أن ينفذه، دعاه الله على رؤوس الخلائق، حتى يخيره من الحور العين، يزوجه منها ما شاء "(١).

\* وعن أبى هريرة أن رسول الله عَلَيْكُم قال: «تُفتح أبواب الجنة يوم الاثنين ويوم الخميس فيُغفر لكل عبد لا يشرك بالله شيئًا إلا رجلاً كانت بينه وبين أخيه شحناء فيقال: أنظروا هذين حتى يصطلحا أنظروا هذين حتى يصطلحا أنظروا هذين حتى يصطلحا أنظروا هذين حتى يصطلحا "

#### هذا هو النبي ﷺ

\* عن أبى إسحاق قال: سمعت أبا عبد الله الجدلى يقول: سألت عائشة عن خُلق رسول الله عَرِّاتُ فَاللّات له يكن فاحشًا ولا متفحشًا ولا صخًابًا في الأسواق، ولا يجزى بالسيئة السيئة ولكن يعفو ويصفح (٣).

\* عن عبد الله بن عمرو بن العاص رفي أن هذه الآية التي في القرآن: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴾ (٤) ، قال في التوراة: يا أيها النبي إنّا أرسلناك شاهدًا ومبشرًا ونذيرًا وحرزًا (٥) للأميين، أنت عبدى ورسولي، سميتك المتوكل، ليس بفظ (٢) ولا غليظ (٧) ولا سخاب بالأسواق (٨) ، ولا

<sup>(</sup>۱) حسن: رواه أبو داود (۲۷۷۷) كتباب الأدب، والترمذي (۲۰۲۱) كتباب البر والصلة، وابن مباجه (۱۸۲) كتاب الزهد، وأحبمد (۱۵۱۹۲)، وحسنه العلامية الألباني رحمه الله في صبحيح الجامع (۲۵۱۸).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٥٦٥) كتاب البر والصلة والأداب.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه الترمذي (٢٠١٦) كتاب البر والصلة، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في المشكاة (٣٠).

<sup>(1)</sup> سورة الأحزاب: الآية: (10).

<sup>(</sup>٥) حرزًا: وعاه حصينًا لحفظ الأميين.

<sup>(</sup>٦) فظ: الفظ هو الجافي السيئ.

<sup>(</sup>٧) غليظ: شديد صعب.

 <sup>(</sup>A) سخاب بالأسواق: بمعنى الصياح بصوت عال وهي بالسين والصاد.

يدفع السيئة بالسيئة، ولكن يعفو ويصفح، ولن يقبضه الله حتى يقيم به الملة العوجاء بأن يقولوا: لا إله إلا الله، فيفتح بها أعينًا عُميًا، وآذانا صُمَّا، وقلوبًا غلقًا»(١).

# صور مشرقة من عفو النبي راهي

وهذا نبينا محمد علين نال من العفو الثريا فهذه قريش بالغت في أذاه على الله على الله وعشيرته . . . قتلوا على وأحكمت قبضتها منه ثم أخرجته من بين أهله وعشيرته . . . قتلوا من أصحابه في يوم أحد سبعين وجرحوا آخرين، . . . جُرح على وكسرت رباعيته وشج وجهه على الله اللهم اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون.

ثم أمكنه الله منهم فعاد فاتحًا مكة ومعه أكثر من عشرة آلاف معهم السيبوف مُسلطة على رؤوس قبريش، وهو يقول لهم: «ما ترون أنبى فاعل يكم؟» فقالوا: خيرًا أخ كريم، وابن أخ كريم.

\_ \* عجبًا السيدين

هل نسوا ما كانوا يفعلونه بهذا الأخ الكريم!! أين سُبكم فيه وقولكم أنه: مجنون.. ساحر.. كاهن؟! ما دام أخًا كريمًا.. وأبوه أخ كريم!! فلماذا حاربتموه؟!

أين تعذيبكم للمسلمين الضعفاء...

هذا بلال واقف. . وآثار التعذيب لا تزال في ظهره. . وتلك نخلة قريبة قُتلت عندها سمية. . وزوجها ياسر. .

وهذا ابنهما عمار مع المسلمين يشهد. .

اليوم تقولون: أخ كريم؟!

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٢١٢٥) كتاب البيوع.

أين حَبِسُكُم لهذا النبي الكريم مع المسلمين الضعفاء.. ثلاث سنين في شعب بني عامر.. حتى أكلوا ورق الشجر من شدة الجوع..؟!!

ما رحمتم بكاء الصغير.. ولا أنين الشيخ الكبير.. ولا حماملاً ولا مرضعًا!!

أين حربكم له في بدر.. وأُحُد.. وتحزبكم عليه في الخندق؟ واليوم.. هو أخ كريم!!

أين منعكم له من دخول مكة معتمرًا.. لما جماءكم قبل سنين.. وتركتموه محبوسًا في الحديبية.. ممنوعًا من دخول مكة؟

أين صَدُّكم لعمه أبي طالب عن الإسلام وهو على فراش الموت؟

أين . . ؟

اين..؟

شريط طوييييل من الذكريات المؤلمة يمر أمام عينيه عليك الحرم.. وهو ينظر إلى وجوه كفار قريش بين يديه.. ويقلب طرفه في فجاج الحرم.. وربما امتد بصره إلى جبال مكة حول الحرم.. أو إلى شوارعها وطرقاتها.. ليس هو فقط.. بل تمر هذه الذكريات أمام عيني أبي بكر وعمر..

وعثمان وعلى . .

وبلال وعمار..

فكل واحد من هؤلاء. . له مع قريش قصة حزينة . .

كان عَرِّكُم يستطيع أن يُـنزل بهم أقسى أنواع العـقـوبة.. فهم أعـداء محـاربون.. معتـدون.. خونة.. نعم خونـة.. خانوا صلح الحديبـية.. واعتدوا..

كانوا مجرمين. . متحيرين. . لا يدرون ماذا سيفعل بهم. .

فإذا به عَرَا اللَّهُ عَلَى الأحقاد. . ويحلق بهمته عاااليًا . . ويقول

كلمة يهتف بها التاريخ: «اذهبوا.. فأنتم الطلقاء... .

فينطلقون. . مستبشرين. . تكاد أرجلهم تطير من الفرح. . أحقًا عفا عنا؟!!

ثم يتلفت عَيِّاتُ عَنْظُم حـول الكعبة.. فـإذا ثلاثمائة وستـون صنمًا... تُعبد من دون الله.. عند بيته المعظم..!!

فجعل عَيْنِكُمْ يَضَرِّبُهَا بَيْدُهُ الْكُرِّيمَةُ . . فتهوى . . وهو يقول:

\* عن عائشة خلى قالت: ما ضرب رسول الله على شيئًا قط بيده، ولا امرأة، ولا خادمًا إلا أن يجاهد في سبيل الله، وما نيل منه شيء قط فينتقم من صاحبه إلا أن يُتهك شيء من محارم الله تعالى، فينتقم لله \_ عز وجل \_(٢).

عبد المطلب في غزوة أحد.

\* وعف عن رأس المنافقين عبد الله بن أبى بن سلول الذى كان يكره النبى عَلَيْكُ ويحاربه ويدبر له المؤامرات الحقيرة لإيذائه وكان منها أنه اتهم روجة النبى عَلَيْكُ أم المؤمنين عائشة بأنها فعلت الفاحشة ومع كل هذا عفا عنه النبى عَلِيْكُ وصلى عليه بعد موته.

\* بل عف النبى عليه عن حاطب بن أبى بلتعة لما أراد أن يُفشى سر فتح مكة للمشركين. . فعفا عنه النبى عليه الأنه شهد غزوة بدر ولذلك لما قال له عمر بن الخطاب وطفيه: يا رسول الله دعنى أضرب عنق هذا المنافق. قال: «إنه قد شهد بدراً، وما يدريك لعل الله أن يكون قد اطلع على أهل بدر

<sup>(</sup>۱) استمتع بحياتك / د . محمد العريفي (ص: ٢٠٠-٣٠١).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٣٢٨) كتاب الفضائل.

فقال: اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم؛ (١).

\* وعفا النبى عَلَيْكُ عن عكرمة بن أبى جهل الذى ظل يحاربه أكثر من عشرين سنة . . . وكان النبى على الله على قد أباح دمه فى يوم فتح مكة . . . ومع ذلك لما طلبت أم حكيم زوجة عكرمة من رسول الله على أن يعفو عن عكرمة عفا عنه النبى على الرسول على وجاء عكرمة وأسلم بين يدى الرسول على الله على المرموك .

\* بل عـفــا النبى عَلَيْكُم عن رجل يهــودى آذى النبى عَلَيْكُم وعــمل له سحرًا.. ومع ذلك عفا عنه النبى عَلَيْكُم .

\* وعفا النبى عَلِيْكِ عن المرأة اليهودية التي دعــته إلى الطعام بعد غزوة خيــبر ووضعت له السم في الشــاة التي أكل منها... ومع ذلك عفــا عنها النبي عَلِيْكِ .

به وعفا النبى عَلَيْكُم عن الرجل الأعرابي الذي بال في المسجد فلما أراد الصحابة أن يضربوه نهاهم عن ذلك وقال: «دعوه وهريقوا على بوله سَجلاً من ماء أو ذَنوبًا من ماء فإنما بُعثتم مُيسرين ولم تُبعثوا معسرين (٢).

ب ولو استطردنا في الأمثلة لوجدنا الكثير والكثير من عفو النبي عَلَيْكُم عن كل من أساء إليه حتى نتعلم منه العفو والصفح فهو أسوتنا وقدوتنا عِلَيْكُم .

#### فأعرض عنهم

إياك أن تنشغل بكلمات الحاسدين والحاقدين فإنك ستخسر وقـتك وعمرك، وقبل ذلك ستخسر قلبك . . . . لا تلتفت إلى هؤلاء فإنهم قُطاع طُرق يريدون أن يؤخسروك عن دعوتك وأن يشغلوك عن السيسر قـدر

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٣٠٠٧) كتاب الجهاد والسير، ومسلم (٢٤٩٤) كتاب فضائل الصحابة.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٢٠) كتاب الوضوه.

الاستطاعة.... بل اجعل كل ذلك دافعًا لك لأن تنجح أكثر وأكثر.

كان قائد البحرية الأمريكية في الحرب العالمية الثانية رجلاً لامعًا، يحرص على الشهرة، فتعامل مع مرؤوسيه الذين كالوا له الثنائم والسباب والإهانات، حتى قال: أصبح اليوم عندى من النقد مناعة، لقد عجم عودى، وكبرت سنى، وعلمت أن الكلام لا يهدم مجداً ولا ينسف سُوراً حصيناً.

وكان الرئيس الأمريكي «إبراهام لينكولن» يقول: أنا لا أقرأ رسائل الشتم التي تُوجَّه إلى، لا أفتح مظروفها فضلاً عن الرد عليها، لأنني لو اشتغلت بها لما قدَّمت شيئًا لشعبي. ﴿ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ ﴾ (١).

من ذلك ... فافتعل معهم كما فعل النبى عالم اللهم والتشفى منهم فوقتك اثمن من ذلك ... فافتعل معهم كما فعل النبى عالم اللهم الذين آذوه وطردوه وقتلوا أصحابه فلما عاد إليهم فاتحًا منتصرًا قال لهم: «اذهبوا فأنتم الطلقاء».

ولو انشغل النبي عَلَيْكُم بما يقولون ويفعلون لما وجد وقتًا لإقامة الدولة الإسلامية . . . . ولما وجد وقتًا لتعليم أصحابه وأمنه من بعده.

#### قابل الإساءة بالإحسان..

عندما تتعامل مع الناس فإنهم يعاملونك في الغالب على ما يريدون هم. . لا على ما تريد أنت . . فليس كل من قابلته ببشاشة بادلك بشاشة مثلها . . فبعضهم قد يغضب ويسىء الظن ويسألك: مم تضحك؟!

ولا كل من أهديت له هدية . . رَدُّ لك مثلها . . فبعضهم قد تهدى إليه

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية: (٨١).

ثم يغتابك في المجالس ويتهمك بالسُّفه وتضييع المال..!!

ولا كل من تفاعلت معه في كلامه. . أو أثنيت عليه وتلطفت معه في عباراتك قابلك بمثلها. . فإن الله قسم الأخلاق كما قسم الأرزاق. . والمنهج الرباني هو: ﴿ وَلَا تَسْتُوى الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلَيَّ حَمِيمٌ ﴾ (١).

وبعض الناس لا حلّ له ولا إصلاح إلا أن تتعامل معمه بما هو عليه. . فتصبر عليه أو تفارقه...

ذُكر أن أشعب سافر مع رجل من التجار . . وكان هذا الرجل يقوم بكل شيء من خدمة وإنزال متاع وسقى دواب. . حتى تعب وضجر. . وفي طريق رجوعهما. . نزلا للغداء . . فأناخا بعيريهما ونزلا . . فأما أشعب فتـمدد على الأرض. . وأمـا صاحب فوضع الفـرش. . وأنزل المتاع. . ثم التفت إلى أشعب وقال: قُم اجمع الحطب وأنا أقطع اللحم..

فقال أشعب: أنا والله مُتعَب من طول ركوب الدابة. . فقام الرجل وجمع الحطب. . ثم قال: يا أشعب! قم أشعل الحطب. .

فقال: يؤذيني الدخان في صدري إن اقتربت منه. . فأشعلها الرجل. . ثم قال: يا أشعب! قم ساعدني لأقطع اللحم..

فقال: أخشى أن تصيب السكين يدى. . فقطع الرجل اللحم وحده . . ثم قال: يا أشعب! قم ضع اللحم في القدر واطبخ الطعام. .

فقال: يتعبني كثرة النظر إلى الطعام قبل نضوجه. .

فتولى الرجل الطبخ والنفخ. . حتى جهز الطعام وقد تعب. .

فإضجع على الأرض. . وقال: يا أشعب! قم جهـز سفـرة الطعام. . وضع الطعام في الصحن...

<sup>(</sup>١)سررة فصلت: الآية: (٣٤).

فقال أشعب: جسمي ثقيل ولا أنشط لذلك...

فقام الرجل وجهز الطعام ووضعه على السفرة. .

ثم قال: يا أشعب! قم شاركني في أكل الطعام..

فقال أشعب: قد استحييت والله من كثرة اعتذارى وها أنا أطيعك الآن. . ثم قام وأكل!!

فقد تلاقى من الناس من هو مثل السعب. فلا تحزن. وكن جبلاً. كان المربى الأول عليه المعامل مع الناس بعقله لا بعاطفته. كان يتحمل الخطاء الآخرين ويرفق بهم. وانظر إليه عليه وقد جلس في مجلس مبارك يحيط به اصحابه. فياتيه أعرابي يستعينه في دية قتيل. أي: هذا الرجل قلد قبتل - هو أو غيره - رجلاً. فأقبل يريد من النبي عليه أن يعينه بمال يؤديه إلى أولياء المقتول. فأعطاه رسول الله عليه شيئًا. ثم قال تلطفًا معه: وأحسنت إليك؟).

قال الأعرابي: لا . . لا أحسنت ولا أجملت . .

فغضب بعض المسلمين وهمُّوا أن يقوموا إليه. . فأشار النبي عَيَّاتُهُمُّ اللهِم أن كُفُوا . . ثم قام عَيَّاتُهُمُ إلى منزله . . ودعا الأعرابي إلى البيت فقال له: «إنك جثتنا فسألتنا فأعطيناك» . . فقلت ما قلت . .

ثم زاده عَرَاكُم شيئًا من مال وجده في بينه.. فقال: "أحسنت إليك؟".

فقال الأعرابي: نعم فجزاك الله من أهل وعشيرة خيرًا. .

فاعجبه عَيْنِ هذا الرضا منه . . لكنه خشى أن يبقى فى قلوب أصحابه على الرجل شيء . . فيراه أحدهم فى طريق أو سوق . . فلا يزال حاقدًا عليه . . فأراد أن يَسُلَّ ما فى صدورهم . .

فقال له عَرَاكُ اللهُ عَلَيْكُ ، "إنك كنت جنتنا فأعطبناك.. فقلت ما قلت.. وفي نفس أصحابي عليك من ذلك شيء.. فإذا جنت فقل بين أيديهم ما قلت بين يدي..

حتى يذهب عن صدورهم..١.

فلما جاء الأعرابي.. قال عَرَّاتُ : "إن صاحبكم كان جاءنا فسألنا فأعطيناه فقال ما قال.. وإنا قد دعوناه فأعطيناه.. فزعم أنه قد رضي»..

ثم التفت إلى الأعرابي وقال: «أكذاك؟».

قال الأعرابي: نعم فجزاك الله من أهل وعشيرة خيرًا. .

فلما هم الأعرابي أن يخرج إلى أهله. . أراد عَلَيْكُم أن يعطى أصحابه درسًا في كسب القلوب. . فقال لهم: «إن مثلي ومثل هذا الأعرابي كمثل رجل كانت له ناقة فشردت عليه. . فاتبعها الناس. يعنى: يركضون وراءها ليمسكوها. وهي تهرب منهم فزعًا. ولم يزيدوها إلا نفورًا.

فقال صاحب الناقة: خلُّوا بيني وبين ناقتي.. فأنا أرفق بها وأعلم بها..

فتوجَّه إليها صاحب الناقة فأخذ لها من قشام الأرض.. ودعاها.. حتى جاءت واستجابت.. وشد عليها رحلها..

ولو أنى أطعمتكم حيث قمال ما قمال.. دخل النار.. بعنى: لو طردتموه... لعله يرتد عن الدين.. فيدخل النار.. (١).

وما كان الرفق في شيء إلا زانه. . وما نُزع من شيء إلا شانه . . ﴿ وَلا تُسْتَوِى الْحَسَنَةُ وَلَا شَانه . . ﴿ وَلا تَسْتَوِى الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيَّةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا اللّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِي حَمِيمٌ ﴾ (٢).

ذُكر أنه عَيِّكِ لما فتح مكة . . جعل يطوف بالبيت . . فأقسل فضالة بن عمير . . رجل يُظهر الإسلام . . فجعل يطوف خلف النبي عَيِّكِ . . ينتظر منه غفلة . . ليقتله . . !!

<sup>(</sup>١) ضعيف: رواه: البزار (٨٧٩٩)، وأبو الشيخ في االأمشاله؛ كلاهما من طريق إبراهيم بن الحكم بن أبان، وهو ضعيف، قال الحافظ العراقي في تخريج أحاديث الإحياء: بطوله أخرجه البزار وأبو الشيخ من حديث أبي هريرة بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت: الآية: (٣٤).

فلما دنا من النبي عَيِّاتِهِم .. انتبه عَيَّاتُهُم إليه.. فالتفت إليه وقال: «أفضالة؟! ٢.

قال: نعم. . فضالة يا رسول الله. .

قال: «ماذا كنت تحدث به نفسك؟».

قال: لا شيء. . كنت أذكر الله . . !!

فضحك النبي عالي الله . . ثم قال: «استغفر الله»..

قال فضالة..: ثم وضع رسول الله علين ينه على صدرى..

فسكن قلبى.. فوالله ما رفع رسول الله عَلَيْكُم يده عن صدرى. حتى ما خلق الله شيئًا أحب إلى منه.. (١).

#### حكاية صياد السمك

رُوى أن صيادًا يصطاد السمك، ويُطعم منه أطفاله وزوجته، خرج يومًا للصيد، فوقع في شبكته سمكة كبيرة ففرح بها، ثم أخذها ومضى إلى السوق ليبيعها، ويصرف ثمنها في مصالح عياله.

فلقيه بعض الظلمة من أعوان السلطان، فرأى السمكة معه، فأراد أخذها منه، فمنعه الصياد، فرفع الظالم خشبة كانت بيده، فضرب بها رأس الصياد ضربة موجعة، وأخذ السمكة منه غصبًا بلا ثمن.

فدها الصياد عليه فقال: إلهي! جعلتني ضعيفًا، وجعلته قويًا عنيفًا، فخذ لي بحقى منه عاجلاً، فقد ظلمني ولا صبر لي إلى الآخرة.

ثم إن ذلك الغاصب الظالم انطلق بالسمكة إلى منزله، وسلَّمها إلى زوجته، وأمرها أن تشويها، فلما أخذتها أفلتت السمكة من يديها، وفتحت فمها وضربته في أصبع يده ضربة طار بها عقله. فقام وشكا إلى الطبيب ألمَّا في يده، فلما رآها قال له: إن دواءها أن تُقطع الإصبع، لشلا يسرى الألم

<sup>(</sup>۱) استمتع بحياتك (ص: ١٥٠-١٥٣).

إلى بقية الكف.

فقطع إصبعه، فانتقل الألم والوجع إلى الكف واليد، وازداد تألمًا، وارتعدت من الخوف فرائصه، فقال له الطبيب: ينبغى أن تُقطع اليد إلى المعصم لئلا يسرى الألم إلى الساعد فقطعها، فانتقل الألم إلى الساعد.

فمازال هكذا كلما قطع عضوا انتقل الألم إلى العضو الذي يليه.

حتى خرج هائمًا على وجهه، مستغيثًا إلى ربه ليكشف عنه ما نزل به.

فرأى شجرة فقصدها، فأخذه النوم عندها فنام، فرأى فى منامه قائلاً يقول: يا مسكين! إلى كم تُقطع أعضاؤك؟ امض إلى خصمك الذى ظلمته فاطلب منه أن يسامحك، فإنتبه من النوم، وفكّر فى أمره، فعلم أن الذى أصابه من جهة الصياد، فدخل المدينة، وسأل عن الصياد، وأتى إليه، ووقع بين يديه يتمرّغ على رجليه، وطلب منه أن يسامحه ودفع إليه شيئًا من ماله، وتاب من فعله، فرضى عنه الصياد وعفا عنه، فسكن فى الحال ألمه، وانتهت فى التو محنته.

#### هيا نفتح صفحة العفو من جديد

هيا لنبدأ مرة أخرى ونفتح صفحة العفو من جديد فنعفو عن كل من ظلمنا أو أساء إلينا لنفوز بعفو الله ورحمته ومغفرته... فإنه من عفا عن الناس عفا الله عنه... ومن غفر الناس غفر الله له... ومن رحم الناس رحمه الله في الدنيا والآخرة.

\* ولذلك كان دعاء ليلة القدر: «اللهم إنك عفو تحب العفو فاعف عنى الأن العفو أعظم وأبلغ من المغفرة فإن الله إذا غفر لعبد ولم يعف عنه فإنه يحاسبه يوم القيامة على ذنوبه ولكن لا يعذبه عليها أما إن عفا الله عن العبد (١) صحيح: رواه ابن ماجه (٣٨٥٠) كتاب الدعاء، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٤٤٢٣).

فإنه يمحو ذنوبه من الصحيفة فلا يحاسبه ولا يعاقبه.

فمن أراد أن يفوز بعفو الله فعليه أن يعفو عن كل من ظلمه أو أساء إليه.

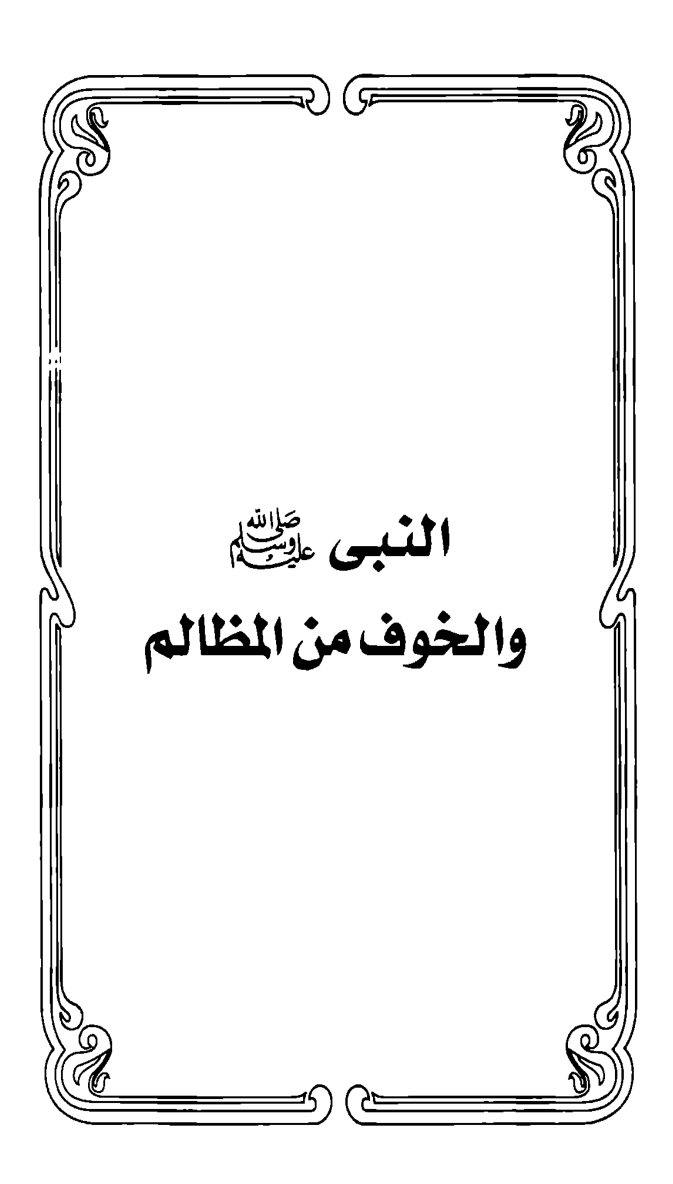
#### من فوائد العفو والغفران

- (١) العفو والغفران من مظاهر حسن الخلق.
- (٢) كلاههما دليل على كمال الإيمان وحسن الإسلام.
  - (٣) كلاهما دليل على سعة الصدر وحسن الظن.
- (٤) كلاهما يثمر محبة الله \_ عز وجل \_ ثم محبة الناس.
  - (٥) العفو أمان من الفتن وعاصم من الزلل.
  - (٦) الغفران دليل على كمال النفس وشرفها.
- (٧) كل من العفو والغفران يهيئ المجتمع والنشء الصالح لحياة أفضل.
  - (٨) كلاهما طريق نور وهداية لغير المسلمين<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) نضرة النعيم (٧/ ٢٩١٠).

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# النبى ﷺ والخوف من المظالم

وها نحن نتخيل مرة أخرى أننا نسير فى شوارع المدينة المنورة التى لطالما سار فيها النبى عَلَيْظِيم وأصحابه. . ولطالما تشرفت تلك البقعة المباركة بوجودهم.

وها نحن نتجه مباشرة إلى بيت النبى عَلَيْكُمْ - الذى هو أعظم بيت فى الكون كله زغم بساطته وتواضعه - لنسعد برؤية النبى عَلَيْكُمْ ونستانس بمجالسته وترتوى قلوبنا بكلامه العذب الطيب.

فلما طرقنا الباب فتح لنا الحبيب المصطفى عَلَيْكُم وأذن لنا بالدخول.

ب فلما دخلنا وجدنا النبى على جالسًا مع بعض أصحابه يحذرهم من الوقوع في أى مظلمة من مظالم العباد حتى لا تضيع حسناتهم بسبب تلك المظالم فقال على التقوا دعوة المظلوم فإنه ليس دونها حجاب (١).

\* فتعالوا بنا لنتعايش في هذه الليلة المباركة بقلوبنا وأرواحنا مع أمر المظالم حتى نحذر من الوقوع في أي مظلمة من مظالم العباد.

#### زمن المظالم

إننا نعيش في زمن لو أردنا أن نُطلق عليه اسمًا لم نجد له إلا اسمًا واحدًا: (زمن المظالم) . . . كثرت فيه المظالم بشكل عجيب لا يخطر على قلب بشر . . . وكل هذا من أجل الدرهم والدينار والمنصب والجاه والدنيا التي لا تساوى عند الله جناح بعوضة.

\* إن الظلم مرتعه وخيم . . . وعاقبته مؤلمة . . . ونهايته مدمرة.

<sup>(</sup>١) حسن: رواه أحمد (٣/ ١٥٣)، وحب العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٧٦٧).

\*وحسبك أن الملك الجبار - جل وعلا - هو الذى تكفل بنصرة المظلوم فهل تستطيع أن تكون خصمًا لفاطر السماوات والأرض - جل جلاله -؟! قال عَلَيْكُم: «اتقوا دعوة المظلوم، فإنها تُحملُ على الغمام، يقول الله: وعزتى وجلالى لأنصرنك ولو بعد حين ١٠(١).

وقال عَيَّا الله المعلوم، فإنها تصعد إلى السماء كأنها شرارة (٢٠). وقال عَيَّا الله الله المعلوم، فإنها تصعد إلى السماء كأنها شرارة (٢٠). وقال عَيَّا الله المعلوم، وإن كان كافراً، فإنه ليس دونها حجابٌ (٣).

\*وهناك أمثلة محفورة في العقول لا ننساها أبدًا من صور الظلم وعاقبة الظالمين.

\*فهذا أبو جهل الذي كان من أعدى أعداء النبي عَلَيْكُم ولطالما دبر المؤامرات للوامرات لقتل النبي عَلِيْكُم . . . . انظر معى وتأمل كيف كانت عاقبته.

عن عبد الرحمن بن عوف قال: إنى لفى الصف يوم بدر، إذ التفت فإذا عن يمينى وعن يسارى فتيان حديثا السن، فكأنى لم آمن لمكانهما إذ قال لى أحدهما سرًا من صاحبه: يا عم، أرنى أبا جهل، فقلت: يا ابن أخى، ما تصنع به؟ قال: عاهدت الله إن رأيته أن أقتله، أو أموت دونه وقال لى الآخر سرًا من صاحبه مثله. قال: فما سرنى أننى بين رجلين مكانهما، فأشرت لهما إليه، فشدا عليه مثل الصقرين، حتى ضرباه وهما ابنا عفراء.

وفي الصحيحين أيضًا: من حديث أنس قال: قال رسول الله عَالِيْكُم :

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الطبراني في الكبيـر (٤/ ٨٤)، من حديث خزيمة بن ثابت تؤفي، وصححـه العلامة الالباني رحمه الله في صحيح الجامع (١١٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه الحاكم، من حديث ابن عمر فاتك، وصححه العلامة الالباني رحمه الله في صحيح الجامع (١١٨).

 <sup>(</sup>٣) حسن: رواه أحمد (١٢١٤٠) من حديث أنس بن مالك نطخته، وحب العلامة الألباني رحمه الله
 في السلسلة الصحيحة (٧٦٧).

لامن ينظر ماذا صنع أبو جهل؟ . قال ابن مسعود: أنا يا رسول الله . فانطلق فوجده قد ضربه ابنا عفراء ، حتى برد . قال: فأخذ بلحيته ، قال: فقلت : أنت أبو جهل (١) فقال: وهل فوق رجل قتلتموه ، أو قال: قتله قومه .

\* وهذا أبو لهب - عم النبى عَلَيْكُمْ - الـذى كان من أشد الناس إيذاءً للنبى عَلَيْكُمْ .

\* لقد كان أبو لهب كشير الأذية لرسول الله عَيْمَا والبغض له، والازدراء به. والتنقص له ولدينه.

وانظر إلى نموذج من نماذج كيد أبى لهب لدعوة الرسول عَلَيْتُهُم، التى عاداها من اليوم الأول للدعوة.

روى الإمام أحمد، عن ربيعة بن عباد من بنى الديل - وكان جاهليًا فأسلم - قال: رأيت النبى عير الجاهلية، في سوق ذى المجاز وهو يقول: ويا أيها الناس، قولوا لا إله إلا الله تفلحوا، والناس مجتمعون عليه، ووراءه رجل وضيء الوجه أحول ذو غديرتين، يقول: إنه صابئ كاذب. يتبعه حيث ذهب، فسألت عنه فقالوا: هذا عمه أبو لهب(١).

- فتأمل معى كيف كان جزاء أبي لهب - عليه من الله ما يستحق.

قال أبو رافع مولى رسول الله عَلَيْظِيمْ: رماه الله بالعدسة فقتلته. فلقد تركه ابناه بعد موته ثلاثًا، ما دفناه حتى أنتن، وكانت قريش تتقى هذه العدسة، كما تتقى الطاعون، حتى قال لهما رجل من قريش: ويحكما، ألا تستحيان أن أباكما قد أنتن في بيته لا تدفنانه؟ فقالا: إنا نخشى عدوة هذه القرحة. فقالا: انطلقا فأنا أعينكما عليه، فوالله ما غسلوه إلا قذفًا بالماء عليه من

<sup>(1)</sup> قال الحيافظ في الفتح (٣٤٢/٧): والتيقدير: أنت المقتول يا أبا جيهل؟ وخاطب بذلك مقبرًعًا له ومستشفيًا منه؛ لأنه كان يؤذيه بمكة أشد الأذي.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أحمد (١٥٥٩٢) ومواضع، من حديث ربيعة بن عباد رُولِي، وصححه العلامة الالبانى رحمه الله في صحيح السيرة النبوية ص (١٤٣).

بعيد، ما يدنون منه، ثم احتملوه إلى أعلى مكة، فأسندوه إلى جدارٍ، ثم رخموا عليه بالحجارة.

\*وهذا عقبة بن أبى معيط، هذا الشقى الذى آذى رسول الله عَلَيْكُم، وانفرد بما لم يفعله أحد، ووضع رجله على عنق أطهر الخلق رسول الله عَلَيْكُم، فَقُطعت عنقه جزاء وفاقًا.

وقال حماد بن سلمة عن عطاء بن السائب عن الشعبى قال: لما أمر النبى على عقب بقتل عقبة قال: اتقتلنى يا محمد، من بين قريش؟ قال: انعم، أندرون ما صنع هذا بى، جاء وأنا ساجد خلف المقام، فوضع رجله على عنتى وغمزها، فما رفعها حتى ظننت أن عينى ستندران، وجاء مرة أخرى بسلا شاة، فألقاه على رأسى وأنا ساجد، فجاءت فاطمة فغسلته عن رأسى.

وذهب عقبة إلى مزبلة التاريخ، وأطيح بعنف جزاء كفره وعناده وحسده للإسلام ورسوله عليه التاريخ، وأطيح بعنف جزاء كفره وعناده وحسده

\*وهذا عامر بن الطفيل يكيد للرسول عَيَّاتُكُم ، ويحاول اغتياله، فيدعو عليه عَيَّاتُه ، فيبتليه الله بغدَّة في نحره، فيموت لساعته، وهو يصرخ من الألم.

\*وأربد بن قسيس يؤذى رسول الله عَلَيْكُم ، ويسعى فى تدبير قستله، فيدعو عليه، فيُنزل الله عليه صاعقة تحرقه هو وبعيره.

\*واختفى سفيان الثورى خوفًا من أبى جعفر المنصور، وخرج أبو جعفر يريد الحرم المكنّى وسفيان داخل الحرم، فقام سفيان وأخذ بأستار الكعبة، ودعا الله عـز وجل أن لا يُدخِل أبا جعفـر بيته، فمـات أبو جعفـر عند بئر ميمون قبل دخوله مكة.

\*وقبل أن يَقتُل الحجاجُ سعيدَ بن جبير بوقت قصير، دعا عليه سعيدٌ وقال: اللهم لا تسلطه على أحد بعدى. فأصاب الحجاجَ خُراجٌ في يده، ثم

انتشر في جسمه، فأخذ يخور كما يخور الثور، ثم مات في حالة مؤسفة.

\* وأحمد بن أبى دؤاد القاضى المعتزلى يُشارك فى إيذاء الإمام أحمد بن حنبل فيدعو عليهم فيصيبه الله بمرض الفالج فكان يقول: أمَّا نصف جسمى، فلو وقع عليه النباب، لظننت أن القيامة قامت، وأمَّا النصف الآخر، فلو قُرض بالمقاريض ما أحسست.

\* ويدعو أحمد بن حنبل أيضًا على ابن الزَّيَّات الوزير، فيسلط الله عليه من أخذه، وجعله في فرن من نار، وضرب المسامير في رأسه.

# الظلم إيذان بهلاك الأمم

إن الظلم إيذان بهلاك الأمم. . فما من أمة ظهر فيها الظلم إلا كان ذلك سبب هلاكها .

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَتَلْكَ الْقُرَىٰ أَهْلَكْنَاهُمْ لَمَّا ظَلَمُوا وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم مَّوْعِدًا ﴾ (١). وقال: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةً إِلاَّ خَمْسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ الطُّوفَانُ وَهُمْ ظَالِمُونَ ﴾ (٢).

\* قال الإمام ابن تيمية - رحمه الله تعالى-: «إن الناس لم يتنازعوا في أن عاقبة الظلم وخيمة، وعاقبة العدل كريمة، ولهذا يُروى: أن الله ينصر الدولة العادلة، وإن كانت كافرة، ولا ينصر الدولة الظالمة، ولو كائت مؤمنة (٣).

\* ومن أجل ذلك حرم الله (جل وعلا) الظلم على نفسه وجعله بيننا مُحرمًا فقال تعالى كما في الحديث القدسي الذي رواه مسلم: "يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرمًا فلا تظالموا»(١).

<sup>(</sup>١) سورة الكهف: الآية: (٥٩).

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت: الآية: (١٤).

<sup>(</sup>٣) الحسبة (ص: ١٧٠).

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (٢٥٧٧) كتاب البر والصلة والأداب.

\* وحلَّر النبي عَلَيْكُم أمنه من الظلم فقال عَلَيْكُم : «اتقوا دعوة المظلوم، فإنها تُحمل على الغمام، يقول الله: وعزتي وجلالي لأنصرنَّك ولو بعد حين الله : وعزتي وجلالي الأنصرنَّك ولو بعد حين الله : وعزتي وجلالي الأنصر الله : وعزتي وجلالي الله : وعزتي وعزتي وجلالي الأنصر الله : وعزتي وعزتي وعزتي وعزتي وعلي الله : وعزتي وعلي الله : وعزتي وعزت

وقال عَيْكُمُ : «اتقوا دعوة المظلوم، وإن كان كافراً، فإنه ليس دونها حجاب، (٢) .

وقال عَلَيْكُمْ: «دعوة المظلوم مستجابة وإن كان فاجرًا ففجوره على نفسه»(٤).

\* ولما أرسل النبى عَرِّبَا معاذ بن جبل ولا إلى اليمن أوصاه ببعض الوصايا الغالية وكان من بينها: «... واتق دعوة المظلوم فإنه ليس بينها وبين الله حجاب»(٥).

\* وفى "الصحيحين" أن النبى عَلَيْكُم قال: "إن الله ليُملى للظالم حتى إذا أخذه لم يُفلته". ثم قرأ "﴿ وَكَذَلِكَ أَخْذُ رَبِكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَىٰ وَهِي ظَالِمَةٌ إِنَّ أَخْذَهُ أَبِكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَىٰ وَهِي ظَالِمَةٌ إِنَّ أَخْذَهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ ﴾ (٢) .

\* وفي «الصحيحين» أن النبي عِين قال: «من ظلم قيد شبرٍ من الأرض

<sup>(</sup>١) حسن: رواه أحمد (٧٩٨٣)، وحنه العلامة الألباتي رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٨٧٠).

 <sup>(</sup>۲) صحيح: رواه الحاكم عن ابن عمر، كما نص على ذلك العمجلوني في كشف الخفاء (۳۸/۱)،
 وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الترغيب والترهيب (۲۲۲۸).

<sup>(</sup>٣) حسن: رواه أحمد (١٢١٤٠)، وحسنه العلامة الالباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٧٦٧).

<sup>(</sup>٤) حسن: رواه أحمد (٨٥٧٧)، والطيالسي في مسئله (٢٠٦/١)، وحسنه العلامة الألبائي رحمه الله في صحيح الجامع (٣٣٨٢).

<sup>(</sup>٥) متفق عليه: رواه البخاري (٢٤٤٨) كتاب المظالم والغصب، ومسلم (١٩) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٦) سورة هود: الآية: (١٠٢).

<sup>(</sup>٧) متفق عليه: رواه البخاري (٤٦٨٦) كتاب تفسير القرآن، ومسلم (٢٥٨٣) كتاب البر والصلة والأداب.

<sup>(</sup>٨) متفق عليه: رواه البخاري (٢٤٤٢) كتاب المظالم والغصب، ومسلم (٢٥٨٠) كتاب البر والصلة والأداب.

— النبىﷺ والخوف من المظالم طوعًا من سبع أرضين المثالم طوعًا من سبع أرضين ا(۱).

\* وفى الصحيحين أن النبى عَنْ الله قال: «لا تُقتل نفس ظلمًا إلا كان على ابن آدم الأول كفلٌ من دمها لأنه كان أول مَن سَنَّ القتل»(٢).

لا تظلمن إذا ما كنت مستسدرا

فالظلم ترجع عُـقــباه إلى الندم تنام عــيناك والمظلوم منتــبــة

يدمسسو عليك وعسين الله لم تستم

فيا خسارة من نام وأعين الناس ساهرة تدعو عليه، ويا فوز من نام وأعين الناس ساهرة تدعو له. . . قال تعالى: ﴿ أَلَا لَعْنَةُ اللَّه عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ (٣).

المن البراهيم التيمي: إن الرجل ليظلمني فأرحمه.

الفضيل: لم تبكى؟ قال: ذكرت أن الله مسوف يجمعنى بهذا السارق يوم القيامة، فبكيت رحمة له.

# أنواع الظلم

قال بعض الحكماء: الظلم ثلاثة:

الأول: ظلم بين الإنسان وبيس الله تعالى، وأعظمه الكفر والشرك والنفاق، ولذلك قال: ﴿إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾(١) وإياه قصد بقوله: ﴿ أَلا لَعْنَةُ اللَّه عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾(٥).

1.0- 4.

<sup>(</sup>١) متغق هليه: رواه البخاري (٢٤٥٣) كتاب المظالم والغصب، ومسلم (١٦١٢) كتاب المساقاة.

 <sup>(</sup>۲) متفق عليه: رواه البخارى (۳۳۳٦) كتاب أحاديث الأنبياء، ومسلم (۱۹۷۷) كتاب القسامة والمحاربين
 والقصاص والديات.

<sup>(</sup>٣) سورة هود: الآية: (١٨).

<sup>(1)</sup> سورة لقمان: الآية: (١٣).

<sup>(</sup>a) سورة هود: الآية: (١٨).

والثانى: ظلم بينه وبين الناس، وإياه قصد بقوله: ﴿ وَجَزَاءُ سَيِّئَةُ سَيِّئَةٌ ﴾ إلى قوله: ﴿ إِنَّهُ لا يُحِبُ الظَّالِمِينَ ﴾ (١) وبقوله: ﴿ إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينُ يَظُلِّمُونَ النَّاسَ ﴾ (٦).

ليلة في بيت النبي ﷺ

والشالث: ظلم بينه وبيسن نفسه، وإياه قسمد بقوله: ﴿ فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ ﴾ (٢) وقوله: ﴿ فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِي ﴾ (١) .

وكل هذه الثلاثة في الحقيقة ظلم للنفس، فإن الإنسان في أول ما يهم بالظلم فقد ظلم نفسه(٥).

# الجهل والظلم.. أصل كل شر

\* قال الإمام ابن القيم - رحمه الله تعالى -: "الإنسان خُلق فى الأصل ظلومًا جهولاً، ولا ينفك عن الجهل والظلم إلا بأن يعلمه الله ما ينفعه، ويلهمه رشده، فمن أراد به خيرًا علمه ما ينفعه، فخرج به عن الجهل، ونفعه بما علمه فخرج به عن الظلم ومن لم يرد به خيرًا أبقاه على أصل الخلقة. فأصل كل خير هو العلم والعدل، وأصل كل شر هو الجهل والظلم. وقد جعل الله سبحانه للعدل المأمور به حدًّا، فمن تجاوزه كان ظالمًا معتديًا، وله من الذم والعقوبة بحسب ظلمه وعدوانه (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الشورى: الآية: (٤٠).

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى: الآية: (٤٢).

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر: الآية: (٣٢).

<sup>(</sup>٤) سورة القصص: الآية: (١٦).

<sup>(</sup>٥) المفردات (ص: ٣١٥-٣١٦).

<sup>(</sup>٦) إغاثة اللهفان (٢/ ١٣٦–١٢٧) بتصرف.

# خوف النبي إلى من المظالم

إن الخوف من المظالم ملا قلوب الأنبياء والصالحين رُعبًا وخوفًا من قصاص يوم القيامة.

\* فها هو النبى عَالِمُ عَلَيْكُم يطلب من أحد أصحابه أن يقتص منه خوفًا من أن يلقى الله (عز وجل) يوم القيامة بأى مظلمة.

\*عن محمد بن على بن الحسين أبى جعفر الباقر: «أن النبى على الله يتخطى بعرجون فأصاب به سواد بن غُزية الأنصارى فقال: «يا رسول الله أوجعتنى، وقد بعثك الله بالحق والعدل فأقدنى (١) ،، فكشف رسول الله على عن بطنه فقال: «استقد، قال: فاعتنقه فقبّل بطنه، فقال: «ما حملك على هذا يا سواد؟).

قال يا رسول الله: احضر ما ترى فأردت أن يكون آخر العهد بك أن يحس جلدى جلدك . . . فدعا له رسول الله علين بخير، وقال له خيرًا (٢).

\* ولذا كان النبى عَرَبُكُم يقول: «اللهم إنى أتخذ عندك عهدًا لن تُخلفنيه؛ فإنما أنا بَشَرٌ، فأيما مؤمن آذيته، أو شتمته، أو جلدته، أو لعنته، فاجعلها له صلاةً وزكاة وقربة بها إليك يوم القيامة) (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أقدني: خذ لي الحق من نفسك.

<sup>(</sup>۲) الإصابة فى تمييز الصحابة (۲/ ۹۵)، وسنده حين إلا أنه مرسل، ويسنده ما جاء عين عبد الله بن جبير الحزاعى فى مجمع الزوائد (۲/ ۲۸۹)، وقال الهيثمى: رواه الطبرانى ورجاله ثقات على ما فى عبد الله بن جبير من ضعف كما جاء فى التهذيب (۱٦٨/٥).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه:رواه البخاري (٦٣٦١) كتاب الدعوات، ومسلم (٢٦٠١) كتاب البر والصلة والأداب.

#### خوف الصحابة والتابعين من المظالم

ولقد ورث أصحاب النبى عَرِّاتُ ومَن بعدهم هذا الخوف من المظالم. \* فتعالوا بنا لنرى بعض الصور المشرقة التي توضح مدى خوفهم من المؤتوع في المظالم.

# وأنا والله ما نسيتها بعد ١١١١١

عن إياس بن سلمة عن أبيه قال: مر عمر بن الخطاب رضوان الله عليه، وأنا في السوق وهو مارٌ في حاجة له، ومعه الدُّرة قال: هكذا أمط عن الطريق يا سلمة، قال: ثم خفقني بها خفقة، فما أصاب إلى طرف ثوبي، فأمطت عن الطريق، فسكت عني حتى كان في العام المقبل فلقيني في السوق فقال: يا سلمة أردت الحج العام؟ قلت: نعم يا أمير المؤمنين، فأخذ بيدي، فما فارقت يدى يده حتى دخل بي بيته، فأخرج كيسًا فيه ستمائة درهم فقال: يا سلمة استعن بهذه، واعلم أنها من الخفقة التي خفقتك عام أول، قلت: والله يا أمير المؤمنين ما ذكرتها حتى ذكرتنيها! قال: وأنا والله ما نسيتها بعد.

# يا عمر.. عدلت فأمنت فنمت ١١١

أرسل قيصر روما رسولاً إلى عمر بن الخطاب لينظر أحواله ويشاهد أفعاله، فلما دخل المدينة سأل أهلها وقال: أين ملككم؟ فقالوا: ما لنا ملك، بل لنا أمير قد خرج إلى ظاهر المدينة، فخرج الرسول في طلبه، فرآه نائمًا في الشمس على الأرض فوق الرمل الحار وقد وضع جبته كالوسادة والعرق يسقط من جبينه وقد بلَّ الأرض، فلما رآه على هذه الحال وقع الخشوع في قلبه

أن دينك الدين الحق ولولا أنني أتيت رسولاً لأسلمت، ولكني أعود وأسلم».

## رحلة العدل مع عمر بن عبد العزيز الله

# إنه عمر بن عبد العزيز الخليفة الأموى الراشد الذى يقول فيه مالك ابن دينار: يقولون: مالك زاهد! . . أى زهد عندى؟ إنما الزاهد عمر بن عبد العزيز، أتته الدنيا فاغرة فاها، فتركها جملة!

أجل، فلم يكن في خلافته سوى قميص واحد يلبسه، فكان إذا غسلوه جلس في المنزل حتى ييبس، وهو الذي نشأ وشب في أحضان النعيم.

ودخل على امرأته يومًا فسألها أن تُقرضه درهمًا يشترى به عنبًا، فلم يجد عندها شيئًا. . فقالت له: أنت أمير المؤمنين وليس في خرائنك ما تشترى به عنبًا؟! فقال: هذا أيسر من معالجة الأغلال والأنكال غدًا في نار جهنم.

وقد اجتهد في مدة ولايت مع قصرها معتى رد المظالم، وصرف إلى كل ذى حقّ حقه، وكان مناديه ينادى في كل يوم: أين الغارمون؟ أين الراغبون في الزواج؟ أين اليتامي؟ أين المساكين؟ حتى أغنى كلاً من هؤلاء. ومع عدله وزُهده، وردِّه للمظالم، وشدته على نفسه وأقاربه كان يناجى ربه فيقول: اللهم إن عمر ليس أهلاً أن تناله رحمتك، ولكن رحمتك أهل أن تنال عمر...

واثنى عليه رجل فقال له: جزاك الله عن الإسلام خيـراً يا أمير المؤمنين. فقال: بل جزى الله الإسلام عنى خيراً.

## حصن مدينتك بالعدل ونق طرقها من الظلم

\* كتب بعض عمال عمر بن عبد العزيز إليه: «أما بعد، فإن مدينتنا قد خربت، فإن يَرَ أمير المؤمنين أن يقطع لنا ما نرمها به فعل».

فكتب إليه عمر: «أما بعد، فقد فهمت كتابك، وما نكرت أن مدينتكم قد خربت، فإذا قرأت كتابى هذا فحصّنها بالعدل، ونقّ طرقها من الظلم فإنه مرمتها، والسلام، (١).

\* وكتب إليه واليه على خراسان يستأذنه فى أن يرخص له باستخدام بعض القوة والعنف مع أهلها قائلاً فى رسالته له: "إنهم لا يُصلحهم إلا السيف والسوط» فكان رده التقى الحازم: "كذبت، بل يصلحهم العدل والحق، فابسط ذلك فيهم، واعلم أن الله لا يُصلح عمل المفسدين».

\* قال سفيان الثورى: «أثمة العدل خمسة: أبو بكر وعمر وعثمان وعلى وعمر بن عبد العزيز»، وقال: «لا أوافق رأى أحد أحب إلى من عمر بن عبد العزيز؛ لأنه كان إمام هدى»(٢).

#### ذهبت لذات الظالمين بما ظلموا

\* للظالمين يقول الإمام ابن الجوزى - رحمه الله-: أما سمعتم منادى ﴿ وَتَلْكُ الْقُرَىٰ أَهْلَكْنَاهُمْ لَمًا ظَلَمُوا ﴾ (٣) ؟!

أما ينذركم إعلام ﴿ وَكَذَلكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَىٰ وَهِيَ ظَالَمَةٌ ﴾ (¹)؟!

أما يفصم عُرى عزائمكم ﴿ وَكُمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَةٍ كَانَتْ ظَالِمَةً ﴾ (٥) ؟!

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية لابن كثير (٩/ ١٩٢).

<sup>(</sup>٣) سيرة ومناقب عمر بن عبد العزيز لابن الجوزى (ص: ٧٤).

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف: الآية: (٥٩).

<sup>(</sup>٤) سورة هود: الآية: (١٠٢).

<sup>(</sup>a) سورة الأنياء: الآية: (١١).

أما يقصر من قصوركم ﴿ وَبِثْرِ مُعَطَّلَةٍ وَقَصْرٍ مَّشِيدٍ ﴾ (١) ؟! - أما سمعتم هاتف العبر ينادى: ﴿ فَكُلاَّ أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ ﴾ (٢) ؟!

يا هذا، ظلمك لنفسك غاية في القبح، ألا إن ظلمك لغيرك أقبح، ويحك إن لم تنفع أخاك فلا تؤذه، وإن لم تعطه فلا تأخذ منه، لا تشابهن الحية، فإنها تأتى إلى الموضع الذي قد حفره غيرها فتسكنه، ولا تتمثلن بالعقاب. . . في الحيوانات أخيار وأشرار كبني آدم، فالتقط خير الخلال وخل خسيسها (٣).

ذهبت لذات الظالميـن بما ظلموا وبـقى العار، وداروا إلى دار الـعقـاب وملك الغيرُ الدار، وخلوا بالعذاب فى بطون تلك الأحجار، فلا مغيث ولا أنيس، ولا رفيق ولا جار.

أما علموا أن الله جار المظلوم ممن جار، فإذا قاموا يوم القيامة زاد البلاء على المقدار ﴿ سَرَابِيلُهُم مِن قَطِرَان و تَغْشَىٰ وُجُوهُهُمُ النَّارُ ﴾ (٤) لا يغرنك صفاء عيشهم كل الأخير أكدار ﴿ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ لِيَوْم تَشْخُصُ فِيهِ الأَبْصَارُ ﴾ (٥).

\* قال الشاعر:

إذا جـــار الأمـير وكاتباه

وقساضي الأرض داهن في القسضساء

فـــويلٌ نـم ويـــلٌ نم ويـــلُ

لقاضى الأرض من قساضى السسماء

<sup>(</sup>١) سورة الحج: الآية: (٤٥).

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت: الآية: (٤٠).

<sup>(</sup>۳) المدهش لابن الجوزى (ص: ٥٥٠ ـ ٥٥١).

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم: الآية: (٥٠).

<sup>(</sup>٥) سورة إبراهيم: الآية: (٤٢).

وقال أبو العناهية: عامر في مصع في الله ويه سية

أمسسا والله إن السطيلسم لسؤم

ومسسا زال المسيء هسو الظالوم

إلى ديان يسوم الديسن نمضسى

وعند الله تجسنسمع الخسصسوم

ستعلم في الحسساب إذا التقينا

غسداً عشد الإلبه من الملوم(١)

#### الدواوين عند الله ثلاثة

قال الإمام ابن القيم -رحمه الله-:

«والظلم عند الله عز وجل يوم القيامة له دواوين ثلاثة: ديوان لا يغفر الله منه شيئًا، وهو الشرك به، فإن الله لا يغفر أن يشرك به. وديوان لا يترك الله تعالى منه شيئًا، وهو ظلم العباد بعضهم بعضًا، فإن الله تعالى يستوفيه كله. وديوان لا يعبأ الله به، وهو ظلم العبد نفسه بينه وبين ربه عز وجل فإن هذا الديوان أخف الدواوين وأسرعها محوا، فإنه يُمحى بالتوبة والاستغفار والحسنات الماحية والمصائب المكفرة ونحو ذلك. بخلاف ديوان الشرك، فإنه لا يُمحى إلا بالخروج منها إلى أربابها واستحلالهم منها. ولما كان الشرك أعظم الدواوين الثلاثة عند الله عز وجل حرم الجنة على أهله، فلا تدخل الجنة نفس مشركة الله.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الآداب الشرعية (١١/ ١٨١).

<sup>(</sup>٢) الوابل الصيب من الكلم الطيب (ص: ٣٣).

## مان رمانا الله الله الوذيت فتذكر تلك المشاهد،

وفي الأثر: «إن الله أمرني أن أصل من قطعني، وأن أعفو عمن ظلمني،

ومشهد القضاء: وهي أن تعلم أنه ما آذاك إلا بقضاء من الله وقدر، فإن العبيد سبب من الأسباب، وأن المقدر والقياضي هو الله، فتسلم وتُذُعن لمولاك.

<sup>(</sup>١) سورة أل عمران: الآية: (١٣٤).

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى: الآية: (٤٠).

<sup>(</sup>٣) سورة النور: الآية: (٢٢).

<sup>(1)</sup> سورة آل عمران: الآية: (١٩٥).

من الحكمة التي يؤتاها كثير من المؤمنين، نزع فتيل العداوة، ﴿ ادْفَعُ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا اللَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِي حَمِيمٌ ﴾ (١)، «المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده) (٢).

أى: أن تلقى من آذاك ببشر وبكلمة لينة، وبوجه طليق، لتنزع منه أتون العداوة، وتطفئ نار الخصومة، ﴿ وَقُل لِعِبَادِى يَقُولُوا الَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنزَعُ بَيْنَهُمْ ﴾ (٣).

كن ديُّقَ البِشسرِ إِنَّ الحُرَّ شبِ مسَّهُ

صحيفة وعليها البشر عنوان

#### • ومن مشاهد التوحيد في أذى من يؤذيك،

مشهد معرفة تقصير النفس: وهو أن هذا لم يُسلَّط عليك إلا بذنوب منك أنت، ﴿ أَوَ لَمَّا أَصَابَتُكُم مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُم مِّثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَىٰ هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِندِ أَنفُ كُمْ ﴾ (1)، ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِّن مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْديكُمْ ﴾ (0).

وهناك مشهد عظيم، وهو مشهد تحمدُ الله عليه وتشكره، وهو: أن جعلك مظلومًا لا ظالمًا.

وبعض السلف كان يقول: اللهم اجعلنى مظلومًا لا ظالمًا. وهذا كابْنَى آدم، إذ قال خيرُهما: ﴿ لَئِن بَسَطتَ إِلَى يَدَكَ لِتَقْتُلنِى مَا أَنَا بِاسِط يَدِى إِلَيْكَ لأَقْتُلَكَ إِنَّى أَخَافُ اللَّهَ رَبَّ الْعَالَمينَ ﴾ (٦).

وهناك مشهد لطيف آخـر، وهو: مشهد الرحمـة وهو: أن ترحم من

<sup>(</sup>١)سورة فصلت: الآية: (٣٤).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاری (١٠) کتاب الإيمان، ومسلم (٤٠) کتاب الإيمان، من حديث عبد الله بن عمرو رفظ .

<sup>(</sup>٣)سورة الإسراء: الآية: (٥٣).

<sup>(</sup>٤)سورة آل عمران: الآية: (١٦٥).

<sup>(</sup>۵)سورة الشورى: الآية: (۳۰).

<sup>(</sup>٦)سورة المائدة: الآية: (٢٨).

آذاك، فإنه يستحق الرحمة، فإن إصراره على الأذى، وجرأته على مجاهرة الله بأذية مسلم: يستحق أن ترق له، وأن ترحمه، وأن تنقذه من هذا، وانصر أخاك ظالمًا أو مظلومًا (١).

ولما آذى مسطح أبا بكر فى عرضه وفى ابنته عائشة، حلف أبو بكر لا ينفق على مسطح، وكان فقيراً ينفق عليه أبو بكر، فأنزل الله: ﴿ وَلا يَأْتَلِ أُولُوا الْفَصْلِ مِنكُمْ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُوا أُولِى الْقُرْبَىٰ وَالْمَسَاكِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ فِى سَبِيلِ اللّهِ وَلْيَعْفُوا وَلْيَصْفُحُوا أَلا تُحِبُونَ أَن يَغْفِرَ اللّهُ لَكُمْ ﴾ (٢) قال أبو بكر: بلى أحب أن يغفر الله لى. فأعاد له النفقة وعفا عنه.

وقال عُيينة بن حُصن لعمر: هيه يا عمر؟ والله ما تعطينا الجزل، ولا تحكم فينا بالعدل. فيهم به عمر، فقال الجر بن قيس: يا أمير المؤمنين، إن الله يقول: ﴿ خُذِ الْعَفْوَ وَأَمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ ﴾ (٣)، قال: فوالله ما جاوزها عمر، وكان وقافًا عند كتاب الله (٤).

وقال يوسف لإخوته: ﴿ لا تَشْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْيَـوْمَ يَغْفِرُ اللَّهُ لَكُمْ وَهُو أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾ (٥).

وأعلنها عَلَيْكُمْ في الملإ فيمن آذاه وطرده وحاربه من كفار قريش، قال: «اذهبوا فأنتم الطلقاء». قالها يوم الفتح، وفي الحديث: «ليس الشديد بالصرعة، إنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب» (٦).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٢٤٤٣) كتاب المظالم والغصب، من حديث أنس بن مالك فطُّك .

<sup>(</sup>٢) سورة النور: الآية: (٢٢).

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف; الآية: (١٩٩).

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه البخاري (٢٦٤٢) كتاب تفسير القرآن، من حديث ابن عباس تلفظ،

<sup>(</sup>٥) سورة يوسف: الآية: (٩٢).

<sup>(</sup>٦) متفق عليه: رواه البخارى (٦١١٤) كتاب الأدب، ومسلم (٢٦٠٩) كتاب البر والصلة والأداب، من حديث أبى هريرة يُطنَّكه .

قال ابن المبارك:

إذا صاحبت قسومًا أهل ود

فكن لهم كسذى الرَّحِم الشسفسيق

ولا تاخسسذ بزلّة كلُّ قسسوم

فستسبّسقى في الزمسان بـلا رفسيق

قال بعضهم: موجود في الإنجيل: اغفر لمن اخطأ عليك مرة سبع مرات. ﴿ فَمَنْ عَفَا وَأَصْلُحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّه ﴾ (١).

أى: من أخطأ عليك مسرة، فكرَّرُ عليه العفو سبع مرات؛ ليسلم لك دينك وعرضك، ويرتاح قلبك، فإن القصاص من أعصابك ومن دمك، ومن نومك ومن راحتك ومن عرضك، وليس من الآخرين.

قال الهنود في مَثَل لهم: «الذي يقهر نفسه، أشجع من الذي يفتح مدينة». ﴿إِنَّ النَّفْسَ لِأَمَّارَةٌ بالسُّوء إِلاَّ مَا رَحمَ رَبِي ﴾(٢)(٣).

## لا تحزن أيها المظلوم فالله ناصرك

لا تحزن أيها المظلوم ولا تياس فالله -جل وعلا- معنك وسينصرك . . فيإن لم تأخذ حقك في الدنيا؛ فسوف يضاعف لك الأجر في الآخرة وستأخذ من حسنات من ظلمك حتى ترضى.

\* وحسبُك أنك تنتظر يومًا يجمع الله فيه الأولين والآخرين . . . والحُكَم العدل هو الله -جل وعلا- . . . والشهود الملائكة .

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقَسْطَ لِيَوْمِ الْقَيَامَةِ فَلا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِن كَانَ مَثْقَالَ حَبَّةٍ مَنْ خَرْدُلَ أَتَيْنًا بِهَا وَكَفَىٰ بِنَا حَاسِينَ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) سورة الشورى: الآية: (٤٠).

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف: الآية: (٥٣).

<sup>(</sup>٣) لا تحزن (ص: ٢٣٥– ٢٣٨).

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياه: الآبة: (٤٧).

ي النبي النبي المفوف من المظالم المستحدد النبي المفوف من المظالم المستحدد النبي المفاولة المستحدد المستحد المستحدد المستحدد المستحدد المست

وقال تعالى تسلية للمظلومين: ﴿ وَلا تَحْسَبَنَ اللَّهُ عَافِلاً عَمَّا يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ إِنَّمَا يُوْخَرُهُمْ لِيَوْمُ تَشْخُصُ فِيهِ الأَبْصَارُ (٤) مُهْطِعِينَ مُقْنِعِي رُءُوسِهِمْ لا يَرْتَدُ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمْ وَأَفْدَتُهُمْ هُوَاءٌ ﴾ (١) .

ن قال أبو الدرداء: إياك ودمعة اليتيم، ودعوة المظلوم، فإنها تسرى بالليل والناس نيام.

ربي أتهسسزا بالدمسساء وتزدريه

ومسا تبدري بما صنع البدمساء

مع أمسهام الليل نافسنة ولكن

لهسا أمسد وللأمسد انقسضساء

في السيد منسكها إذا منا شناء ربي

was to Keep you

المحادة بسة

ويرسلها إذا نفسذ القسضاء

وبالمثال يتضح المقال

وكما يقال: وبالمثال يتنضح المقال. . . فتعالوا بنا لنتعبايش بقلوبنا مع هاتين القصتين لنرى كيف يستجيب الحق – جل وعلا– لدعوة المظلوم.

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم: الآيتان: (٤٦ ، ٤٣).

دهب بصرها. ثم بينا هي تمشي في أرضها إذ وقعت في حفرة فماتت.

\* ولى الحديث الملى رواه البخارى عن جابر بن سمرة ولا قال: "شكا أهل الكوفة سعداً إلى عمر ولا فعزله واستعمل عليهم عماراً فشكوا حتى ذكروا أنه لا يُحسن يُصلى فأرسل إليه، فقال: يا أبا إسحاق إن هؤلاء يزعمون أنك لا تحسن تصلى قال أبو إسحاق: أما أنا والله فإنى كنت أصلى بهم صلاة رسول الله على الخرم عنها، أصلى العشاء فأركد فى الأوليين وأخف فى الأخريين قال: ذاك الظن بك يا أبا إسحاق، فأرسل معه رجلاً ورجالاً \_ إلى الكوفة فسأل عنه أهل الكوفة ولم يدع مسجداً إلا سأل عنه ويثنون معروفاً حتى دخل مسجداً لبنى عبس، فقام رجل منهم يقال له أسامة ابن قتادة بكنّى أبا سعدة قال: أما إذ نشدتنا فإن سعداً كان لا يسير بالسرية ولا يعدل فى القضية. قال سعد: أما والله لادعون بثلاث: اللهم إن كان عبدك هذا كاذبًا قام رياء وسمعة فأطل عمره وأطل فقره وعَرضه للفن، وكان بعد إذا سئل يقول: شيخ كبير مفتون أصابتنى دعوة سعد. قال عبد الملك: فأنا رأيته بعد قد سقط حاجباه على عينيه من الكبر، وإنه ليتعرض للجوارى فى الطرق يغمزهن (١).

\* مرَّ رجل برجل قد صلبه الحجاج فقال: يا رب إن حِلْمك على الظالمين قد أضرَّ بالمظلومين!!

فنام تلك الليلة فرأى في منامه أن القيامة قد قامت، وكأنه قد دخل الجنة، فرأى ذلك المصلوب في أعلى على يين، وإذا مناد ينادى: حلمي على الظالمين، أحل المظلومين في أعلى عليين.

\* وها هو أحمد بن أبى دؤاد الإيادى: المعتـزلى قاضى المعتـصم، الذى جر البلاد إلى محنة خلق القرآن، وبسببه أهين علماء الأمة وعُذبوا وسُجنوا وقُتلوا.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواء البخاري (٧٥٥) كتاب الأذان.

ان بسبب ابن أبى دؤاد هذا قُتل أحمد بن نصر الخزاعى، وسُجن الإمام أحمد وعُذُّب بالسياط، ودعا عليه الإمام أحمد، فحبسه الله فى جسده كما حُبس الإمام، ودخل عليه وعاده عبد العزيز الكنانى، وقال له: لم آتك عائدًا، بل لأحمد الله أن سجنك فى جلدك(١).

قال ابن كثير: ابتلاه الله بالفالج قبل موته بأربع سنين حتى بقى طريحًا فى فراشه، لا يستطيع أن يحرك شيئًا من جسده، وحُرم لذة الطعام والشراب والنكاح، وغير ذلك، جعل نصف جسده لو سقط عليه ذباب فكأنما نهشته السباع، والنصف الآخر لو نهشته السباع لم يحس به (٢).

وقد دخل عليه بعضهم فقال: والله ما جنتك عائدًا، وإنما جنتك لأعزيك في نفسك، وأحمد الله الذي سجنك في جسدك الذي هو أشد عليك عقوبة من كل سجن، ثم تحرج عنه داعيًا عليه بأن يزيده الله ولا ينقصه مما هو فيه، فازداد مرضًا إلى مرضه، وقد صودر في العام الماضي سنة ٢٣٨ بأموال جزيلة جدًّا، ولو كان يحمل العقوبة لوضعها عليه المتوكل، وكذا ابنه أبو الوليد محمد، صودر بألف ألف دينار ومائتي دينار ومات قبل أبيه بشهر (٣).

انظر كيف أذله الله وحبسه في جسده، وأهين قبل موته، والجزاء من جنس العمل.

قال الإمام أحمد: قولوا لأهل البدع بيننا وبينكم يوم الجنائز حين تمر، فلما مات إمام أهل السنة كانت جنازته أكبر جنازة في التاريخ.

قال عبد الوهاب الوراق: ما بلغنا أنه كان للمسلمين جمع أكثر منهم على جنازة أحمد بن حنبل إلا جنازة كانت في بني إسرائيل(٤).

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (١١/ ١٧٠، ١٧١).

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية (١٠/ ٢٣٥، ٣٣٦).

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية (٦/ ٣٣٦).

<sup>(1)</sup> مناقب الإمام أحمد (ص٤٠٥).

ولما أنزلت رأس أحمد بن نصر من على الصلب كان يومًا مشهودًا وصدق الله قول أحمد، فأحمد ابن أبى دؤاد وهو قاضى قضاة الدنيا لم يحتفل أحد بموته، ولم يلتفت إليه، ولما مات ما شيعه إلا قليل من أعوان السلطان (۱).

به وها هو الإمام البخارى (رحمه الله) يتعرض لفتنة كبيرة كما كان يتعرض أمثاله لتلك الفتنة زيادة في الإيمان ومضاعفة في الأجر، ورفعة في الدرجة، وتأهيلاً للنفس حتى تصبر على ما هو أعظم من ذلك.

وهذه الفتنة هى أن أمير خُراسان (خلف بن أحمد بن خالد) حقد على الإمام البخارى أعظم حقد وتأجبت فى فؤاده نار الغضب ليفتك به إلا أنه يعلم مكانة الشيخ عند الناس وحبهم له، فعمل على مضايقته والإضرار به، فأخرجه من بلده الذى ولد فيه وتربَّى على ترابه "بخارى" وطرده عنها ليكون بعيدًا عن أهله، وبعيدًا عن عشيرته، وعن طلابه وأحبابه ومعارفه.

فحزن الإمام البخارى لذلك لأنها جناية ليس لها مبرر، ولأن معارفه الذين يتلقون عنه سيستأثرون بهذا الانقطاع، ويتأثر هو لقلة معارفه فى البلد التى سيخرج إليها، فلما غادر بلده رفع يديه إلى السماء فى وقت خلوة غفل عنها الكثير ونامت فيها العيون وعجزت فيها القوى إلا قوة الله تعالى ثم أخذ يدعو ويقول: «اللهم عليك به فإنه لا يُعجزك». وكأن لسان حاله يقول: أشكو إليك ضعفى وقلة حيلتى أنت وليى من دون الناس، وناصرى من دونهم وأنت القادر العظيم فاجعله عبرة لغيره، . . . ومن حكمة الله تعالى أن جولة الباطل مرة، وأما الحق فجولته إلى قيام الساعة، استجاب الله تعالى دعوة هذا الإمام المظلوم ورفعها فوق الغمام وقال: لانصرنك ولو بعد حين، فما مضى عليها إلا عدة أيام وإذا بهذا الأمير يُطرد من الإمارة ويودع

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (١٠/ ٢٥٦).

السجن وتوضع القيود في قدميه والأغلال في عنقه ويُغرَّب عن أهله في سجن مُظلم كما غَرَّب الإمام عن أهله وقومه، وصودرت أمواله، وأركب على حمار يطاف به على البلاد ليشهَّر به بعد تسويد وجهه والتحذير منه، وانقلبت الموادين وأصبح العزيز ذليلاً والـذليل عزيزا، واستمر مُعذبًا في السجن مدة طويلة حتى مات سنة ثلاث وسبعين ومائتين.

قال الإمام ابن كثير: هذا جزاء من تعرض لأهل الحديث والسنن.

(4) - <del>4</del>

للمرأ المؤا مساسر

## حكاية صياد السمك

يروى أن صيادًا يصطاد السمك، ويقوّت منه أطفاله وزوجته، خرج يومًا للصيد، فوقع في شبكته سمكة كبيرة ففرح بها، ثم أخذها ومضى إلى السوق لبيعها، ويصرف ثمنها في مصالح عياله.

قلقية بعض الظلمة من أعوان السلطان، فرأى السمكة معه، فأراد أخذها منه، فمنعه الصياد، فرفع الظالم خشبة كانت بيده، فضرب بها رأس الصياد ضربة موجعة، وأخذ السمكة منه غصبًا بلا ثمن.

تَ فَدَّمَا الصياد عليه فقال: إلهي! جعلتني ضعيفًا، وجعلته قويًّا عنيفًا، فخذ لي المحقى منه عاجلًا، فقد ظلمني ولا صبر لي إلى الآخرة.

" أنه إن ذلك الغاصب الظالم انطلق بالسمكة إلى منزله، وسلَّمها إلى زوجته، وأمرها أن تشويها، فلما أخذتها أفلتت السمكة من يديها، وفتحت فاها، ونكزته في أصبع يده نكزة طار بها عقله. فقام وشكا إلى الطبيب ألمَّا في يده، فلما رآها قال له: إن دواءها أن تُقطع الأصبع، لئلا يسرى الألم إلى بقية الكفّ.

فقطع إصبحه، فانتقل الألم والوجع إلى الكف واليد، وازداد تألمًا، وارتعدت من الخوف فرائصه. فقال له الطبيب: ينبغى أن تُقطع اليد إلى المعصم لئلا يسرى الألم إلى الساعد فقطعها. فانتقل الألم إلى الساعد. فما زال هكذا كلما قطع عضوًا انتقل الألم إلى العضو الآخر الذي يليه، حتى خرج هائمًا على وجهه، مستغيثًا إلى ربه ليكشف عنه ما نزل به.

فرأى شجرة فقصدها، فأخذه النوم عندها فنام، فرأى في منامه قائلاً يقول: يا مسكين! إلى كم تُقطع أعضاؤك؟ امض إلى خصمك الذى ظلمته فارضه، فانتبه من النوم، وفكّر في أمره، فعلم أن الذى أصابه من جهة الصياد، فدخل المدينة، وسأل عن الصياد، وأتى إليه، ووقع بين يديه يتمرّغ على رجليه، وطلب منه الإقالة مما جناه، ودفع إليه شيئًا من ماله، وتاب من فعله، فرضى عنه الصياد وعفا عنه، فسكن في الحال ألمه، وانتهت في التو محته(۱)، والجزاء من جنس العمل . .

## كسرى والمرأة العجوز

وذكر بُزرجمه حكيم فارس: أن عجوزًا فارسية كان عندها دجاج في كوخ مجاور لقصر كسرى الحاكم، فسافرت إلى قرية أخرى، فقالت: يا رب أستودعك الدجاج. فلما غابت، عدا كسرى على كوخها ليوسع قصرة وبستانه، فذبح جنوده الدجاج، وهدموا الكوخ، فعادت العجوز فالتفتت إلى السماء وقالت: يا رب، غبت أنا فأين أنت؟! فأنصفها الله وانتقم لها، فعدا ابن كسرى على أبيه بالسكين فقتله على فراشه. ﴿ أَلَيْسَ اللّهُ بِكَافَ عَبْدَهُ وَيُخْوِفُونَكَ بِالّذِينَ مِن دُونِه ﴾ (٢) م. . ليتنا جنيعًا نكون كخيرًى ابني آدم ويُخوفُونَكَ بِاللّذِينَ مِن دُونِه ﴾ (٢) م. . . ليتنا جنيعًا نكون كخيرًى ابني آدم الفائل: ﴿ لَيْن بُسَطَتَ إِلَيْ يَدكَ لِتَقْتُلِي مَا أَنَا بِبَاسِط يَدِي إِلَيْكَ لأَقْتُلُكَ ﴾ (٣) هكن عبد الله المقتول، ولا تكن عبد الله القاتل، إن عند المسلم مبدأ ورسالة وقضية أعظم من الانتقام والتشفى والحقد والكراهية.

<sup>(</sup>۱) المتطرف (۱/۱۸۷، ۱۸۸).

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر: الآية: (٣٦).

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة: الآية: (٢٨).

## ولا يحيق المكر السيئ إلا بأهله

كم رأينا أناسًا يسعى الواحد منهم ليدبر لأخيه المكائد والمصائب؛ ولكن يشاء الله −جل وعلا− أن من حفر حفرة لأخيه وقع فيها.

\*حُكى أن خدم بعض الملوك وجدوا طفلاً فى الطريق؛ فالتقطوه فأمر الملك بتربيته وضمه إلى أهل بيته وسماه (أحمد البيم)، فلما نشأ ظهرت عليه أمارات النجابة والذكاء فهذبه وعلمه ولما حضرته الوفاة أوصى به ولى عهده فضمه إليه واصطفاه وأخذ عليه العهد أن يكون له وفيًا وخادمًا أمينًا وبعد ذلك قدمه فى أعماله فصار حاكمًا على جميع حاشية الأمير ومتصرفًا فى شؤون قصره. وفى أحند الأيام أمره أن يُحضر شيئًا من بعض حجراته فلاهب ليحضر فرأى بعض جوارى الأمير الخاصة به مع شاب من الخدم يفسقان ويزنيان، فتوسلت إليه الجارية أن يكتم هذا الخبر ووعدته بكل ما يولي وقد أحسن إلى إلى شركها وانصرف على أن يكتم السر ولكن الجارية أرنى وقد أحسن إلى إلى شركها وانصرف على أن يكتم السر ولكن الجارية أوجست فى نفسها خيفة وتوهمت أن أحمد اليتيم سيفشى أمرها للأمير فما كان إلا أن انتظرت الأمير حتى حضر إلى قصره ثم ذهبت إليه باكية شاكية فسألها ما خبرها؟ فقالت: إن أحمد اليتيم راودها عن نفسها وكان يريد أن يقهرها على الزنا فلما سمع الأمير ذلك غضب واشتد غضبه وعزم على قتله ثم دبر قتله فى الخفاء حتى لا يعلم الناس بقتله وسبب هذا القتل.

فقال لكبير خدمه: إذا بعثت إليك أحدًا بطبق يطلب منك كذا وكذا فاقطع رأسه وضع الرأس في الطبق وابعث بها إلى فأجاب الخادم بالسمع والطاعة وفي يوم من الأيام أحضر الأمير أحمد اليتيم، وقال له: اذهب إلى فلان الخادم وقل له: يعطيك كذا وكذا. فامتثل الأمر وذهب إلا أنه لقى في طريقه بعض الخدم فأرادوا أن يُحكموه بينهم في أمر فاعتذر وقال: إنه مكلف بقضاء أمر الأمير فقالوا: نبعث فلانًا الخادم نائبًا عنك ليحضر ما تطلبه حتى تفصل في شأننا فأجابهم إلى ما طلبوا فأرسلوا واحدًا منهم هو الشاب الذي سبق له الزنا بالجارية فلما ذهب أخذه رئيس الحدم إلى المكان الذي أعده ثم قطع رأسه على غرة ثم وضعها في الطبق وغطاها وجاء بها إلى الأمير فلما أبصر الطبق رفع الغطاء فرأى رأسًا غير رأس أحمد اليتيم فأحضر الأمير أحمد اليتيم فسأله عما فعل فأخبره بما كان فقال الأمير: أتعرف لهذا الخادم ذنبًا؟ فقال: نعم إنه فعل كذا وكذا مع الجارية وعاد وقد سألاني بالله أن أكتم الخبر فلما صمع الأمير ذلك أمر بقتل الجارية وعاد إلى ما كان عليه من محبة أحمد وإكرامه، وكانت هذه عاقبة الوفاء ونهاية الحيانة: ﴿ وَلا يَحِيقُ الْمَكُرُ السَّيّ إلاً بأهله ﴾ (١).

## كما تدين تُدان

\*اعلم أيها الأخ الحبيب أن ما تفعله مع أخيك فإنه سلفٌ ودَينٌ فاحذر من أن تفعل مع أخيك ما لا تحب أن يفعله هو معك فإنه كما تدين تُدان وما تزرعه اليوم تحصده غدًا.

\*وإليك هذه القصة التي تؤكد لك هذا الكلام . . . . وبالمثال يتنضح المقال:

كانت هناك طالبة جامعية في عـمر الزهور في العشرين من عمرها . . . جميلة وعاطفية ومن عائلة متواضعة ذات أخلاق كريمة، وكانت لها صديقة تجبها حبًا شديدًا وكانت تلك الصديقة لها أخ ليس عنده أي رصيد من الدين أو الخُلق فاستطاع بمكره أن يستسميل قلب تلك الفتاة وأخذ يداعبها

<sup>(</sup>١) سورة فاطر: الآية: (٤٣).

بكلامه المعسول حتى أخذت تلك الفتاة تذوب من كلامه.

\_ وأخذ يخطط للإيقاع بتلك الفتاة البريئة في مصيدته . . . وبعد مراوغة وتخطيط ووعود كاذبة استطاع أن يوقع تلك الفريسة السهلة وأن يسلبها أعز ما تملكه أي فتاة في هذه الحياة.

واحست تلك الفتاة بضياع مستقبلها، بل وضياع دينها بعد أن أصبحت حاملاً من النزنى . . . وظلت تتصل بهذا الذئب لكى ينفذ وعوده لها بالزواج، ولكنه كان يتهرب منها . . . وبدأت أعراض الحمل تظهر عليها واحست الفتاة بأن الأرض ضاقت عليها بما رحبت وضاقت عليها نفسها فماذا تصنع في تلك المصيبة.

واخذت تطارده في كل مكان حتى استطاعت أن تكلمه، وأن تطلب منه أن يتروجها، فهما كان منه إلا أن فكر في فكرة لا تخطر على قلب أبليسَ. . . . فيا ترى ما هي تلك الفكرة؟

قال لتلك الفتاة: أنا على استعداد لأن أتزوجك، ولكن بشرط أن تأتى غدًا الساعة الرابعة إلى الشاليه الذى أمتلكه في المكان الفلاني لتقابلي أمي فإن رأتك أمي ووافقت على زواجي منك فسوف أتزوجك.

وفى نفس الوقت اتفق هذا الذئب مع مجموعة من الذئاب البشرية لكى يذهبوا إلى الشاليه فى نفس الموعد، ليغتصبوا تلك الفتاة ثم يدخل عليها بعد ذلك ليقول لها: أنا لا أستطيع أن أتزوج من فتاة فُعل بها كل هذا.

ووافقت الفتاة على الذهاب إلى الشاليه في الموعد المحدد ظنًا منها أن الله هداه وأنه سيستر عرضها . . . لكنها لم تكن تعلم ماذا يدبر لها .

وفى الموعد المحدد قامت تلك الفتاة لتذهب إلى الشاليه للقاء والدته -كما كان يزعم- وإذا بأخيها يصاب بألم شديد فى بطنه فكانت بين نارين. . . بين أن تذهب إلى الشاليه وبين أن تذهب بأخيها الوحيد إلى المستشفى فما كان منها إلا أن اتصلت بصديقتها - أخت ذلك الذئب - وقالت لها: إننى على موعد الآن مع والدتك في الشاليه ولكن أخى مريض وسأذهب معه إلى المستشفى فأرجو منك أن تذهبى إلى الشاليه لتخبرى والدتك أننى سأحضر إليها بعد ساعة فوافقت أخت هذا الشاب وهي لا تعرف ما يدبره أخوها لتلك الفتاة.

وذهبت أخت هذا الذئب إلى الشاليه ظنّا منها أن أمها هناك وهى لا تعرف لأن أمها في هذا الوقت كانت خارج البيت، المهم أنها ذهبت إلى الشاليه وبمجرد أن دخلت حتى انقض عليها الذئاب وانتهكوا عرضها وسلبوها أغلى ما تملكه أى فتاة وتركوها جثة هامدة . . . وبعد ساعة من الزمن جاء هذا الذئب ليرى ما صنعوه بتلك الفتاة ، وليكون هذا المشهد مبررًا له؟ لأن يرفض الزواج منها . . . ولكن كانت أكبر مفاجأة في انتظاره !!

دخل الذئب وسأل أصحابه: ماذا صنعتم؟ قالوا: فعلنا كل ما طلبت منا وزيادة .. وها هى بالداخل جشة هامدة من شدة الاعتداء عليها. فدخل ونظر إلى الفتاة وإذا بها أخته مُلقاة فى حالة يرثى لها فلم يستطع أن يتكلم كلمة واحدة بل خرج صامعًا وأصحابه يكلمونه وهو لا يرد عليهم حتى وصل إلى سيارته وفتح الباب ثم دخل السيارة، وفتح التابلوه وتناول مسدسًا وأطلق الرصاص على نفسه فمات فى التو واللحظة ... ﴿ وَلا يَحِيقُ الْمَكُنُ السَّيّئُ إِلاَ بَاهُله ﴾ .

أهدى هذه القصة لكل شاب يعيش علاقة محرمة مع أى فتاة: أقول له: اتق الله فى أعراض المسلمات واعلم أنه كما تدين تدان والجزاء من جنس العمل(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) قصص وعبر (الجزء الثاني) / للمصنف (ص: ٤٠ -٤٢).

## إن في ذلك لعبرة

أذكر أن أحد الأصدقاء من طلبة العلم وحفظة القرآن. كان رجلاً صالحًا. . يأتيه بعض الناس أحيانًا يقرأ عليهم شيئًا من القرآن كرقية شرعية. . وقد شفى الله تعالى على يديه من شاء. .

دخل عليه يومًا من الأيام رجل تبدو عليه علامات الثراء...

جلس بین یدی الشیخ وقال: یا شیخ.. أنا عندی آلام فی یدی الیسری تکاد تقتلنی.. لا أنام فی لیل.. ولا أرتاح فی نهار..

ذهبت إلى عدد كبير من الأطباء.. أجروا لى الفحوصات.. عملوا تمارين.. فما وجدت فائدة أبدًا.. الألم يزيد ويشتد حتى انقلبت حياتى عذايًا..

يا شيخ. ، أنا تاجر وعندى عدد من المؤسسات والشركات. . فأخشى أن أكون أصبت بعين حاسدة . . أو وضع لى أحد الأشرار سحرًا . .

قال الشيخ: قرأت عليه سورة الفاتحة. . وآية الكرسي . . وسورة الإخلاص والمعوذتين . .

لم يظهر عليه تأثُّر!!

خرج من عندى شاكرًا. . رجع إلى بعد أيام يشكو الألم نفسه . .

قرأت عليه . . ذهب ورجع . . وقرأت عليه . . لم يظهر عليه أى يُع يُع تحسن . .

قلت له لما اشتد عليه الألم: قد يكون ما أصابك هو عقوبة على شيء فعلته.. من ظلم أحد الضعفاء.. أو أكل حقوقهم..

أو ظلمت أحدًا في ماله فمنعته حقه. . أو غير ذلك . . فإن كان هناك

شيء من ذلك فسارع إلى التوبة مما جنيت. . وأعِــدُ الحقــوق إلى أهلها. . واستغفر الله مما مضي. .

التاجر لم يُعجبه كلامى.. وقال - بكبر -: أبدًا.. ما ظلمت احدًا.. ولم أعتد على شيء من حقوق الناس.. وأشكرك على نصيحتك..

وخرج. . مرت أيام وغاب الرجل عنى. . خـشيت أن يكون وجد على في نفسه. . ولكن لا على فهي نصيحة أسديتها إليه. .

تفاجأت به يومًا في مكان ما . . لقيني فأقبل إلى مُسلَّمًا مسرورًا . . سألته: هاه . . ما الأخبار؟

قال: الحمد لله. . الآن يدى بخير . . بغير طبٌّ ولا علاج!!

قلت: كيف؟

قال: لما خرجت من عندك . . جعلت أفكر في نصيحتك . . وأستعيد شريط ذكرياتي في ذهني . . وأفكر!!

ترى هل ظلمت أحدًا؟!

هل أكلت حق أحد؟!

فتـذكرت أنـى قبل سنوات لما كنت أبنى قـصرى. . كـان بجانـبه أرض رغبت فى ضمّها إليه ليكون أجمل. . كانت الأرض ملكًا لامرأة أرملة توفى زوجها وخلّف أيتامًا. .

أردتها أن تبيع الأرض فأبت.. وقالت: وماذاً أفعل بقيمة الأرض.. بل تبقى لهؤلاء الأيتام حتى يكبروا.. أخشى أن أبيعها ويتشتت المال..

أرسلت إليها مرارًا لشرائها. . وهي تأبي على ذلك. .

قلت: فماذا فعلت؟

قال: انتزعت الأرض منها بطرقي الخاصة. .

قلت: طرقك الخاصة!!

قال: نعم. . علاقاتي الواسعة . . ومعارفي . . استخرجت ترخيصًا ببناء الأرض وضممتها إلى أرضى . .

قلت: وأم الأيتام؟!!

قال: سمعت بما حصل الأرضها فكانت تأتى وتـصرخ بالعمـال الذين يعملون لتمنعهم من البناء. . وهم يضحكون منها يظنونها مجنونة . .

وفي الواقع أنني أنا المجنون ليس هي. .

كانـت تبكى وترفع يديها إلى السـماء.. هذا مـا رأيته بعـينى.. ولعل دعاءها في ظلمة الليل كان أعظم..

قلت: هاه . . أكمل . .

قال: رحت أسبأل وأبحث عنها. . حتى عشرت عليها . . فبكيت واعتبذرت . . ولا زلت بها حتى قبلت منى تعويضًا عن تلك الأرض . . ودعت لى وسامحتنى . .

فوالله ما إن خفضت يديها. . حتى دبَّت العافية في بدني . .

ثم أطرق التاجر برأسه قليـلاً.. ثم رفعه وقال: ونفعنى دعاؤها - بإذن الله - نفعًا عجز عنه طب الأطباء.. (١).

#### قصة مؤثرة

\* وهذه قصة واقعية من أيامنا هذه، ترسلها زوجة إلى جريدة الأهرام، ونشرها محرر «بريد الجمعة» عبد الوهاب مطاوع في مقالة تحت عنوان «الضوء الأخير!».

تقول صاحبة القصة: دفعنى للكتابة إليك بيتا الشعر اللذان قرأتهما في ردك على إحدى الرسائل ويقولان:

<sup>(</sup>١) استمتع بحياتك / د . محمد العريفي (ص٣١٣-٣١٥).

وعسوار مُسسسسسسردّه

#### ورخساء بعسد شساه

فأردت أن أروى لك قصتى عسى أن تكون عبرة لغيرى. فأنا زوجة وأم لفتاة بالسنة النهائية بإحدى الكليات النظرية ولابن شاب متزوج ولديه طفلان، وزوجى ضابط عسكرى بالمعاش، ونعيش فى أحد أحياء القاهرة، ومنذ أن بدأت حياتى مع زوجى ونحن نعيش حياة رغدة، وقد استعنت طوال حياتى الزوجية على تربية أولادى بمربيات عديدة، لا أتذكر عددهن من كثرتهن، ولا عجب فى ذلك، فقد كانت كل واحدة منهن لا تمكث عندى أكثر من شهرين، ثم تفر من قسوة زوجى العدوانى بطبعه، والذى لا أعرف هل اكتسب عدوانيته هذه خلال رحلة حياته أم إنها وراثية فيه، فقد كان يتفننُ فى تعذيب أى مربية تعمل عندنا، ولا أنكر أنى شاركته فى بعض الأحيان جريمته.

ومنذ خمسة عشر عامًا، وابنتى فى السابعة من عصرها، وابنى فى المرحلة الإعدادية جاءنا مزارع من معارف زوجى، ومن أبناء بلدته، يصطحب معه ابنته الطفلة ذات الأعوام التسعة، فاستقبله زوجى بكبرياء وترفع. وقال المزارع البسيط: إنه أتى بابنته لتعمل عندنا مقابل عشرين جنيهًا فى الشهر ووافقنا، وترك المزارع المكافح طفلته الشقراء، فانخرطت الطفلة فى البكاء، وهى تمسك بجلباب أبيها، وتستحلفه ألا يتأخر عن زيارتها، وألا ينسى أن يسلم لها على أمها وإخوتها، وانصرف الرجل دامع العينين، وهو يعدها بما طلبت. وبدأت الطفلة حياتها الجديدة معنا، فكانت تستيقظ فى الصباح الباكر قبل أن يستيقظ طفلاى لتساعدنى فى إعداد طعام الإفطار فى الصباح الباكر قبل أن يستيقظ طفلاى لتساعدنى فى إعداد طعام الإفطار

لهما، ثم تحمل الحقائب المدرسية، وتنزل بها إلى الشارع، وتظل واقفة مع ابنتي وابني حتى يحملهما أتوبيس المدرسة، وتعود للشقة فتتناول طعام إفطارها وكان غالبًا من الفول بدون زيت، وخبز على وشـك التعفن، وفي بعض الأحيان قد نجود عليها بقليل من العسل الأسود أو الجبن، ثم تبدأ في ممارسة أعمال البيت من تنظيف وشراء الخضروات والمسح، وتلبية النداءات حتى منتصف الليل، فتسقط على الأرض كالقتيلة وتستغرق في النوم. وعند أي هفوة أو نسيان أو تأجيل أداء عمل مطلوب ينهال عليها زوجي ضربًا بقسوة شديدة، فتتحمل الضرب باكية صابرة، ورغم ذلك فقد كانت طفلة في منتهى الأمانة والنظافة والإخلاص لمخدوميها، تفرح بأبسط الأشياء، وتغنى غناءً حـزينًا خافتًا يعبـر عن شوقـها لبلدتهـا وأمهـا وإخوتها وهي تـغسل الأطباق، ورغم اعترافي بأني كنت شريكة لزوجي في قسوته على الخادمات، وتفننه في تعذيبهن، حتى أنه كان أحيانًا يختلق الأسباب لضرب أى خادمة تعمل عندنا، إلا أنه كانت تأخذني الشفقة في بعض الأحيان بهذه الفتاة، لطيبتها، وانكسارها وإخالاصها، فأناشد زوجي الا يضربها، وأقول له: إنها قد كبرت وتعوّدت على طباعنا، وتحمّلتنا كثيرًا فلا داعي للاستمرار في ضربها، فكان يقول لي مقهقها: إنه لو لم يضربها فإنها ستطلب منه أن يضربها؛ لأنها قد تعوّدت عليه، وأن هذا الصنف من الناس لا تجدى معه المعاملة الطيبة، واستمرت الفتاة تتحمل العذاب في صمت وصبر، وأتذكر الآن بأنني حين كان العيد يأتي ويخرج طفلاي مبتهجين مهللين، بينما تبقي هذه الطفلة التي تماثلهما في العمر تنظف وتغسل دون شفقة، وبعد أن تنتهي من أعمالها الشاقة ترتدي فستانًا قديمًا لكنه نظيف، لأنها كانت تحرص على نظافة ملابسها البسيطة، أما أبوها فلم تره تلك الطفلة إلا مرات معدودة بعد عملها عندنا، فقد انقطع عن زيارتها بعد شهور، وبدأ يرسل أحد أقاربه

لاستلام أجرتها الشهرية، كما لم تر أمها وإخوتها إلا في ثلاث مناسبات محددة، الأولى حين مات شقيقها الأكبر في حادث عند عودته من الأردن، وكانت الفتاة المحرومة تُعلق أملاً كبيراً على عودته، وتحلم بأن ينتشلها من العذاب الذي تعانيه عندنا، فإذا به يلقى مصرعه، وتفقد آخر أمل لها فبكته بحرقة وسرًا حتى لا يراها زوجي، فتلقى عقابًا على يديه.

والمرة الشانية لم تكن تعطفًا منا عليها، وإنما كانت تخلصًا منها في الحقيقة فقد كانت مريضة بمرضٍ مُعد، وخشينا على طفلينا من انتقال العدوى إليهما، فأبعدناها إلى بلدتها بحجة أن ترى أمها وإخوتها.

وكانت المرة الثالثة عنـد وفاة أبيها بعد أن دخلت مرحلة الصبـا، واستقر الحزن والانكـار في قلبها.

وأرجو أن تصدقنى يا سيدى، إذ ليس لدى ما يبرر أن أدعى شيئًا غير صادق، وأنا كتبت لك بإرادتى، إذا قلت إنى أبكى الآن كلما تذكرت قسوة عقابنا لها إذا أخطأت أى خطأ، وكان لا بد أن تخطئ، كأى طفلة، وكأى إنبان، فقد كان زوجى يصعقها بسلك الكهرباء! وكثيرًا ما حرمناها من وجبة العشاء فى ليالى البرد القاسية، فباتت على الطوى جائعة. ولا أتذكر أنها نامت ليلة لمدة سنوات طويلة دون أن تبكى!

وسوف تتساءل ولماذا تحملت كل هذا العذاب ولم تهرب بجلدها من جحيمكم؟ وأجيبك بأن الفتاة حين قاربت سن الشباب خرجت ذات يوم لشراء الخضروات ولم تعد، فسأل زوجي البواب عنها، وعرف إنها كانت تتحدث لفترات طويلة مع شاب يعمل لدى جزار بنفس الشارع، وأنه من المحتمل أن تكون قد اتفقت معه على أن يتزوجها وينتشلها من هذه الحياة، فلم يمض أسبوع حتى كان نفوذ زوجي قد تكفل بإحضارها من مخبئها، واستقبالاً حافلاً بكل أنواع العذاب، فقام زوجي

بصعقها بالكهرباء، وتطوّع ابنى بركلها بعنف، بينما بكت ابنتى وهى تقول لأبيها: حرام يا بابا حرام. . حرام. . ففقد سيطرته على نفسه واستدار إليها وضربها هى أيضًا، وكانت المرة الأولى فى حياتها التى يضربها فيها أبوها!

وعادت الفتاة لحياتها الشقية معنا، واستسلمت لمصيرها، واستمر الوضع كما كان عليه، تخطئ أو تؤجل عمل شيء بعض الوقت، فيضربها زوجي ضربًا مبرحًا، ونخرج في الأجازات إلى منطقة الأهرامات لنستمتع بشيء من اللحم، ونترك لها بقايا طعام الأسبوع لتأكله. . إلخ ثم. شيئًا فشيئًا بدأنا نلاحظ عليها أن الأكواب والأطباق تسقط من يديها، وأنها تتعشر كثيرًا في مشيتها، فعرضناها على الطبيب فأكد لنا أن نظرها قد ضعف جدًا، وأنه ينسحب تدريجيًا، وأنها لا ترى حاليًا ما تحت قدميها، أى أنها أصبحت شبه كفيفة، ورغم ذلك فلم نرحمها، وظلت تقوم بكل أعمال نظافة المسكن، وتخرج لشراء الحضر كما كانت تفعل، بل وكثيرًا ما صفعتها إذا عادت من السوق بخضروات ليست طازجة وكثيرًا ما كانت تفعل لضعف بصرها الشديد، فأشفقت عليها زوجة البواب، فكانت تُجلسها في مدخل العمارة وتذهب هي لشاء اء الخضروات لها، حتى تنقذها من الإهانة والضرب، واستمر الحال هكذا لفترة من الزمن، ثم خرجت الفتاة ذات يوم من البيت بعد أن أصبحت كفيفة تقريبًا، ولم تعد إليه مرة أخرى، ولم نهتم بالبحث عنها هذه المرة.

ومضت السنوات فأحيل زوجى للتقاعد، واستقبل حياة الفراغ ـ وفقد المنصب والنفوذ ـ أسوأ استقبال فتضاعفت عصبيته وثوراته، وانفلاتاته إلى حد غير محتمل، ومع ذلك فقد تحملته بسبب عشرة السنين.

وتخرَّج ابنى فى الجامعة وعمل، ثم أراد أن يخطب إحدى زميلاته، فخطبناها له، وهى فتاة رائعة الجمال، وتزوجها وسعدنا بها واكتملت

سعادتنا حين عرفنا أنها حامل، ثم جاءت اللحظة السعيدة، ووضعت مولودها فإذا بنا نكتشف لصدمتنا القاسية أنه كفيف لا يبصر، وتحوّلت الفرحة إلى سحابة كثيفة من الحزن القاتم، وبدأنا الرحلة الطويلة مع الأطباء بلا فائدة، واستسلم ابني وزوجته للأمـر الواقع، وانطفأ الأمل في قلبيهما، وأدخلنا حقيبينا الموعود بالعناء حضانة للمكفوفيين، وقررت زوجة ابني ألا تحمل مرة أخرى خوفًا من تكرار الكارثة، لكن الأطباء طمأنوها إلى أن هذا مستحيل؛ لأنه لا توجد صلة قرابة بينها وبين زوجها تؤكد العوامل الوراثية، وشجعوها على الحمل وإنجاب طفل آخر يعيــد البسمة إلى حياتها وزوجها، وشجعناها نحن أيضًا على ذلك على أمل أن يُرزق ابننا بطفل طبيعي يخفف من حيزنه وصدمته في طفله الأول. وحيملت زوجة ابني، وأنجبت طفلة جميلة شقراء نزلت إلى الحياة، فتوقفت قلوبنا حتى زفِّ الطبيب البُشري بأنها ترى وتبصر، كالأطفال العاديين، وسعدنا بها سعادة مضاعفة، وانهالت عليها وعلى شقيقها اللعب والملابس والهدايا، وبعد سبعة شهور، لاحظنا عليها أن نظرها مُركِّز في اتجاه واحد لا تحيد عنه، فعرضناها على أخصائي عيون لـ العلمئنان على سلامة عـينيها، فإذا به يصـدمنا بحقيقـة أشد هولا، وهي أنها لا ترى إلا محرد بصيص من الضوء، وأنها معرضة أيضًا لفقد بصرها، ولا حول ولا قموة إلا بالله، ورأى زوجي ذلك، فأصيب بحالة نفسية فسدت معها أيامه، وكره كل شيء، ثم تطورت حالته حتى نصحنا الطبيب بإدخاله مصحة نفسية لعلاجه من الاكتئاب، وانقبض قلبي، وأحسست بهموم الدنيا تطأ صدري بقسوة، وفي ضيقي وأحزاني تذكرت فجأة الفتاة الكسيرة التي هربت من جحيمنا كفيفة بعد أن أمضت معنا عشر سنوات ذاقت خلالها أهوال الصعق بالكهرباء والضرب والهوان والحرمان، وساءلت نفسي في جزع هل هذا عقاب السماء لنا على ما فعلنا بها؟ وأصبحت صورة هذه الفتاة اليتيمة التي أهملنا علاجها وتسببنا في كف بصرها تطاردني في وحدتي، . . . وتعلَّق أملى في عفو ربي عما جنينا في أن أجد هذه الفتاة، وأكفر عما فعلنا بها، ورحت أسأل الجميع حتى دلنا أحد الجيران إلى مكانها، وعلمنا أنها تعمل خادمة بأحد المساجد، فذهبت إليها وأحضرتها لتعيش معى ما بقى لى من أيامى، ورغم كل قسوة الذكريات فقد فرحت بسؤالي عنها وسعيى إليها لإعادتها، وحفظت العشرة التي لم نحفظها، وعادت معى تتحسس الطريق وأنا أمسك بيدها. وفرحت بسماع صوت ابنتي الشابة التي طالما أحبتها هذه الفتاة الطيبة في طفولتها وصباها، وبسماع صوت ابنى الذي عرف الهم طريقه إلى قلبه، واستقرت الفتاة معنا، وأصبحت أرعاها بل وأخدمها هي وحفيدي الكفيفين. . وأملى ودعائي لربي أن يغفر لي ما كان، وأن أقول لمن نضبت الرحمة من قلوبهم: إن الله حي لا ينام، في لا تقسوا على أحد فسوف يجيء يوم تطلبون فيه الرحمة من أرحم الراحمين، وتندمون على ما فعلتم في قوتكم وجبروتكم.

هذه هى قصتى يا سيدى التى دفعنى بيــتا الشعر اللذان قرأتهما فى ردك لأن أرويها لك، وأرجو أن يقرأهـا الجميع ويعتبروا بما فيــها والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته(١).

ثم رد المحرر عبد الوهاب مطاوع على هذه معلقًا:

وهكذا كان الجـزاء دائمًا من جنس العـمل، ومع ذلك فما أكـــثر الخطايا والآثام، وما أقل الاعتبار.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) جريدة الأهرام ـ بريد الجمعة الصفحة ١٦ تاريخ ١٩٩١/١/١٥٥.

### من مغبة الظلم

\* ومضار الظلم كثيرة ولكن حسبنا أن نقف على بعضها:

- (١) يجلب غضب الرب وسخطه ويتسلط على الظالم بشتى أنواع العذاب.
  - (٢) قبول دعاء المظلوم فيه.
  - (٣) يخرب الديار وبسببه تنهار الدول.
  - (٤) تحاشى الخلق عن الظالم وبعدهم منه لخوفهم من بطشه.
    - (٥) معصيته متعدية للغير.
    - (٦) دليل على ظلمة القلب وقسوته.
    - (٧) عدم الأخذ على يد الظالم يفسد الأمة.
      - (٨) يجلب كره الرسول عَرُبُكُمْ .
      - (٩) صَغار الظالم عند الله وذلته.
    - (١٠) الظالم يُحرم شفاعة رسول الله عَلَيْكُم (٢).

\* بل وفوق ذلك كله فإن الله -عز وجل- يحرمه من نعمة الهداية ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدِى الْقَوْمُ الظَّالِمِينَ ﴾ (٣)؛ لأن المعصية لو كانت فيما بين العبد وبين ربه - عز وجل- فإن الله يقبل توبته بل ويبدل سيشاته إلى حسنات. . . أما مظالم العباد فلا بد للعبد أن يتحلل منها .

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أبو داود (٤٩٠٢) كتاب الأدب، والترمذى (٢٥١١) كتاب صفة القيامة والرقائق والرقائق والورع، وابن ماجه (٤٢١١) كتاب الزهد، وأحمد (١٩٨٦١)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٤٧٠٤).

<sup>(</sup>٢) نضرة النعيم (١٠/ ٤٩٢٦).

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة: الأبة: (٥١).

\* بل إن الله - عـز وجل- يحـرم الظالم من مـحـبتـه ﴿ وَاللَّهُ لا يُحِبُ الظَّالِمِينَ ﴾ (١) . . . والله يبغضه الظَّالِمِينَ ﴾ (١) . . . والله يبغضه ولا يحبه .

#### لا ظلم اليوم

لا تحزن إن سُلب مالك في الدنيا فسوف تجده يوم القيامة حسنات كثيرة.... ولا تحزن إن ظُلمت في الدنيا فسوف يقتص الله لك بمن ظلمك يوم القيامة... ولا تحزن إن بخسك الناس حقك في الدنيا فسوف تأخذ حقك كاملاً يوم القيامة.

إذا جـــار الوزيرُ وكـــاتبــاهُ

وقاضي الأرض أجحف في القضاء

المستسويل أشم ويل أشم ويل

لقاضي الأرض من قياضي السماء

نُقل عن الكانت، الفيلسوف الألماني أنه قال: اإن مسرحيَّة الحياة الدَنيا لم تكتمل بعد، ولا بدَّ من مشهد ثان، لأننا نرى هنا ظالمًا ومظلومًا ولم نجد الإنصاف، وغالبًا ومغلوبًا ولم نجد الانتقام، فلا بدَّ إذن من عالم آخر يتمُّ فيه العدل».

قال الشيخ على الطنطاوى مُعلِّقًا: وهذا الكلام اعتراف ضمنى باليوم الآخر والقيامة، من هذا الأجنبي.

\* إن يقين العبد في أن الله سيجمع الأولين والآخرين يوم القيامة في أرض المحشر - في محكمة العدل الإلهية - يجعله مطمئنًا قرير العين هادئ البال لأنه يعلم أن الله سيقتص له ممن ظلمه.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية: (١٤٠).

من أذن فلا داعى للحزن ما دام العبد لن يضيع حقه أبدًا .... وسيشفى الله صدره عمن ظلمه في الدنيا أو الآخرة.

\* فأما في الدنيا فحسبُه أن الله يحرمه نعمة الهداية وأنه يحرمه من محبته بل ومن محبة الخلق.

\* وأما في الآخرة فـحـبُك أن تعلم أنه لن يجاوز الجـسر ظالمٌ وأنه لن يدخل عبدٌ جنة الرحمن (جل وعلا) إلا بعد أن يقتص منه لمن ظلمهم.

\* ولقد أخبر النبى عَلِيْنِ أَن الله - عز وجل- سيحكم بين الدواب فى تلك المظالم التى كانت بينها فى الدنيا. . . فما ظنكم بالمظالم التى بين العباد . قال عَلَيْنَ : التؤدن الحقوق إلى أهلها يوم القيامة حتى يقاد للشاة الجلحاء من الشاة القرناء (١) . . . والجلحاء هى التى ليس لها قرن .

\* ومن أجل ذلك أمرنا النبى عَلَيْكُمْ أن نتحلل من المظالم قبل أن نلقى الله -عز وجل- فقال عَلَيْكُمْ: "من كانت له مظلمة لأخبه من عرضه أو شيء فليتحلله منه اليوم قبل أن لا يكون دينار ولا درهم، إن كان له عمل صالح أخذ منه بقدر مظلمته، وإن لم تكن له حسنات أخذ من سيئات صاحبه فحُمل عليه، (٢).

\* قال عمر بن عبد العزيز: ﴿إذَا دَعَتُكُ قَدَرَتُكُ عَلَى ظُلَمَ النَّاسِ، فَاذَكُرَ قَدَرَةُ اللهُ تَعَالَى عَلَيْكَ، ونفاد ما تأتى إليهم وبقاء ما يأتون إليك (٢٠).

\* وفى بعض المأثورات: «إذا كان يوم القيامة يجتمع الظلمة وأعوانهم ومن ألاق لهم دواة وبرى لهم قلمًا، في جعلون فى تابوت ويُلقون فى جهنم (1).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٥٨٦) كتاب البر والصلة والأداب.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخارى (٢٤٤٩) كتاب المظالم والغصب.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء (٥/ ١٣١).

<sup>(1)</sup> بصائر ذوى التمييز (٣/ ٥٤٣) ـ والكبائر للذهبي (ص: ١١٢).

\* ويا لها من حسرة عندما يرى الظالم حسناته وهى تُوزَّع على كل من ظلمهم فقد قال عَلَيْ : «أتدرون ما المفلس؟» قالوا: المفلس فينا من لا درهم له ولا متاع. فقال عَلَيْ : «إن المفلس من أمتى من يأتى يوم القيامة بصلاة وصيام وزكاة، ويأتى وقد شنم هذا، وقذف هذا، وأكل مال هذا، وسفك دم هذا، وضرب هذا، فيعطى هذا من حسناته، وهذا من حسناته، فإن فنيت حسناته قبل أن يقضى ما عليه، أخذ من خطاياهم، فطرحت عليه، ثم طرح فى النار ه(١).

\* وحسبنا أن نشأمل قول الحق - جل وعلا-: ﴿ وَعَنَتِ الْوَجُوهُ لِلْحَيِّ الْقَيُّومِ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلُمًا ﴾ (٢).

وقوله تعالى: ﴿ وَلا تَحْسَبَنَ اللَّهُ عَافِلاً عَمَّا يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ لِيَوْمَ تَشْخَصُ فِيهِ الْأَبْصَارُ (٤) مُهْطعِينَ مُقْنِعِي رُءُوسِهِمْ لا يَرْتَدُ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمْ وَأَفْدَنَهُمْ هَوَاءً وَاللَّهِمَ فَي وَأَنذِرِ النَّاسَ يَوْمَ يَأْتِيهِمُ الْعَذَابُ فَيَقُولُ الّذِينَ ظَلَمُوا رَبَّنَا أَخِرْنَا إِلَىٰ أَجَلِ قَرِيبٍ ثَجَبْ دَعُوتَكَ وَنَتَبِعِ الرُّسُلَ أَوَ لَمْ تَكُونُوا أَفْسَمْتُم مِن قَبْلُ مَا لَكُم مِن زَوال (١) تُجب دَعُوتَكَ وَنَتَبِعِ الرُّسُلَ أَو لَمْ تَكُونُوا أَفْسَمْتُم مِن قَبْلُ مَا لَكُم مِن زَوال (١) وَسَكَنتُمْ فِي مَسَاكِنِ اللَّهِينَ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ وَتَبَيِّنَ لَكُمْ كَيْفَ فَعَلْنَا بِهِمْ وَضَرَبُنَا لَكُمُ الأَمْنَالَ ﴾ (٣) الأَمْنَالَ ﴾ (٣) .

(١) صحيح: رواه مسلم (٢٥٨١) كتاب البر والصلة والأداب.

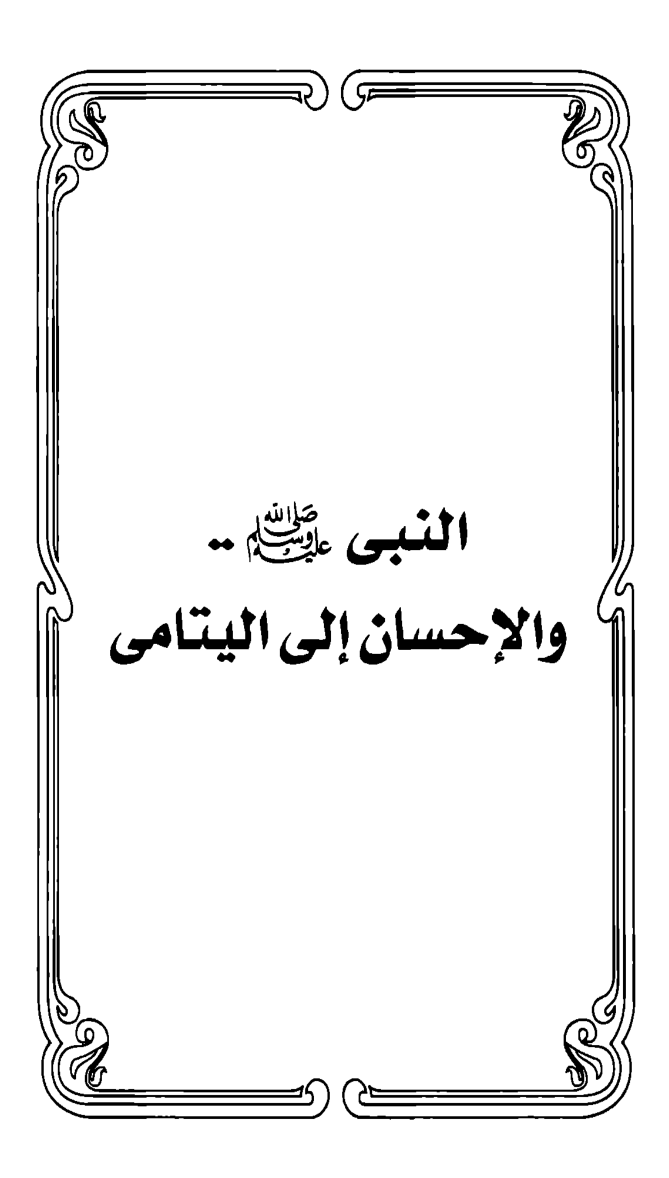
(٢) سورة طه:الآية: (١١١).

(٣) سورة إبراهيم: الآيات: (٤٦-٤٥).

## وأخيرا

احرص أخى الحبيب. . واحرصى أختى الفاضلة على أن تتـحللوا من مظالم العباد قبل أن نقف بين يدى الله فى يوم لا ينفع فيه مالٌ ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم.

به أسأل الله أن يملأ قلوبنا حبًا لكل المسلمين وأن يَحُول بيننا وبين ظلم العباد وأن نلقاه يوم نلقاه وليس في رقابنا مظلمة واحدة لأحد من البشر.



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# النبى عَنِّى .. والإحسان إلى اليتامي

وها نحن نتخيل مرة أخسرى أننا نسير فى شوارع المدينة المنورة التى لطالما سار فسيها النبى عاليا الله وأصحابه. ولطالما تشسرفت تلك البقعة المساركة بوجودهم.

وها نحن نتجه مباشرة إلى بيت النبى عَيْمِالِهِم - الذى هو أعظم بيت فى الكون كله رغم بساطته وتواضعه - لنسعد برؤية النبى عَيْمِالِهُم ونستأنس بمجالسته وترتوى قلوبنا بكلامه العذب الطيب.

فلما طرقنا الباب فتح لنا الحبيب المصطفى عَيْكُ وأذن لنا بالدخول.

\* فلما دخلنا وجدنا النبى على النبى على النبى على النبى على النبى ويربيهم. . وفحأة دخل عليه رجل يشكو إليه قسوة فى قلبه فتبسم النبى على وقال له: «أتحب أن يلين قلبك وتُدرك حاجتك؟ ارحم الينيم وامسح رأسه وأطعمه من طعامك يكن قلبك وتُدرك حاجتك»(١).

فتعالوا بنا لنتعايش بقلوبنا وأرواحنا مع نعمة الإحسان إلى اليتامي.

\* \* \*

<sup>(1)</sup> رواه الطبراني في الكبير وصححه العلامة الالباني في صحيح الجامع (٨٠).

#### حقاليتيم

إننى فى تلك السطور القليلة أدعو نفسى وإخوانس فى كل الأقطار والأمصار إلى إجابة نداء الواحد القهار للإحسان إلى اليتامى بالليل والنهار فإن الأمة المسلمة كالجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الأعضاء بالسهر والحمى.

ونحن فى دعوتنا هذه نـريد أن تنهض الأمة من كبـوتها ليحـمل القوى فيها المختلف فيها الجاهل وبذلك فيها الضعيف ويحمل الغنى فيها الـفقير، ويحمل العالم فيها الجاهل وبذلك تتكامل سواعد الأمة وترجع مرة أخرى خير أمة أخرجت للناس.

قال عَرَّاتُهُمُ : «كيف يقدس الله أمة لا يأخذ ضعيفها حقه من قويها وهو غير متعتع»(١).

فكيف يقدس الله أمة ضاعت فيها حقوق اليتامى الذين لا يجدون لها معينًا إلا الله جل وعلا بعد أن حُرموا من أب رحيم يحنو عليهم ويمسح دمعتهم ويُشبع جوعتهم، ولقد قال النبى عالياتها: "في كل ذات كبد حرى الجرا").

فإن لك أجرًا في كل لقمة أو شربة ماء تسوقها لحيوان أعجم فكيف بمن يسوق لقمة إلى فم يتيم يتجرع مرارة اليُتم؟!..

بل لقد أخبر النبى عَلَيْكُم أنه «غُفر لامرأة مومسة مرت بكلب على رأس ركى يلهث كاد يقتله العطش فنزعت خُفها فأوثقته بخمارها فنزعت له من الماء فغُفر لها بذلك»(٣)، فكيف بمن يحمل في كفه شربة ماء لطفل يتيم . . . فيا

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه البيهقي (۱/ ۹٤)، وابن أبي عاصم في السنة (۱/ ۲۰۷)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٤٥٩٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه ابن ماجه (٣٦٨٦) كتاب الأدب، وأحمد (١٧١٣١)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٢٦٣).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٢٣٢١) كتاب بده الخلق.

من أكرمك الله بنعمة المال لا تبخل وأقبل بمالك لتنقلذ يتيمًا من مرارة الفقر

والحرمان ولا تحرم نفسك من أن يكون مالك قائدًا لك إلى جنات الخلد ورضوان الرحيم الرحمن فإن قصدقة السر تطفئ غضب الرب وصلة الرحم تزيد في العمر وفعل المعروف يقى مصارع السومه(١).

#### وقفة لطيفة

فإن قال قائل: لماذا لم يعتبر الشارع من فقد أمه يتيمًا كالذى فقد أباه؟ كان الجواب:

لأن الأب هو الذي يعول الصغير، ويرعى شؤونه، ويقوم بتأديبه وتعليمه منه وتعاليم الإسلام تحث على معاملة اليتيم معاملة حسنة، وذلك مراعاة لنفسيته؛ لأنه لما فقد أباه شعر بالحاجة الشديدة إلى من يقوم بحمايته، ويقوى عزيمته، ويشد أزره من لما فقد أباه شعر بالوحشة والذلة والانكسار فكان لابد من تعويضه ... لئلا ينحرف ... فجاء الإسلام ليعالج هذا كله (٢).

## يتم النبي را كان تشريفًا لكل يتيم إلى قيام الساعة

فى سيرة المصطفى عليه ما تطيب به خواطر اليتامى فى كل زمان ومكان فقد توفى والده قبل أن يولد، ونشأ فى كفالة جده عبد المطلب يلقى من الرعاية والعناية ما يعوضه عن فقد أبيه، . . . يقول ابن إسحاق: وكان رسول الله عليه مع جده عبد المطلب بن هاشم، وكان يوضع لعبد المطلب فراش فى ظل الكعبة، فكان بنوه يجلسون حول فراشه ذلك، حتى يخرج فراش فى ظل الكعبة، فكان بنوه يجلسون حول فراشه ذلك، حتى يخرج المام (١) صعبع: رواه البهتى فى شعب الإيمان (٢٤٤/٣)، وصعحه العلامة الالبانى رحمه الله فى صعبح الجامع (٢٧٦٠).

<sup>(</sup>٢) منهاج الصالحين (ص: ٢٠٥).

إليه، لا يجلس عليه أحد من بنيه إجلالاً له، قال ابن إستحاق: فكان رسول الله عليه التي وهو غلام جَفر، حتى يجلس عليه، فيأخذ أعمامه اليؤخروه عنه، فيقول عبد المطلب إذا رأى منهم ذلك: دعوا ابنى، فوالله، إن له لشأنًا، ثم يُجلسه معه على الفراش، ويمسح ظهره بيده، ويسره ما يراه يصنع (۱). وبعد أن توفى عبد المطلب وعُمره عليه قد جاوز الثمانى سنوات بقليل، انتقلت كفالته - أخذًا بوصية جَده - إلى عمه الشقيق أبى طالب (۱)، فنهض أبو طالب بحق ابن أخيبه على أكمل وجه وضمت إلى ولده، وقدّمة عليهم واختَصّة بفضل احترام وتقدير، فكان لا ينام إلا وهو إلى جواره ويصطحبه معه ما أمكنته الصّعبة (۱).

\* قِيلَ لُحَمَّد بُنِ جَعْفَر الصَّادِقِ: لِمَ أُوتِمَ النبيُّ عَلَيْكُمْ مِنْ أَبُويْهِ؟ فَقَالَ: لِنكَ يَكُونَ لَمخلوق عليه حقُّ (٤).

\* قال النَّيساُبُورِيُّ: قال أهلُ التحقيق: الحِكمةُ في يُتم النبي عَيْسِ أَنْ أَنْ يَعْرِف قدر الأيتام، فيقوم بأمرهم، وأن يُكرمَ اليتيم المُشارِك لهُ في الاسم (٥).

#### الحث على كفالة اليتيم والإحسان إليه

فقد أمرنا رب العالمين جل وعلا في كتابه بالإحسان إلى اليتأمى في كل زمان ومكان، بل إنه سبحانه قد أخذ العهد والميشاق على الأمم قبلنا أن يحسنوا إلى اليتامى، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ لا تَعْبُدُونَ إِلاَ اللّهَ وَبالْوَالدَيْنِ إِحْسَلُنَا وَذِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَقُولُوا لِلنّاسِ حُسْنًا ﴾ (٦).

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية لابن هشام (١/ ١٩٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: خاتم النبيين للشيخ أبي زهرة (١/ ١٦٦)، والرحيق المختوم للمباركفوري (٦٦).

<sup>(</sup>٣) انظر السابق.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي (٢٠/٩٦).

<sup>(</sup>٥) غرائب القرآن ورغائب الفرقان - بهامش تفسير الطبرى (٣٠/ ١١١).

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة: الآية: (٨٣).

مَنْ \* بَلْ إِنْ الإحسان إلى اليشامى مفترن بتحقيق العبودية لله -جل وعلا-فقد قال تعالى: ﴿ وَاعْبُدُوا اللّهُ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِى الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِى الْقُرْبَىٰ وَالْجَارِ الْجُنْبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَالْبَالِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللّهَ لا يُحبُ مَن كَانَ مُخْتَالاً فَخُورًا ﴾ (١).

\* وتتعاقب الآيات التي تحض على الإحسان إلى اليتامي.

قال تعالى: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْيَتَامَىٰ قُلْ إِصْلاحٌ لَهُمْ خَيْرٌ وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لاَ عُنَتَكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكيمٌ ﴾ (٦).

## لا يُطعم اليتيم إلا المخلصون الذين يرثون الجنة

قَالَ تعالَى فَى حَقَ المخلصين: ﴿ وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَىٰ حَبِهِ مِسْكِنًا وَيَتِهِمًا وَآسِرًا ﴾ أى: ويطعمون الطعام ابتغاء وجه الله مع شهوتهم له وحاجتهم إليه... ﴿ إِنَّمَا نَطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ الله لا نُرِيدُ مِنكُمْ جَزَاءٌ وَلا شُكُورًا ۞ إِنَّا نَخَافُ مِن رَبِّنَا يَوْمًا عَبُوسًا فَمُطَرِيرًا ﴾ فكأن الجزاء لمن أطعم اليتيم ﴿ فَوَقَاهُمُ اللَّهُ شَرَّ ذَلِكَ الْيَوْمُ وَلَقَاهُمْ نَضْرَةً وَمُرْيِرًا ﴾ ... (٣) فيا له من أجر عظيم.

# نبيان يقيمان جداراً ليتيمين ا فأين من يتأسى بهما ١٩

فى ظل تلك الرحلة المباركة التى صحب فيها نبى الله (موسى) و(الخضر) عليهما السلام (1). فكان من بين الأحداث التى ذكرت أنهما قاما ببناء جدار ليتيمين فى تلك المدينة فلما سأله موسى عليه السلام عن سبب

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية: (٣٦).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية: (٢٢٠).

<sup>(</sup>٣) سورة الإنسان: الآيات: (٨-١٢).

<sup>(1)</sup> مع الاعتبراف بأن العلماء قبد اختلفوا في ذلك: هل كان الخيضر نبيًا أو كان عبداً صباحًا . . . والراجع - والله أعلم - أنه كان نبيًا.

ذلك قال: ﴿ وَأَمَّا الْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ كَنزٌ لَهُمَا وَكَانَ أَلُوهُمَا صَالِحًا فَأَرَادُ رَبُّكَ أَن يَلْغَا أَشُدَهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا رَحْمَةً مِن رَبِّكَ وَمَا فَعَلْتُهُ أَبُوهُمَا صَالِحًا فَأَرَادُ رَبُّكَ أَن يَلْغَا أَشُدَهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا رَحْمَةً مِن رَبِّكَ وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرِى ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَمْ تَسْطِع عُلَيْهِ صَبْرًا ﴾ (١) فإن كان أنبياء الله قد فعلوا هذا الخير في حق اليتامي فأين من يتأسى بهم في بناء جدران اليتامي التي لا تجد من يقيمها (٢)؟!

#### ثمرات وفضائل كفالة اليتامي

#### ١- كفالة اليتيم والإحسان إليه امتثال لأمر الله،

فإن الذي أمر بذلك هو الله -جل وعلا-... ولذلك قرن الله (عز وجل) بين عبوديت وبين الإحسان إلى اليتامي فقال (جل وعلا): ﴿ وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلا بَيْنَ عبوديت وبين الإحسان إلى اليتامي فقال (جل وعلا): ﴿ وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلا تَشْرِكُوا بِهِ شَيْنًا وَبِالْوَالدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَىٰ وَالْجَارِ أَنْ اللّهَ لا يُحِبُّ مَن وَالْجَارِ الْجَنّبِ وَالْجَارِ الْجَنّبِ وَالْجَارِ اللّهَ لا يُحِبُّ مَن وَالْجَارِ الْجَالِ فَعَا الله فيما أمره.

#### ٢- إكرام لمن شارك رسول الله عِين في صفة الينتم،

فى إكرام اليتيم والقيام بأمره إكرام لمن شارك رسول الله عَيْنِ في صفة النُّتم، وفى هذا دليل على محبته عَيْنِ في

#### ٣- تحل البركة على من يكفلون اليتامي،

فإن من كفل يتيمًا وأحــن إليه فإن البركة تحلُّ عليه وعلى أسرته.

\* وتأمل معى ما حدث في بيت أبي طالب - عم النبي عَرَّاكُمْ اللهُ عَندماً كان فقيراً ومع ذلك لما كفل الحبيب محمدًا عَرَّاكُمْ عَرفت البركة طريقها إلى بيته.

فلقد كان أبو طالب فقـيرًا وكانت زوجته تشعـر بأن أولادها لا يشبعون

<sup>(</sup>١) سورة الكهف: الآية: (٨٢).

<sup>(</sup>٢) ﴿أَنَا وَكَافِلِ الْيَتِيمِ فِي الْجِنَّةِ ﴾ للمصنف (ص: ٨-١٠).

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: الآية: (٣٦).

من الطعام أبدًا فلما عاش الحبيب عَيْنِ بينهم دخلت البركة لأول مرة في هذا البيت الكريم وبخاصة في طعام الأولاد إذا أكل معهم الحبيب عَيْنِ .

\* فكان عيال أبى طالب إذا أكلوا جميعًا أو فُرادى لم يشبعوا، وإذا أكل معهم رسول الله عَيْمَا شبعوا، فكان أبو طالب إذا أراد أن يغذيهم أو يعشيهم يقول: كما أنتم حتى يأتى ابنى، فيأتى رسول الله عَيْمَا فيأكل معهم فيفضل من طعامهم.

وإن كان لبنًا شرب رسول الله عَيْمِ أُولهم، ثم تناول القعب - القدح - في شربون منه، فيروون عن آخرهم من القعب الواحد، وإن كان أحدهم ليشرب قعبًا وحده. . . فيقول أبو طالب: إنك لمبارك.

وكان الصبيان يصبحون شُعثًا رُمصًا (١)، ويصبح رسول الله عَيْنَا الله عَيْنَا كحيلاً (١).

# ٤- من أراد أن يلين قلبه ويدرك حاجته فليرحم اليتيم وليمسح رأسه وليطعمه من طعامه،

ربروى أن رجلاً شكا إلى رسول الله عليه قسوة قلبه فقال له عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله على الله على الله على الله على الله على الله والمسلم والمسلم والمسلم من الله والمسلم والمسلم والمسلم الله والمسلم والمسلم الله والمسلم والمسلم الله والمسلم الله والمسلم والم

- وفى رواية قال: «ادن اليتيم منك وألطفه وامسح رأسه وأطعمه من طعامك فإن ذلك يلين قلبك ويدرك حاجتك»(٤).

<sup>(1)</sup> الرمص: وسخ أبيض جامد يجتمع في موق العينين.

<sup>(</sup>٢) انظر عيون الأثر (١/ ٥١)، والسيرة الحلبية (١٨٩/١).

<sup>(</sup>٣) صحیح: رواه الطبرانی کما فی الترغیب والترهیب (٣/ ٢٣٧) و منجمع الزوائد (٨/ ١٦٠)، وقالا: فی إسناده من لم یسم، وبقیة مندلس، ورواه عبد الرزاق فی الجامع (٩٦/١١)، وصححه العلامة الألبانی رحمه الله فی صحیح الجامع (٨٠).

<sup>(</sup>٤) حسن: رواه البيسه في (٤/ ٦٠)، والخرائطي في مكارم الأخلاق (ص ٢١٨)، وابن عسساكس (١٥٣/٤٧)، وجسنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٢٥٠).

فيا من تشعر بقسوة قلبك ارحم اليتيم وامسح رأسه وأطعمه من طعامك وأدنه منك وألطفه فسوف يلين قلبك وتدرك حاجتك بإذن الله جل وعلا.

#### ٥- كفالة اليتيم من الأخلاق الحميدة التي أقرها الإسلام وامتدح أهلها،

من السائب بن عبد الله فضى قال: جيء بي إلى النبي على يوم فتح مكة - جاء بي عثمان بن عفان وزهير - فجعلوا يُثنون عليه، فقال لهم رسول الله على الله على المعلموني به، قد كان صاحبي في الجاهلية، قال: قال: فعم يا رسول الله، فنعم الصاحب كنت. قال: فقال: فقال: «يا سائب! انظر أخلاقك التي كنت تصنعها في الجاهلية فاجعلها في الإسلام: اقر الضيف، وأكرم اليتيم، وأحسن إلى جارك (١).

\* بل لقد أثنى النبى عَلِيَكُ على صالح نساء قريش لشدة الرأفة والرحمة باليتيم.

\* عن أبى هريرة نطق قبال: قال رسول الله عَيْنِهِ : «خير نساء ركبن الإبل<sup>(۲)</sup> صالح نساء قريش. أحناه<sup>(۳)</sup> على يتيم فى صغره، وأرعاه على زوج فى ذات مده (۵) و (۵).

#### ٦- سلامة المجتمع من الحقد والكراهية:

كَفَالَةُ البِتيم تساهِمُ في بناءِ مُجتمَعٍ سليمٍ خالٍ من الحِقدِ والكَرَاهيَّةِ، وتَــودُهُ رُوحُ المحبَّة والوَّدِّ.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (١٥٠٧٤) وقال شعيب الأرناؤوط : إسناده ضعيف.

 <sup>(</sup>۲) ركبن الإبل: أى نساء العرب، ولهنا قال أبو هريرة في الحديث: لم تركب مريم بنت عمران بعيراً قط. والمقصود أن نساء قريش خير نساء العرب.

<sup>(</sup>٣) أحناه: أى أشفقه. والحانية على ولدها: التى تقوم علميهم بعد يُتم فلا تتزوج. فإن تزوجت فليست بحانية. والمعنى: أحناهن.

<sup>(</sup>٤) ذات يده: أي شأنه المضاف إليه.

<sup>(</sup>٥) متفق عليه: رواه البخارى (٨٢) كتاب النكاح، ومسلم (٢٥٢٧) كتاب فضائل الصحابة.

سِنْ ٢- دليل على صلاح المرأة التي أوقفت حياتها على كفالة أيتامها،

ُ كُفَالَةُ اليتم دليلٌ على صلاح المرأة إذا مات زوجُها فَعَالت أولادها وخيريَّتها في الآخِرة. وخيريَّتها في الدنيا وفوزها بالجنة ومصاحبة الرسول عَلَيْكُ في الآخِرة.

بَنِي \* وعن أبى هريرة تراك أن رسول الله عَرَاكُ قال: «أنا أول من يفتح باب الجنة إلا أنه تأتى امرأة تبادرني، فأقبول لها: ما لك، وما أنت؟ فتقبول: أنا امرأة قعدت على أيتام لى (١).

ماذا كانت مؤهلات تلك المرأة لكى تنال هذه الدرجة الرفيعة؟ لا شيء سوى أنها عكفت على تربية اليتامى! . . . لا شيء سوى أنها عكفت على تربية اليتامى والإحسان إليهم!

تأمل أى مَنزَلَة هذه؟! إنها أفضل وأشرف منزلة، فيا سعادة من نال جواره ويا سعد من كان رفيقه في الجنة . . . ويا شقاء من أبعد عن رفقته عَنْ النَّارُ وَأَدْخُلُ الْجَنَّةُ فَقَدْ فَازَ ﴾ (٢).

#### \* أحى الحبيب،

إن كان لديك شوق أن تكون مع النبى عَلَيْكُم في الجنة، فأحسن معاملة اليتيم . . . إن كان لديك شوق أن تكون مع سيد الأولين والآخرين، وقائد الغُر المحجلين، فأدخل السرور على قلب يتيم . . . . امسح رأسه . . . أضحك من اليتامي وجوهًا شق الحزن في خدودها أخاديد! أكس بدنه . . . أضحك من اليتامي وجوهًا شق الحزن في خدودها أخاديد! فألا إن سلعة الله الجنة الله الجنة فامسح رؤوس اليتامي تُعط من الله الأجر العظيم، والخير العميم (٣).

#### ٨- الفوز بالحسنات بالمسح على رأس اليتيم:

\* عن أبى أمامة أن رسول الله عَرِّاتِهِمْ قال: "من مُسحُ رأسَ يتيم لم يمسحه

<sup>(</sup>۱) أخبرجه أبو يعلى وذكبره الهيشمي في المجمع (٨/ ١٦٢)، وذكره الحنافظ ابن حسجر في الفستح (١/ ١٦٢) بإسناد لا بأس به، وضعفه العلامة الالباني رحمه الله في السلسلة الضعيفة (٥٣٧٤).

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: الآية: (١٨٥).

<sup>(</sup>٣)منهاج الصالحين (ص: ٦٠٧).

إلا لله كان له بكل شعرة مرَّت عليها يدُهُ حسناتٌ، ومن أحسن إلى يتيمة أو يتيم عنده كنت أنا وهو في الجنة هاتين، وفرَّق بين أصبعيه السَّبَّابة والوُسطَىُّ(١).

#### ٩- الساعي على الأرملة والمسكين كالمجاهد في سبيل الله،

قال عَنْ الله أو القائم الله أو الساعى على الأرملة والمسكين كالمجاهد في سبيل الله أو القائم الليل الصائم النهار (۲) فالأرملة التي تُوفي عنها ووجها وقد يكون ترك لها أو لادا يتامى قد تجرعوا غُصص اليتم منذ نعومة اظفارهم، فهم أحوج ما يكون إلى يد حانية تمت لتمسح جراحاتهم من على صفحات قلوبهم المنكسرة ومن هذا المنطلق حث النبي عَنْ الله المسحاب القلوب الرحيمة على أن يتسابقوا من أجل هؤلاء اليتامى ومن أجل تلك الأم التي انكسر فؤادها بموت ووجها. فمن سعى عليها وعلى أولادها فهو كالمجاهد في سبيل الله وكالذي يقوم الليل ليناجى ربه وهو كذلك كالذي يصوم النهار . . . فأين أصحاب العقول وأين المشمرون للفوز بهذا الأجر العظيم وتلك المكانة السامية ؟!!

#### ١٠- صحبة النبي الله على الجنة،

قال عَيْنَا الله عَلَيْنَ الله الله الله الله على الجنة هكذا - وأشار بالسبَّابة والوسطى وفَرج بينهما - (٣).

ولمى رواية: «أنا وكافل الينيم له أو لغيره في الجنة والساعي على الأرملة والمسكين كالمجاهد في سبيل الله» (4).

\* قال ابن بطال: حقٌّ على من سمع هذا الحديث- يعنى قول الرسول عَيْنِ على -:

<sup>(</sup>۱) أحمد (۲۵۰/c)، وقال الهيثمى في المجمع (۸/ ۱۹۰): رواه أبو داود باختصار ورواه أحمد ورجاله رجاله رجال الصحيح.

<sup>(</sup>٢) متفق هليه: رواه البخارى (٥٣٥٣) كتاب النفقات، ومسلم (٢٩٨٢) كتاب الزهد والرقائق.

<sup>(</sup>۴) صحيح: رواه البخاري (۲۰۰۵) كتاب الأدب.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبرانى فى الأوسط كما فى منجمع الزوائد (٨/ ١٦٠) قبال الهيشمى: رواه أبو يعلى والطبرانى فى الأوسط وفيه ليث بن أبى سليم وهو مدلس وبقية رجاله ثقبات، وصححه العملامة الألبانى رحمه الله فى صحيح الجامع (١٤٧٦).

وأنا وكافل اليتيم في الجنة ا- أن يعمل به ليكون رفيق النبي عليك في الجنّة، ولا منزلة في الأخرة أفضل من ذلك (١).

روى أن الله تعالى أوحى إلى داود عليه السلام: يا داود كُن لليتيم كالأب النخيم وكن للأرملة كالزوج الشفيق واعلم أنه كما تزرع كذا تحصد.

وقال داود عليه السلام في مناجاته: إلهى ما جزاء من أسند اليتيم والأرملة ابتغاء وجهك؟ قال: جزاؤه أن أظله في ظلى يوم لا ظل إلا ظلى. من وإطعام اليتامي من أعظم صفات أهل الجنة، قال تعالى: ﴿ وَيُطْعِمُونَ الطُّعَامَ عَلَىٰ حُبِّه مسكينًا وَيَتيمًا وَأسيرًا ﴾ (٢).

# اليتيم يأخذ بيديك إلى الجنة

له اليها الآخ الحبيب ١٠٠٠ أينها الأحت الفاضلة: ٥٠٠٠ -

مَ تَعَرُّفُوا عَلَى البِتَامَى وَاذَهَبُوا إليهُم وقدمُوا لَهُمَ الطَّعَامُ وَالشُرَابُ وَالْكَسَاءُ فإن البِتَامِي لَهُم دُولَة يُومُ القيامة. حَمَّدُ مَنْ

فإن كان اليتيم مؤمنًا ومن أهل الجنة فإن الله - جل وعلا - عندما يأمر الملائكة بأن يأخذوه إلى الجنة . . . يقول لليتيم: اذهب فانظر في أرض المحشر فمن أطعمك في طعمة أو كساك في كسوة، أو سقاك في شربة ماء فخذ بيديه وأدخله الجنة!!!

فيا لها من لحظة عندما تكون في كُرب يوم القيامة في ذلك اليوم الذي يبلغ طوله خمسين الف سنة . . . والناس حُفاة عُراة غُرلاً والشمس قد دنت فوق الرؤوس والناس وقوف بلا طعام، ولا شراب، ولا ظل وقد خاض أحدهم في عرقه حتى الجمه إلجامًا . . وجيء بجهنم لها سبعون ألف زمام

<sup>(</sup>۱) فتح الباري (۱۰/ ٤٥١).

 <sup>(</sup>٣) سُورة الإنسان: الآية: (٨).

مع كل زمام سبعون ألف ملك يجرونها فتزفر زفرة تكاد تتفلت منهم فلا يبقى مَلَكٌ مُقرب، ولا نبي مرسَل إلا جثى على ركبتيه وقال: يا رب سلّم. سلّم.

فبينما أنت في هذا الكرب وفي تلك الشدة التي وصفها الله تعالى بقوله: ﴿ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَة عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلٍ حَمْلَهَا وَتَرَى النَّاسَ سُكَارَىٰ وَمَا هُم بِسُكَارَىٰ وُلْكِنَّ عَذَابَ اللّهِ شَدِيدٌ ﴾ (١) وبقوله: ﴿ فَكَيْفَ تَتَّقُونَ إِن كَفَرْتُمْ يَوْمًا يَجْعَلُ الْوِلْدَانَ شِيبًا ﴾ (٢)، تجد يتيمًا كنت قد قدمت له الطعام والشراب في الدنيا فيأتيك ويقول لك: الست أنت الذي قدمت لي الطعام والشراب في يوم كذا وكذا؟! فتقول: نعم. فيأخذ بيديك ويقول لك: فإن الله أمزني أن آخذ بيديك إلى جنته ومستقر رحمته.

فيا له من موقف أجد قلمى عاجزًا عن وصفه . . . إنها الفرحة التى لا توازيها الدنيا بكل ما فيها من زخرف ومتاع. فلو أنك تملك الدنيا بأسرها لافتديت بها من هول يوم المحشر فها أنت الآن قد أنعم الله عليك بالمال فارحم يتامى المسلمين فكن عونًا لهم فى الدنيا يكن الله فى عونك فى الدنيا والآخرة.

#### صور مشرقة من الإحسان إلى اليتامي

وها هى صور مشرقة من الإحسان إلى اليتامى نسوقها إليكم عسى أن تكون حاديًا لنا جميعًا إلى الإحسان لليتامى.

#### \* قصة تملأ القلب نورًا،

قال أحد السلف: كنت في بداية أمرى مُكبًّا على المعاصى وشرب الخمر فظفرت يومًّا بصبى يتيم فقير فأخذته وأحسنت إليه وأطعمته وكسوته، وأدخلته الحمام وأزلت شعثه وأكرمته كما يكرم الرجل ولده بل أكثر فبتُ ليلة بعد ذلك فرأيت في النوم أن القيامة قد قامت ودُعيت إلى الحساب وأمر

<sup>(</sup>١) سورة الحج: الآية: (٢).

<sup>(</sup>٢) سورة المزمل: الآية: (١٧).

بى إلى النار لسوء ما كنت عليه من المعاصى فسحبتنى الزبانية ليمضوا بى إلى النار وأنا بين أيديهم حقير ذليل يجروننى سحبًا إلى النار وإذا بذلك اليتيم قد اعترضنى بالطريق وقال: خلوا عنه يا ملائكة ربى حتى أشفع له إلى ربى فإنه قد أحسن إلى وأكرمنى ...

فقالت الملائكة: إنا لم نؤمر بذلك وإذا النداء من قِبل الله تعالى يقول: خلوا عنه فقد وهبت له ما كان منه بشفاعة اليتيم وإحسانه إليه.

قال: فاستيقظت وتُبت إلى الله عز وجل وبذلت جهدى في إيصال الرحمة إلى الأيتام. فيا إخواني هيا بنا نبذل جهدنا لإيصال الرحمة إلى الأيتام فلعل الله أن ينفعنا بدعواتهم وشفاعتهم لنا يوم القيامة . . . فلنُسرع الخُطا إلى هذا الخير وليان حال كل واحد منا: ﴿ وَعَجِلْتُ إِلَيْكُ رَبِ لِنَوْضَىٰ ﴾ (١) ،

#### :... • قصة المرأة العلوية:

ورُوى أنه كان هناك رجل قد نزل في بلد من بلاد العجم.

وله زوجة وله منها بنات، وكانوا في سعة ونعمة، فمات الزوج، وأصاب المرأة وبناتها بعده الفقر والقلة.

فخرجت ببناتها إلى بلدة أخرى خوف شماتة الأعداء، واتفق خروجها فى شدة البرد، فلما دخلت ذلك البلد أدخلت بناتها فى بعض المساجد المهجورة ومضت تحتال لهم فى القوت، فمرت بجمعين، جمع على رجل مسلم، وهمو شيخ البلد. وجمع على رجل مجوسى، وهو ضامن البلد. فبدأت بالمسلم وشرحت حالها له. وقالت: أنا امرأة علوية، ومعى بنات أيتام أدخلتهم بعض المساجد المهجورة، وأريد الليلة قوتهم . . . فقال لها: أيتام أدخلتهم عندى البينة أنك علوية شريفة . . . فقالت: أنا امرأة غريبة ما فى

<sup>(</sup>١) سورة طه: الآية: (٨٤).

البلد من يعرفني، فأعرض عنها، من من من من من من

فمضت من عنده منكسرة الـقلب، فجاءت إلى ذلك الـرجل المجوسى فشرحت له حالها، وأخبرته أن معها بنات أيتامًا، وهى امرأة شريفة غريبة، وقصَّت عليه ما جرى لها مع الشيخ المسلم. فقام وأرسل بعض نسائه، وأتوا بها وبناتها إلى داره فأطعمهن أطيب الطعام، وألبسهن أفخر اللباس، وباتوا عنده في نعمة وكرامة.

قال: فلما انتصف الليل رأى ذلك الشيخ المسلم في منامه كأن القيامة قد قامت وقد عُـ قــد اللواء على رأس النبي عَايِّكُم ، وإذا القــصر من الزمــرد الاخضر . . . شُـرفاته من اللؤلؤ والياقـوت، وفيه قبـاب اللؤلؤ والمرجان، فقال: يا رسول الله لمن هذا القصر؟ قال: لرجل مسلم موحد. فقال: يا رسول الله أنا رجل مسلم موحد. فقال رسول الله عَلَيْكُم : لما قصدتك المرأة العلوية قلت: أقيمي عندى البينة أنك علوية، فكذا أنت أقم عندى البينة أنك مسلم: فانتبه الرجل حزينًا على ردِّه المرأة خائبة، ثم جعل يطوف بالبلد، ويسأل عنها، حستى دُلُّ عليها أنها عند المجوسى، فأرسل إليها فأتاه فقال له: أريد منك المرأة الشريفة العلوية وبناتها. فقال: ما إلى هذا من سبيل وقد لحقني من بركاتهم ما لحقني. قال: خذ مني ألف دينار وسلمهن إلىّ. قال: لا أفعل، فقال: لابد منهن، فقال له: إن الذي تريده أنت أنا أحق به، والقصر الذي رأيت في منامك خُلق لي. أندل عليَّ بالإسلام؟ فو الله ما نمت البارحة أنا وأهل دارى حتى أسلمنا كلنا على يد العلوية، ورأيت مـثل الذي رأيت في منامك، وقـال لي رسـول الله عَيْنِهِمْ : العلوية وبناتها عندك؟. قلت: نعم يا رسول الله. قال: القصر لك، ولأهل دارك، وأنت وأهل دارك من أهل الجنة، خلفك الله منؤمنًا في الأزل، قسال: فانصرف المسلم وبه من الحزن والكآبة ما لا يعلمه إلا الله.

.. فانظر رحمك الله إلى بركة الإحسان إلى الأرملة والأيتام ما أعقب صاحبه من الكرامة في الدنيا(١). ـ

#### • قصة عجيبة،

قال بعض الصالحين:

دخلت إلى المصرا فوجدت حداً أن يُخرج الحديد بيده من النار ويقلبه على السُّندال ولا يجد لذلك ألما، فقلت في نفسى: هذا عبد صالح لا تعدو على السُّندال ولا يجد لذلك ألما، فقلت في نفسى: هذا عبد صالح لا تعدو عليه النار، فدنوت منه وسلمت عليه فرد على السلام، فقلت له: بالذي مَن عليك بهذه الكرامة إلا ما دعوت لي، فبكى وقال: والله يا أخى ما أنا كما ظننت.

فقلتُ له: يا أخى إن هذا الذي تفعله لا يقدر عليه إلا الصالحون.

فقال: إن لهذا الأمر حديثًا عجيبًا.

فقلت له: إن رأيت أن تُعرفني به فافعل.

قال: نعم، قال: كنت يومًا من الأيام جالسًا في هذه الدكان، وكنت كثير التخليط، إذ وقفت على امرأة لم أر قط أحسن منها وجهًا، فقالت: يا أخى هل عندك شيء لله؟

# .. فلما نظرت إليها فُتنتُ بها وقلتُ لها:

هل لك أن تمضى معى إلى البيت وأدفع ما يكفيك؟

فنظرت إلى زمانًا طويلاً فذهبت وغابت عنى طويلاً ثم رجعت وقالت:

يا أخى قد أحوجتنى الضرورة إلى ما ذكرت.

قال: فقفلت الدكان ومضيت إلى البيت، فقالت لى:

يا هذا إن لى أطفالاً وقد تركتهم على فاقة شديدة فإن رأيت أن تعطيني شيئًا أذهب به إليهم وأرجع إليك فافعل.

<sup>(</sup>١) الكبائر للإمام الذهبي - تحقيق د. أسامة عبد العظيم (١٢١، ١٢١).

قال: فأخذت عليها العهود والمواثيق ودفعت لها بعضًا من الدراهم فمضت وغابت ساعة ثم رجعت فدخلت بها إلى البيت وأغلقت الباب فقالت: لم فعلت هذا؟

فقلتُ لها: خوفًا من الناس!

فقالت: ولم لا تخاف من رب الناس؟!

فقلتُ لها: إنه غفور رحيم.

ثم تقدمت إليها فوجدتها تضطرب كما تضطرب السعفة في يوم ربح عاصف، ودموعُها تتحدّر على خدّيها فقلت لها:

مِمُّ اضطرابك وبكاؤك؟

فقالت: خوفًا من الله عزّ وجل.

ثم قالت لى: يا هذا إن أنت تركتنى لله دعوت الله لك ألا يعذّبك بالنار فى الدنيا والآخرة.

قال: فقمت وأعطيتها جميع ما عندى وقلت لها:

يا هذه قد تركتك خوفًا من الله عزّ وجل.

فلمًا فارقتنى غلبتنى عينى فنمت فرأيت امرأة لم أرقط أحسن منها وجهًا وعلى رأسها تاج من الياقوت الأحمر، فقالت لى: جزاك الله عنا خيرًا.

قلت لها: من أنت؟

قالت: أنا أمُّ الصِّبية التي أتتك وتركتها خيوفًا من الله عيز وجل لا أحرقك الله بالنار في الدنيا ولا في الآخرة.

ثم أفقتُ من نومي ومن ذلك الوقت لم تعدُ على النار وأرجو أن لا تعدو على في الآخرة».

#### وقطات هامة

يقال: إنه يوجد في العالم الإسلامي أكثر من خمسة ملايين يتيم يحتاجون إلى كفالة، ونحن لن نتكلم اليوم عن جمعيات كبار لكفالة الأيتام أو عن وزارات تكفل الأيتام وتعمل في ذلك، لأننا في كلامنا لا نعتمد هذه الأشياء الرسمية. . . وليس ذلك تقليلاً من شأنها لكن نريد من كل واحد منا أن يكون له جهد ذاتي في موضوعاتنا.

ل ورُرت أحد البلاد العربية فإذا بعدد اليتامي أربع مائة ألف لم يُكفل منهم إلى الآن إلا خمسون ألفًا والباقي لا يزالون يحتاجون إلى كفالة.

رأيت والله بعض هؤلاء يمشون في الشارع يسألون الناس.

المصادر المالية ما يمكنها من أن ترعى بها هؤلاء الأيتام.

۔ فاین جیرانهم؟ این مُدرسوهم؟

اين الناس الذين يرونهم في الشارع؟ لماذا لا يستطيعون أن يعاونوهم؟

'من الأشياء التى نستطيع أن نفعلها مع هؤلاء: أن نُهديهم، وأن نذهب لمدارسهم، وأن نعرف المتفوقين منهم ونشجعهم على هذا التفوق، وعلى إبداعهم وعلى مشاركتهم الوجدانية، وهذا كله له دور وأثر كبير فى الشخص وفى اليتيم نفسه.

- فلا بد أن يشعر بالعطف والحنان الخارجي.

وحبذا لو نفعل هذا معه دون أن نُشعره بأن هذا بسبب يُتمه.

والشخص الذي يفعل هذا تُفتح له الأبواب من حيث لا يدري بسبب

دعوة من هذا اليتيم.

ومن يُحسن إلى الناس يُحسن الله تعالى إليه. . . الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (١) .

إن مواساة أهل اليتيم ومواساة الأم فيه إشعارها بأن المجتمع معها وهذا بلا شك نوع من الخير.

\* بعض الذين يتعاملون مع الأيتام يتعاملون معهم بدلال زائد.

لما جاء رجل إلى النبى عَلَيْكُم قال: يا رسول الله، إن في حجرى يشيمًا. فما يحل لى وما يحرم؟ يعنى كيف أتعامل معه... قال النبى عَلَيْكُم : «ما كنت مؤدبًا ولدك فأدبه مثله، مثلما تضرب ولدك اضربه.

وذلك لئلا يبين أنك تعامله على أنه يتيم.

فعلينا أن نحرص على أن نصنع منهم أناسًا يغيرون مجرى التاريخ، فالإمام أحمد رحمه الله نشأ يتيمًا مات أبوه وعمره ثلاث سنوات، والشافعى أيضًا نشأ يتيمًا، والأوزاعى إمام من أئمة الفقه نشأ يتيمًا.

ويكفيك أن رسول الله عِيْنَ في وُلد أصلاً يتيمًا ومع ذلك غيَّر مجرى الدنيا.

وغيرهم كثير نشؤوا أيستامًا، ومع ذلك استطاعوا أن يكون لهم أثر في التاريخ.

ومعى رسالة من أجد اليتامى يقول فيها: على المجتمع ألا ينظر لليتيم نظرة الشفقة، فنحن تعبنا من هذه النظرة، نحن نريد الاحترام من الآخرين.

\* أنا أذكر أن أحد الإخوة أحضر لقيطًا ليربيه وليُرضعه مع ولده واتفق مع زوجته أن يقول للناس: إن هذا ابنى وهو فعلاً ابنه من الرضاع -

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الأية: (١٩٥).

- صحيح أن هناك أوراقًا رسمية لا يطلع عليها أحد؛ لكن لا يعلم أنه ليس ابنه إلا هو وزوجته حتى أبناؤه الكبار لا يعلمون.

ويقول: لله الحمد، كان راتبى قليلاً وكانت الحالة ميسورة، وبعدما جاء عندنا هذا اليستيم، أتت الدنيا كلمها إلينا، وأصبح كل شيء مستيسرا، فزاد المعاش وتحسنت الأمور المالية والنفسية وكل شيء، وإضافة إلى محبة الناس، والراحة مع الزوجة؛ وصارت الطمأنينة في البيت والراحة.

بل يذكر أنه فعل كما فعل أصحاب الكهف الله بها. يقول: في الصخرة، وكانوا يذكرون أعمالهم الصالحة ويدعون الله بها. يقول: في بعض الأحيان حين تتعقد الأمور وتصعب أذكر الله سبحانه وتعالى بهذا الشيء وأقول: اللهم إن كنت تعلم أنى ما ربيت اليتيم إلا ابتاء وجهك؛ فافرج عنى كذا وكذا. فتنفرج.

وهنا سألناه سؤالاً: أحيانًا ثقافة المجتمع عندنا ربما تحول بين بعض الناس وبين أن يفعل كهذا الرجل.

فكيف تلقت روجــتك وتقبلت أن تــاتى بولد وتربيه مع أولادها ويكبــر معهم؟

وكيف تقبل المجتمع الذي حولك هذا الأمر؟

فقال:بداية أنا جاءتنى الفكرة بسبب إحدى قريباتى، وكانت قد أتت بطفل وشجعتنى على هذا الأمر بسبب قولها لى: إن تربيتها لليتيم فتحت لها أبواب الرزق وكل شيء.

فعرضت هذا الموضوع على زوجتي وفي بداية الأمر كانت رافضة وبعد

الإقناع ولله الحمد أتينا باليتيم، وبعدما أتينا به كان الناس سواء من أقاربي أو من أقاربي أو من أقاربها مستنكرين لهذا الأمر؛ لكن بداية الأمر كانت صعبة جداً.

توجد بعض دور الأيتام التى بها مـجموعة مـن الأيتام الرُّضَّع الذين لا يزالون في الأشهر الأولى، يمكن للإنسان أن يتفق مع الدار، وأن يأخذ بعضهم إذا كانت زوجته تُرضع حتى تُرضعه؛ لأجل أن يصبح ولدًا له أو إذا كانت زوجته لها أخت مُرضعة، فليـحاولوا أن يرضعه من تتحقق به المحرمية.

المقبصود: أن عيش هؤلاء الأيتام في أسر خير من عيشهم في مجموعات.

ومن يخـجل أن يـاخـذ طفـلاً من دور الأيتـام أو عـنده شيء من هذا القبيل؛ يمكنه أن يستعيض عن هذا بجار له يتيم أو قريب يتيم.

\* ولو رفضت الزوجة فكيف أقنعها؟

يمكن ذلك عن طريق تذكيرها بالأجر العظيم والثواب الجزيل.

ويقول لمها الزوج: نأخمذ هذا الولد وإذا لم ينصلح حاله بعد شهر أو شهرين أو ثلاثة؛ نعيده إلى دار الأيتام مرة ثانية.

ويذكر بعض الناس وهو من المهتمين بهذا الأمر أنه حصلت له بعض المواقف منها أنه كان في إحدى المتزهات وكان معه مجموعة من الأيتام من أصحاب الظروف الخاصة - مجهولي الأبوين - فكانت توجد مجموعة من القرود يلعبون على جانب الطريق فأراد بعض الأيتام أن يذهبوا إليهم ويلعبوا معهم، وأكبرهم في أولى إعدادي يعني في سن الثانية عشرة تقريبًا.

وفى أثناء نزولنا كان يوجد أحد الآباء وكان معه ملجموعة أيضًا من أبنائه؛ وكان هناك مشهد مؤثر؛ ألا وهو أنه كان هناك قرد صغير تحتضنه أمه كى لا يرمى عليه الأولاد شيئًا فيؤذيه.

فأراد الأب أن يقول لهم كلمة في بر الوالدين؛ لكن بطريقة حقيقية فقال لكل الموجودين بما فيهم الأيتام الذين معى: انظروا يا شباب إلى هذه الأم كيف تحمى أولادها؟ وبدأ يتكلم كلامًا طويلاً جدًّا عن الأم.

فجأة سكت جميع الأيتام الذين معى ثم تكلم أحد الأيتام وقال: أنا أمنيتى أن تكون هذه أمى، ولو كانت قردة.

المشكلة: أننا قد نكون عرفنا حجم المشكلة التي يعاني منها الآيتام أصحاب الظروف الخاصة؛ لكن نسأل الله أن يعوضهم في الآخرة أو في الدنيا بأحد من أصحاب القلوب الرحيمة.

ويحكى هذا الرجل أن كثيرًا منهم نجح في الحياة وفي الدراسة. ولوحظ أن بعض هؤلاء الأيتام سواء مجهولوا الأبوين أو غيرهم عندهم عدم ثقة بأنفسهم، وهذا يخرب حياته أكثر من نظرة المجتمع.

وأيضًا منجمنوعة كبيرة منهم يتمحورون حنول مشكلتهم ويقولون: مشكلتي أنى يتيم واليتيم يحتاج إلى عطف.

## . \* عندى بعض الحقائق سأعرضها عليكم:

\* كنت أبحث في المنظمات التنصيرية وكيف يكون عملها في استغلال الأيتام خاصة في البلدان التي يقع فيها شيء من اضطهاد المسلمين.

أنتم تعرفون الاضطهاد الذي وقع على أفغانستان، وعلى العراق.

فالعراق وحدها وصل عدد الأيتام فيها إلى مليونين ونصف يتيم. ومثل ذلك في أفغانستان، وعدد كبير في الصومال، وفي تشاد.

مع الأسف بعض الدول الظالمة تُحدث مشاكل في هذه الدول الأخرى المسلمة، ثم ترسل بعض ذلك منظماتها ليبدؤوا في هذا العمل الحقير.

ففي العراق دخل إليها مائة منظمة تنصيرية بحجة الإغاثة والمساعدة.

وبعد تسونامي في عام ٢٠٠٤م مباشرة دخلت المنظمات التنصيرية،

وأول مدرسة أنشئت للأيتام كان فيها ثلاثمائة يتيم ثم بعد ذلك صاروا يأخذون الأيتام ويرحلون بهم إلى الخارج حتى انتبهت إليهم الحكومة الأندونيسية ومنعتهم من أن يسافروا بالأطفال تحت سن ستة عشر عامًا: لكن بعد خراب مالطا.

بل إن أحد المُنصِّرين كتب وقال: نحن لا نأتى إليهم لننُصَّرهم مباشرة، لكننا نعمل لهم أعمالاً تجعل هؤلاء الصغار يسألون: لماذا أنتم رُحماء؟ لماذا نحن فقراء؟ لماذا تساعدوننا؟ لماذا تضحكون لنا؟

فنقول لهم: إن يسوع هو الذي يأمرنا بذلك. . . يسوع هو الذي أرسلنا البكم، ونحو ذلك.

توجد منظمة اسمها (وورلد هيلب) المساعدة العالمية أيضًا جاءت إلى «اتشيه» المدينة التى نُكبت فى تسونامى وكان لها أيضًا دور قوى جدًا فى التنصير، كانوا يأتون بالمنصرين كل أربعة أو خمسة فى طائرة تحمل أكثر من أربعمائة راكب، ولا يوجد بها إلا هؤلاء المنصرون الذين يمكن أن يأتوا فى أى طائرة أخرى، لكن الطائرة تكون فارغة ليس فيها سوى هؤلاء الأربع أو الخمسة الركاب ثم يرجعون بها وقد امتلأت.

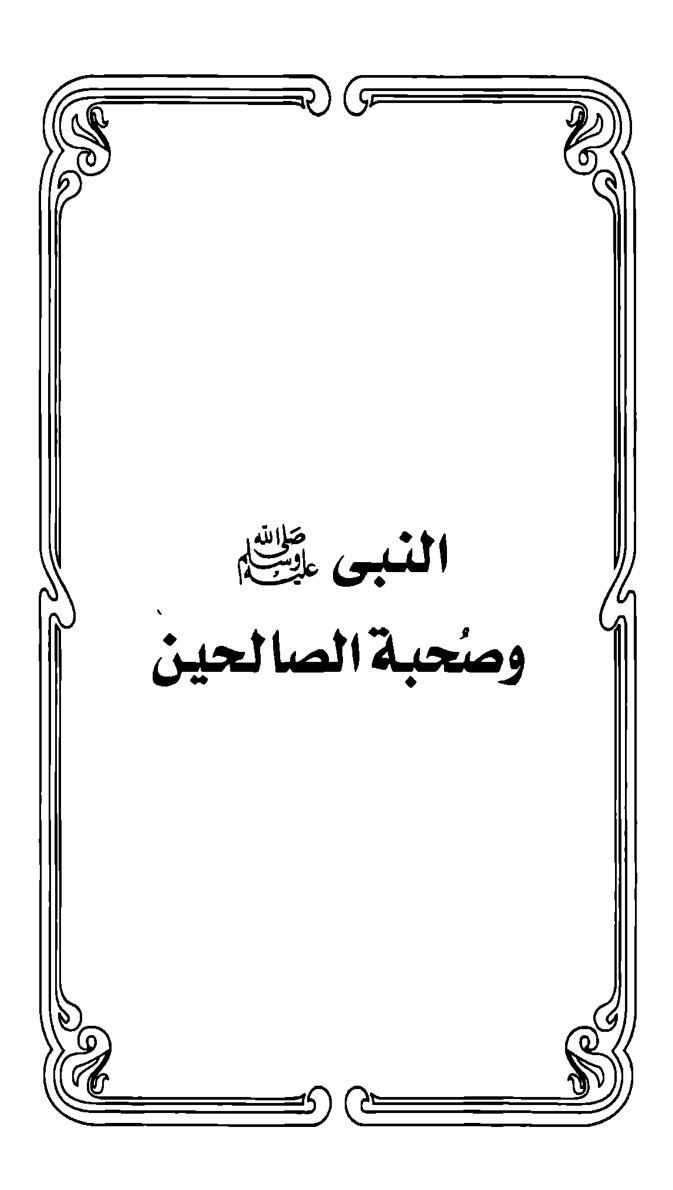
فينبغى علينا أن نكون كما قال الله عز وجل: ﴿ أَشِدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴾ (١)، ينبغى علينا أن نكون صادقين في العناية بهم؛ لعل الله تعالى أن يكفينا الشر بذلك (٢).

\* وفى الخشام: أسأل الله (جل وعلا) أن يملأ قلوب المسلمين رأفة ورحمة لهؤلاء الأيتام الذين انكسرت قلوبهم بموت آبائهم.

. . إنه ولى ذلك والقادر عليه .

<sup>(</sup>١) سورة الفتح: الآية: (٢٩).

<sup>(</sup>٢) ضع بصمتك/ د. محمد العريفي (ص: ٢٣٦-٢٤١) بتصرف.



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# النبى الله المسالحين

وها نحن نتخيل مرة أخسرى أننا نسير فى شوارع المدينة المنورة التى لطالما سار فسيها النبى على المسلم وأصحابه. ولطالما تشسرفت تلك البقعة الجساركة بوجودهم.

وها نحن نتجه مباشرة إلى بيت النبى علين الذى هو أعظم بيت فى الكون كله رغم بساطته وتواضعه - لنسعد برؤية النبى علين ونستانس بمجالسته وترتوى قلوبنا بكلامه العذب الطيب.

- فلما طرقنا الباب فتح لنا الحبيب المصطفى عَلَيْكُمْ وأَذِن لنا بالدخول. فلما دخلنا وجدنا النبى عَلَيْكُمْ جالسًا مع بعض أصحابه وهو يوصيهم وصية غالبة ويقول: «لا تصاحب إلا مؤمنًا ولا يأكل طعامك إلا تقى الله في الساحة. فتعالوا بنا لنتعايش بقلوبنا وأرواحنا في هذه الليلة مع نعمة الصحبة الصالحة.

#### اصحب الأخيارحتي لا تحزن

#### اعلم أيها الأخ الحبيب:

أن الصاحب كصاحبه، وأن القرين بالقرين، وأن الناس أشكال كأشكال الطير، الحمام مع الحمام، والغراب مع الغراب، والدجاج مع الدجاج، والنسور مع النسور، والصقور مع الصقور، كل مع شكله، والطيور على أشكالها تقع، والخليل على دين خليله.

ففر من قرين السوء فرارك من الأسد، فهو أجرب مُعد يُقودك إلى جهنم

<sup>(</sup>۱) حسن: رواه أبو داود (٤٨٣٢) كتاب الأدب والترمذي (٢٣٩٥) كتــاب الزهد وحسنه العلامة الألباني في صحيح الجامع (٧٣٤١).

إن أجبته قذفك فيها، وسيكون لك عدوًا بين يدى الله الواحد الأحد، ﴿ الْأَخِلاَءُ يَوْمَئِذَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُو ۗ إِلاَّ الْمُتَّقِينَ ﴾ (١).

فإياك وصديق السوء، فإنه يعدى كما يعدى الصحيح الأجربُ.

إذا كنت في قوم فيصاحب خيارهم

ولا تصحب الأردى فتردى مع الردى

عن المرء لا تسبأل وسكُ عن قسرينه فكُلُ قسريسن بالمقسارن يقستسدى<sup>(٣)</sup>

ب فاحرص أيها الأخ الحبيب على صحبة الأخيار الذى يأخذون بيديك الى جُنَّة الله -جلَّ وعلا- ورضوانه.

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف: آية (٦٧).

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان: آية (٢٧-٢٩).

<sup>(</sup>٣) هكذا علمتني الحياة/ للشيخ الحبيب على القرني - حفظه الله- (ص: ٧٦، ٧٧).

- فالمؤمن ينتفع بإخبوانه الصالحين في الدنيا والآخرة.. فأما في الدنيا في الدنيا والآخرة.. فأما في الدنيا في الدنيا والذين يحبرصون كل الحبرص على إيصال المنافع الدينية والدنياوية لإخوانهم، ويحرصون على دفع المضار عن إخوانهم.

- وأما في الآخرة فإن المؤمنين يشفع بعلهم لإخوانهم؛ ليدخلوا الجنة إذا أذنَ الله لهم بذلك -سبحانه وتعالى.

#### الناس كمعادن الأرض

لو تأملت في الناس لوجدت أن لهم طبائع كطبائع الأرض. . ف منهم الرفيق اللين . . ومنهم الصلب الخشن . . ومنهم الكريم كالأرض المنبتة الكريمة . . ومنهم البخيل كالأرض الجدباء التي لا تُمسك ماءً ولا تُنبت كلاً . . إذن الناس أنواع . .

ولو تأملت لوجدت أنك عند تعاملك مع أنواع الأرض تراعى حال الأرض وطبيعتها. . فطريقة مشيك على الأرض الصلبة تختلف عن طريقتك في المشي على الأرض اللينة . . فأنت حَذر منان في الأولى . . بينما أنت مرتاح مطمئن في الثانية . . وهكذا الناس . .

قال عَرَّا الله تعالى خلق آدم من قبضة قبضها من جميع الأرض فجاء بنو آدم على قدر الأرض فجاء منهم: الأحمر، والأبيض، والأسود، وبين ذلك، والسهل، والحزن، والخبيث، والطيب، (١).

فعند تعاملك مع الناس انتب إلى هذا - وانتبهى - سواء تعاملت مع قريب كأب وأم و زوجة وولد. . أو بعيد كجار وزميل وبائع . .

ولعلك تلاحظ أن طبائع الناس تــؤثر فيهم حتى عند اتخاذ قراراتهم.. وحتى تتيقن من ذلك.. اعمل هذه التــجربة: إذا وقعت بينك وبين زوجتك (١) اخرجه احمد (٢٩٥٥)، وأبو داود (٤٦٩٣) كتــاب الــنة ، والترمذي (٢٩٥٥)، كـتاب تفسير القرآن، وصححه العلامة الالباني رحمه الله في صحيح الجامع (١٧٥٩)..

مشكلة.. فاستشر أحد زملائك بمن تعلم أنه صلب خشن.. قل له: زوجتي كثيرة المشاكل معي.. قليلة الاحترام لي.. فأشر عليّ..

كأنى به سيقول: الحريم ما يصلح معهن إلا العين الحمراء!! اضربها واجعل شخصيتك قوية عليها!! كن رجلاً!!

وبالتالى قد تشور أنت ويخرب عليك بيتك بهذه الكلمات. أكسمل التجربة. اذهب إلى صديق آخر تعرف أنه هين لين لطيف. وقل له ما قلت للأول. ستجد حتما أنه يقول: (يا أخى هذه أم عيالك. وما فيه زواج يخلو من مشاكل. اصبر عليها. وحاول أن تتحملها. وهذه مهما صار فهى زوجتك. وشريكتك فى الحياة). فانظر كيف صارت طبيعة الشخص تؤثر فى آرائه وقراراته (۱).

ولذلك أمرنا النبى عَرِيْكِم بصحبة الصالحين ونهانا عن صحبة الطالحين. فالصاحب ساحب إما أن يأخذ بيديك إلى مرضاة الله (جل جلاله)، وإما أن يأخذ بيديك إلى معصية الله؛ . . . ولذلك جاءت وصية الحبيب المصطفى عَرِيْكِم حينما قال: «لا تصاحب إلا مؤمنًا ولا يأكل طعامك إلا تقى»(٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) استمتع بحياتك/ د . محمد العريفي (ص: ٧٦).

 <sup>(</sup>۲) حسن: رواه أبو داود (٤٨٣٢) كتاب الأدب والترمذي (٢٣٩٥) كتاب الزهد، وأحمد (٣٨/٣)،
 وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٧٣٤١).

#### لن تجد صديقًا مثاليًا .... فلا تحزن

فمن الناس من يريد صديقًا تتوافر فيه كل المميزات ولا يوجد فيه أى شيء من العيوب والنقائص . . . وكأنه بذلك يريد أن يكون صديقًا لنبى من الأنبياء – صلوات ربى وسلامه عليهم~.

\* أخى الحبيب: إن طلب الكمال من المحال.

- قال أحد السلف: نحن ما رضينا عن أنفسنا فكيف نرضى عن غيرنا؟!
وقال بعض البُلغاء: لا يُزهدنّك في رجل حمدت سيرته، وارتضيت وتيرتَه، وعرفت فَضْلُه، ويطنت عقله - عيب خفي - تحيط به كثرة فضائله، أو ذنب صغير تستغفر له قوة وسائله، فإنك لن تجد - ما بقيت - مهذبًا لا يكون فيه عيب، ولا يقع منه ذنب، فاعتبر بنفسك بعد ألا تراها بعين الرضا، ولا تجرى فيها على حُكم الهوى، فإن في اعتبارك بها، واختبارك لها، ما يواسيك مما تطلب، ويعطفك على من يذنب، وقد قال الشاعر:

#### ومن ذا الذي تُرضى ســـجـاياه كلهـا

# كفى المرء نُبالاً أن تُعَــدُ معايبُه

\* ونصيحتى لك: أنه إذا حدثت هفوة من صديقك فاعف عنه وانظر إلى بحار حسناته وستجد أن تلك الهفوة ستذوب في تلك البحار.

وهفوة الصديق لا تخلو إما أن تكون في دينه بارتكاب معصية أو في حقك بتقصيره في الأخوة . . . أما ما يكون في الدين من ارتكاب معصية والإصرار عليها فعليك التلطف في نصحه بما يقوم أوده - اعوجاجه - ويجمع شمله ويعيد إلى الصلاح والورع حاله.

وفى حديث عـمر وقد سأل عن أخ كـان قد آخاه، فخـرج إلى الشام، فسأل عنه بعض من قدم عليه وقال: ما فعل أخى؟ قال: ذلك أخو الشيطان قال: مه، ... قال إنه قارف الكبائر حتى وقع فى الخمر. قال: إذا أردت الحروج فآذنى فكتب عند خروجه إليه البسم الله الرحمن الرحيم: ﴿حَمْ ١٠ تَنزِيلُ الْكَتَابِ مِنَ اللّهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴿ عَافِرِ الذَّنبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ شَدِيدِ الْعِقَابِ ﴾ (١). ثم عاتبه تحت ذلك وعزله. فلما قرأ الكتاب بكى وقال: الصدق الله ... نصح لى عسمر فتاب ورجع ... وكذلك حكى عن أخوين من السلف انقلب أحدهما عن الاستقامة فقيل الأخيه: ألا تقطعه وتهجره، فقال: أحوج ما كان إلى فى هذا الوقت لما وقع فى عشرته أن آخذ بيده وأتلطف له فى المعاتبة وأدعو له بالعود إلى ما كان عليه».

قال جعفر بن سليمان: مهما فترت في العمل نظرت إلى محمد بن واسع وإقباله على الطاعة فيرجع إلى نشاطى في العبادة وفارقني الكل وعملت عليه أسبوعًا . . . وهذا التحقيق وهو أن الصداقة لحمة كلحمة النسب والقريب لا يجوز أن يُهجَر بالمعصية، ولذلك قال الله تعالى لنبيه عربي في عشيرته: ﴿ فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنِي بَرِيءٌ مَمّا تَعْمَلُونَ ﴾ (٢). ولم يقل إني برىء منكم مراعاة لحق القرابة ولحمة النسب.

وإلى هذا أشار أبو الدرداء لما قيل له: ألا تبغض أحاك وقد فعل كذا؟ فقال: إنما أبغض عمله وإلا فهو أخى وأخوة الدين أوكد من أخوة القرابة. ولذلك قيل لحكيم: أيما أحب إليك أخوك أو صديقك؟ فقال: إنما أحب أخى إذا كان صديقًا لى. وكان الحسن يقول: كم من أخ لم تلده أمك. ولذلك قيل: القرابة تحتاج إلى مودة والمودة لا تحتاج إلى قرابة.

وقال بعضهم: الصبر على مضض الأخ خير من معاتبته، والمعاتبة خير من القطيعة، والقطيعة خير من الوقيعة. وينبغى أن لا يبالغ في البغضة عند

<sup>(</sup>١) سورة غافر: الآيات: (١ - ٣).

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء: الآية: (٢١٦).

وَاللَّهُ قَديرٌ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحيمٌ ﴾(١).

وقال على وَطَيْكُ: وأحبب حبيبك هونًا ما عسى أن يكون بغيضك يومًا ما وأبغض بغيضك هونًا ما عسى أن يكون حبيبك يومًا ما؟(٢).

وقال عمر روا الله عنه عبك كلفًا ولا بغضك تلفًا، وهو أن تحب تلف صاحبك مع هلاكك.

#### ترك المعاتبة من المروءة

إن أردت أن تكون محبوبًا لدى الناس فاعف عنهم واترك معاتبتهم قدر استطاعتك فإن الناس لا يحبون من يعاتبهم أو يوبخهم.

\* وتأمل معى كيف أنه لما حدثت هفوة يسيرة بين ابن السماك - واعظ هارون الرشيد - وبين صديق له فقال له هذا الصديق: الميعاد بيني وبينك غدًا نتعاتب.

فقال له ابن السماك: بل بيني وبينك غدًا نتغافر!

وهو جواب يأخذ بمجامع القلوب، ملؤه فقه وواقعية، يشير إلى وجود قلب وراء هذا اللسان يلدغه واقع المسلمين، وتؤلمه أسباب تفرقهم.

فلماذا التعاتب المكفهر بين الإخوة؟ كل منهم يطلب من صاحبه أن يكون معصومًا!

ا أليس التغافر أولى وأطهر وأبرد للقلب؟

اليس جمال الحياة أن تقول لأخيك كلما صافحته: رب اغفر لي ولأخي، ثم اتضمر في قلبك أنك قد غفرت له تقصيره تجاهك؟

<sup>(</sup>١) سورة المتحنة: الآية: (٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه الترمذي (١٩٩٧) كتاب البر والصلة، من حــديث أبي هريرة نطقه، وصبححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (١٧٨) موقوفًا على (على).

أو ليس عبوس التعاتب تعكيرًا تصطاد الفِين فيه كيف تشاء؟ بلي والله . . .

وما أحسن قول الشاعر:

من البـــوم تعــارفنا

ونطوی مـــا جـــری منا

فــــلا کـــان ولا صـــار ولا قــلــــم ولا قــلــــا

وإن كــــان ولا بـــ

من العستسبى فسبسا لحسسنى

ثم يأبي إلا أن يزيد مرحه - مع إخوانه - فيبدّل نغمته قائلاً:

تعالوا بنا نطوى الحديث الذي جرى

ولا سسمع الواشي بذاك ولا دري

تعالوا بنا حتى نعود إلى الرضا

وحتى كأن العسهد لم يتغيرا

لقد طال شرح القال والقيل بيننا

عفا الله عن ذاك العبتاب الذي جرى

ثم يبدل نغمته ثالثة، ويتملّق أصحابه؛ ليديم محبة أخويّة لذيذة قد ذاق طعمها الفريد، فيقول:

تعالوا نخلُّ المتبَ عنا ونصطلح

وعودوا بنا للوصل فسالعود أحمد

ولا تخدشوا بالعتب وجه محبة

له به جـة أنوارها تنوقًـدُ(١)

\* \* \*

<sup>(</sup>١)انظر العوانق (ص: ١٢٩ - ١٣١).

#### كن سليم الصدر لإخوانك -

يقال إن أطول الناس أعماراً وأسعدهم عيثناً وأهدأهم بالا من سلمت صدورهم وطهرت سرائرهم وزكت بواطنهم، فلا يحسدون أحداً ولا يحملون الغلّ والحقد على أحد . . . ينامون ملء جفونهم بلا غم ولا قلق ولا أرق، . . . ويسهر غيرهم، لأن قلوبهم قد امتلأت غشّا وحقداً وحسداً، فقلوبهم مشتعلة، فكيف يقرّ لهم قرار، وكيف يغمض لهم جفن؟ (١).

\* فالمؤمن سليم الصدر لا يحسد ولا يحقد.

وإن أدنى ثمرات المحبة التى يغرسها الإيمان فى قلب المؤمن هى سلامته من الغل والحسد، فإن أنوار الإيمان كفيلة أن تُبدد دياجير الحسد من قلبه، وبذلك يُمسسى ويُصبح سليم الصدر، نقى الفؤاد، يدعو بما دعا به الصالحون: ﴿ رَبّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا اللَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلاً للَّذِينَ آمَنُوا رَبّنا إِنّكَ رَءُوفٌ رّحِيمٌ ﴾ (٢).

المؤمن لا يحسد، لأن الحسد - كما سمّاه رسول الله - الداء من أدواء الأمم، داء نفسى يصنع بالروح ما تصنع الأوبئة بالأجسام، فهو غم على صاحبه، ونكد دائم له، وغيظ لقلبه لا ينتهى أمده، بل هو داء جسدى أيضًا، يُنهك القُوى، ويُؤذى البدن، ويُغيِّر الوجه.

والمؤمن لا يحسد، لأنه يحب الخير لعباد الله جميعًا، وهو لا يعارض ربه في رعاية خلقه أو تقسيم رزقه ﴿إِنَّ رَبَّكَ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ خَيرًا بَصِيرًا ﴾ (٣).

إنه مؤمن بعدل ربه فيما قسم من حظوظ، وما وزع من مواهب، ويعتقد

<sup>(</sup>١) لا تحزن وكن مطمئنًا (ص: ٢٩).

<sup>(</sup>٣)سورة الحشر: الآية: (١٠).

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء: الآية: (٣٠).

أن قضاءه تعالى فى خلقه صادر عن حكمة بالغة يعرف منها ويجهل، وقد قيل: «الحاسد جاحد، لأنه لم يرض بقضاء الواحد» ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَىٰ مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِن فَضْله ﴾ (١).

ومن هنا نرى المؤمن لا يقرح بالمصيبة تنزل بغيره، ولا يحزن للنعمة يسوقها الله إلى عبد من عباده.

والمؤمن لا يحسد، لأن همته منوطة بما هو أرفع وأبقى من الدنيا التى يتنافس عليها الناس، ويتحاسدون، وإنما يوجه همته إلى معالى الأمور، إلى المعانى الباقية: إلى الآخرة والجنة.

روى البخارى عن النبى عَيْمَ أنه قال: «لا حسد إلا في اثتين: رجل آناه الله مالا فسلطه على هلكته في الحق، ورجل آناه الله الحكمة فهو يقضى بها ويُعلمها» (٢). . . ﴿ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافُسِ الْمُتَنَافِسُونَ ﴾ (٣).

وقال ابن سيرين: ما حسدت أحدًا على شيء من أمر الدنيا . . . إن كان من أهل الجنة فكيف أحسده على الدنيا وهي حقيرة في جنب الجنة؟ وإن كان من أهل النار فكيف أحسده على الدنيا وهو يصير إلى النار؟

والمؤمن لا يحقد، لأنه عفو كريم، يكظم غيظه وهو يستطيع أن يُمضيه، ويعفو وهو قادر على الانتقام، ويتسامح وهو صاحب الحق، لا يشغل نفسه بالخصام والعداوات، فالعمر لا يتسع لمثل هذا العداء، والدنيا لا تستحق عنده هذا العناء. فكيف يُسلم قلبه للعداوة والأحقاد فتنهشه أفاعيها السامة؟

وكيف يبيت وفي قلبه لأخيه شحناء العداء فيبيت بعيدًا عن رحمة الله؟ في الحديث: التُعرضُ الأعمال كل يوم اثنين وخميس، فيغفر الله عز وجل في

<sup>(</sup>١)سورة النساه: الآية: (٥٤).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه:رواه البخارى (٧٣) كثباب العلم، ومسلم (٨١٦) كتاب صلاة المسافسرين وقصرها، من حديث عبد الله بن مسعود تراشحه.

<sup>(</sup>٣)سورة المطففين: الآية: (٢٦).

والمؤمن لا يحسد ولا يبغض، لأن الحسد والبغضاء من بذور الشيطان، والمحبة والصفاء من غرس الرحمن: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْمَعْضَاءَ ﴾ (٢).

هذا - وسلامة القلب من الضغن والحسد أول ما يتصف به المؤمن، بل أدنى ما يتصف به. ولا يكمل إيمان المؤمن حتى يُحب لأخبه ما يحب لنفسه، ويكره له ما يكره لنفسه (٣).

#### إن سلامة صدرك لإخوانك سبب في دخول الجنة

هن أنس بن مالك برائي قال: كنا جلوسًا مع رسول الله على فقال: فيطلع عليكم الآن رجلٌ من أهل الجنة، فطلع رجلٌ من الانصار تنطف لحيته (1) من وضوئه، وقد تعلق نعليه في يديه الشمال، فلما كان الغد قال النبي على مثل ذلك، فطلع ذلك الرجل مثل المرة الأولى، فلما كان اليوم الثالث قال النبي على مثل مقالته أيضًا، فطلع ذلك الرجل على مثل حاله الأولى. فلما قام النبي على مثل مقالته أيضًا، فطلع ذلك الرجل على مثل حاله الأولى. فلما قام النبي على الله بن عمرو بن العاص، فقال: إنى لاحيت أبى (٥) فأقسمت ألا أدخل عليه ثلاثًا، فإن رأيت أن تؤويني إليك حتى تمضى فعلت. قال: نعم.

قال أنس: وكان عبد الله يحدّث أنه بات معه تلك الليالي الثلاث،

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٥٦٥) كتاب البر والصلة والأداب، من حديث أبي هريرة ثلثتي .

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: الآية: (٩١).

<sup>(</sup>٣) الإيمان والحياة (ص: ١٧٦ ، ١٧٨) بتصرف.

<sup>(1)</sup> تنطف لحيته: يتساقط منها الماه.

<sup>(</sup>٥) لاحيت أبي: أي: نازعته.

فلم يره يقوم من الليل شيئًا، غير أنه إذا تعار وتقلب على فراشه ذكر الله من عرب على فراشه ذكر الله من عرب على فراشه ذكر الله من عرب عرب على عرب على الله عرب عرب عرب عرب الله عرب عرب عرب الله عرب عرب عرب الله عرب

قال عبد الله: غير أنى لم أسمعه يقول إلا خيرًا.

فلما مضت الثلاث ليال، وكدت أحتقر عمله قلت: يا عبد الله! إنى لم يكن بينى وبين أبى غـضب ولا هجر، ولكنى سمعت رسول الله على يقول لك ثلاث مرار: ويطلُع عليكم الآن رجل من أهل الجنة، فطلعت أنت الثلاث مرار، فأردت أن آوى إليك لأنظر ما عـملك فأقـتدى به، فلم أرك تعمل كثير عمل، فما الذى بلغ بك ما قال رسول الله على الله الله على الله الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

فقال: ما هو إلا ما رأيت!!

قال: فلما ولَّيتُ دعانى فقال: أما هو إلا ما رأيت، غير أنى لا أجد فى نفسى لاحد من المسلمين غشًا، ولا أحسد أحدًا على خير أعطاه الله إياه. فقال عبد الله: هذه التي بلغت بك، وهي التي لا نطيق (١).

- \* فيا أخى الحبيب:
- كن سليم الصدر لإخوانك لتسعد في الدنيا والآخرة.
  - ارض بما قسم الله لك تكن أغنى الناس ب
- ازهد في الدنيا يحبك الله وازهد فيما في أيدى الناس يحبك الناس.
- لا تحمل في قلبك غلاً ولا غشاً ولا حقداً لاحمد من المسلمين ولا تحسد أحدًا.
- لا تحزن على ما فاتك من الدنيا . . . فالدنيا كلها لا تساوى عند الله جناح بعوضة .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه أحمد (١,٢٢٨٦) من حديث أنس بن مالك تلايى، وقال الحافظ ابن كثير -رحمه الله-في تفسيره (٣٣٨/٤): وهذا إسناد صحيح على شرط الصحيحين.

44.

#### فضائل الأخوة في الله

إن فضائل الأخوة في الله كثيرة جدًّا وسأكتفى بذكر بعضها:

(١) أنها سبب لتفوق حلاوة الإيمان:

فعن أبى هريرة يَرْفَق قال: قال رسول الله عَيْنَ : قمن سرَّه أن يجد حلاوة الإيمان؛ فليُحب المرء لا يحبه إلا لله عز وجل، (١).

# (٢) محبة الأخ لأخبه من أوثق عُرى الإيمان:

فعن ابن عباس وعن قال: قال رسول الله عَلَيْكُم : «أوثق عُرى الإيمان: الموالاة في الله، والمعاداة في الله، والحب في الله، والبغض في الله، (٣).

#### (٣) أن الاجتماع قوة:

أن الاجتماع قوة ومجالس أهل التقوى يهابها شياطين الجن والإنس، أما إذا اعتـزل المؤمن إخوانه الصالحين، فإنه يصبح عُرضة للوساوس والأفكار ولذلك قال عَلَيْكِمْ : اعليك بالجماعة فإنما بأكل الذئب القاصية (٤).

(٤) أن رؤيتك لأهل الاستقامة تجعلك تجتهد في طاعة الله جل وعلا . .

<sup>(</sup>١) ضحيح: رواه أحمد (٧٩٠٧)، وصححه العلامة الالباني رحمه الله في صحيح الجامع (٦٢٨٨).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (١٦) كتاب الإيمان، ومسلم (٤٣) كتاب الإيمان.

 <sup>(</sup>٣) حسن: رواه الطبراني (١١/ ٢١٥)، والبيهتي في شعب الإيمان (٧/ ٧٠)، وحسنه العلامة الالباني
 رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٩٩٨).

 <sup>(</sup>٤) حسن: رواه أبو داود (٥٤٧) كتاب العسلاة، والنسائي (٨٤٧) كتاب الإمامة، واحمد (٢١٢٠٣)،
 وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في المشكاة (١٠٦٧).

قال عَلَيْظِيْهِ: «أولياء الله تعالى الـذين إذا رُؤوا ذُكر الله تعالى»(١) فإن كان هذا الخير يحصل لمن رآهم فكيف بمن يجالسهم.

ولهذا قال سفيان: لربما لقيت الأخ من إخواني فأقيم شهرًا عاقلاً بلقائه.

- (٥) أن مجالسة أهل التقوى تجعلك تعرف من خلالهم أناسًا آخرين من أهل الخير فيكونون لك ذخرًا في الدنيا والآخرة.
- (٦) أنهم يجعلونك في زيادة دائمة في العلم والعبادة: وذلك لأنهم يتسابقون دائمًا إلى الخير . . . فتكون كل يوم في زيادة . . . ولهذا قال الحسن البصرى: من نافسك في دينك فنافسه، ومن نافسك في دنياك فألقها في نحره .

وقال عثمان بن الحكيم: اصحب من هو فوقك في الدين ودونك في الدنيا.

- (٧) أنهم يأخذون بيديك إلى فعل الخيرات وترك المنكرات والتزود من النوافل والسعى إلى مرضاة الله جل وعلا.
- (٨) أنهم يحفظون غيبتك فلا يفشوا لك سرًا، ولا ينتهكوا لك حُرمة بل يدافعون عنك في كل زمان ومكان.
- (٩) أنهم مرآة لك تتعرف من خلالهم على أخطائك وعيوبك وتسعى لإصلاحها. قال الحسن البصرى: قد كان من قبلكم من السلف الصالح يلقى الرجل الرجل فيقول: يا أخى ما كل ذنوبى أبصر، ولا كل عيوبى أعرف فإذا رأيت خيرًا ف مُرنى، وإذا رأيت شرًّا فانهنى... وقد كان عمر بن الخطاب وطيئ يقبل يقول: رحم الله امرءًا أهدى إلينا مساوينا، ... وكان أحدهم يقبل

(١٠) أن مجالسة أهل الصلاح اغتنام للأوقات في العلم والنعلم والذكر وغيره. (١٠) أنك تأنس بهم في الرخاء، وكذلك فهم عُدة في البلاء.... يمدون

موعظة أخيه فينتفع بها(٢).

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الحكيم (٤/ ٨٠)، وابن المبارك (١/ ٧٢)، وصححه العملامة الألباني رحمه الله في السلملة الصحيحة (١٧٣٣).

<sup>(</sup>٢) الزهد/ للحن البصري (ص ١٤٣).

رَ قال عمر بن الخطاب: «عليك بإخوان الصدق، فَعِش في أكنافهم، فإنهم رَين في الرخاء، وعُدة في البلاء».

م وقال رجل لداود الطائى: أوصنى، قال: «اصحب أهل التقوى، فإنهم أيسر أهل الدنيا عليك مؤونة، وأكثرهم لك معونة».

(١٢) أن مجالسهم هي مجالس المغفرة والرحمة.... كما قال عَلَيْكُم : قما جلس قوم يذكرون الله تعالى فيقومون حتى يقال لهم: قوموا قد غفر الله لكم ذنوبكم وبُدلت سيئاتكم حسنات) (١).

ي وان لم يكن عمله بالغا مبلغهم.

أسا كما دل على ذلك الحديث الدى رواه أبو هريرة.... وفي آخره: «قال: فيقول الله: فأشهدكم أنى قد غفرت لهم، قال: فيقول ملك من الملائكة: فيهم فلان ليس منهم إنما جاء لحاجة، وفي لفظ: «فيهم فلان عبد خطّاء إنما مر فجلس معهم، فيقول: هم الجلساء لا يشقى جليسهم، وفي لفظ: «فيقول: وله غفرت، هم القوم لا يشقى بهم جليسهم» (٢).

قال أبو الفضلة الجوهرى: إن من أحب أهل الخير نال من بركتهم فهذا كلب أحب أهل الفضل وصحبهم فذكره الله فى محكم تنزيله. . . . ويعنى بالكلب: كلب أهل الكهف المذكور فى قوله تعالى: ﴿ وَكَلَّبُهُم بَاسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِالْوَصِيدِ ﴾ (٣).

قال القرطبي في تفسيره بعد إيراده لكلام الجوهري: قلت: إذا كان بعض

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الطبراني في الكبير (٦/ ٢١٢)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (١٠).

<sup>(</sup>۲) متفق عليه:رواه البخارى (۲۶۰۸) كتاب الدعوات، ومسلم (۲٦٨٩) كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار. (۳)سورة الكهف: الآية: ( ۱۸).

الكلاب قد نال هذه الدرجة العليا بصحبته ومخالطته الصلحاء والأولياء، حتى أخبر الله بذلك في كتابه جل وعلا، فما ظنك بالمؤمنين الموحدين المخالطين المحبين للأولياء والصالحين (١).

(١٤) ومنها أن المرء مجبول على الاقتداء بجليسه والتأثر بعلمه وعمله وسلوكه ومنهجه فمُجالس أهل الخير يتأثر بهم.

قال سفيان بن عيينه: انظروا إلى فرعون معه هامان . . . . . انظروا إلى الحجّاج معه يزيد بن أبى أسلم شرع منه . . . . انظروا إلى سليمان بن عبد الملك صحبه رجاء بن حيوة فقومه وسدّده (٢).

وقال ابن مسعود: ما من شيء أدل على شيء ولا الدخان على النار من الصاحب على الصاحب على الصاحب الصاحب على الصاحب

وقال مالك: الناس أشكال كأشكال الطير، الحمام مع الحمام، والغراب مع الغراب، والبط مع البط والصعو مع الصعو، وكل إنسان مع شكله (٤). وقال عدى بن زيد:

عن المرء لا تسسأل وسل عن قسرينه

فكسل قسرين بسالمقسسارن يقسنسسدى

إذا كنت في قوم فيصاحب خيارهم

ولا تصحب الأردى فتردى مع الردى

(١٥) أن جليسك الصالح يكفُّك عن المعاصى لحيائك منه وبذلك تعتاد ترك المعاصى لكثرة مجالسة أهل الصلاح.

(١٦) أنك تنتفع بدعائهم لك في الحياة الدنيا - بظهر الغيب- وبعد عاتك.

<sup>(</sup>١) الجامع لاحكام القرآن (١٠/ ٣٧٢) في تفسير سورة الكهف.

<sup>(</sup>٢) كتاب العزلة (ص ١٤١).

<sup>(</sup>٣) أدب الدنيا والدين/ للماوردي (ص ١٦٧).

<sup>(1)</sup> روضة العقلاء/ لابن حبان (ص ١٠٩)..

قال عليه الصلاة والسلام: «دعوة المرء المسلم لأخيه بظهر الغيب مستجابة، عند رأيمه ملك موكل، كلما دعا لأخيه بخير قال الملك الموكل به: آمين، ولك بمثل، (١).

قال عبيد الله بن الحسن لرجل: استكثر من الصديق -يعنى: الصالح-فإن أيسر ما تصيبه أن يبلغه موتك فيدعو لك<sup>(٢)</sup>.

#### (١٧) إن الله أوجب محبته للمتحابين فيه:

فعن ابن عباس تُعْفَى قال: قال رسول الله عَلَيْكُم : «قال الله سبحانه وتعالى: وجبت محبتى للمتحابين في ، والمتجالين في ، والمتزاورين في ، والمت

وعن أبى هريرة أبط عن النبى على النبى على الله على مدرجته (٥) ملكا، فلما أتى عليه أخرى، فأرصد (١) الله سبحانه وتعالى على مدرجته (٥) ملكا، فلما أتى عليه قال: أين تريد؟ قال: أريد أخًا لى في هذه القرية، قال: هل لك عليه نعمة تربها(١) عليه؟ قال: لا، غير أنى أحبته في الله تعالى قال: فإنى رسول الله إليك بأن الله قد أحبك، كما أحبته فيه (٧).

ب المتواصلين في وحقت محبتى للمتحابين في وحقت محبتى للمتواصلين في وحقت محبتى للمتواصلين في وحقت محبتى للمتزاورين في وحقت محبتى للمتزاورين في وحقت محبتى للمتزاورين في محبتى للمتباذلين في .... المتحابون في على منابر من نور يغبطهم بمكانتهم النبيون والصديقون والشهداء (٨).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٧٣٦) كتاب الذكر والدعاء.

<sup>(</sup>٢) كتاب الإخوان (ص ١١٣).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أحمد (٢١٥٢٥)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٤٣٣١).

<sup>(1)</sup> أرصده لكذا: أعده له، ووكله بحفظه.

<sup>(</sup>٥) المدرجة: الطريق، سُميت بذلك، لأن الناس يمرون عليها.

<sup>(</sup>٦) يربُّها: أي يقوم بإصلاحها، وتنهض إليه بسبب ذلك.

<sup>(</sup>٧) صحيح: رواه مسلم (٢٥٦٧) كتاب البر والصلة والأداب.

<sup>(</sup>٨) صحيح: رواه أحمد (١٨٩٤٥)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٤٣٢١).

(١٨) أن المحبة في الله من الإيمان، وإفشاء السلام سبب لحصولها:

فعن أبى همريرة يُطْقُ قال: قال رسول الله عَيْمِ اللهُ عَلَيْهِمْ : «لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تحابوا، أو لا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا السلام بينكم، (١).

قال النووي - رحمه الله -:

وأما معنى الحديث: فقوله عَيْنِ : «ولا تؤمنوا حتى تحابوا» معناه: لا يكمل إيمانكم، ولا يصلح حالكم في الإيمان إلا بالتحاب (٢).

(١٩) أن الحب في الله والبغض في الله دليل على كمال إيمان العبد.

قال رسول الله عَلِيْكُم : "من أحب لله وأبغض لله، وأعطى لله ومنع لله، فقد استكمل الإيمان (٣).

(٢٠) ومن فوائد المحبة في الله أن الله يكرم من أحب عبداً لله.

وإكرام الله للمرء يشمل إكرامه له بالإيمان والعلم النافع والعمل الصالح، وسائر صنوف النعم.

عن أبى أمامة قال: قال رسول الله عَيَّكُم : «ما أحب عبدٌ عبداً لله إلا أكرمه الله» (١).

(٢١)أن أعظم الأصحاب عند الله منزلة أشدهما حبًّا لصاحبه:

فعن أنس بن مالك فطف قال: قال رسول الله عَيْنِ : «ما تحابُ اثنان في الله -سبحانه وتعالى- إلا كان أفضلهما أشدهما حبًا لصاحبه» (٥).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٥٤) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٢)شرح النوري على صحيح مسلم (٢/ ٢٥).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أبو داود (٤٦٨١) كتاب السنة، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٤٣٣١).

<sup>(</sup>١٤) صحيح زواه أحمد (٢١٧٢٦)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (١٢٥٦).

<sup>(</sup>٥) صبحيع: رواه البخارى فنى الأدب المفرد (٥٤٤)، وأبو يعلنى (١٤٣/٦)، وابن حبان (٥٦٦)، وابن حبان (٥٦٦)، والحاكم (١٨٩/٤)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيع الجامع (٥٩٤).

وعن ابن عمرو نفض قال: قال رسول الله علين الخير الأصحاب عند الله خيرهم لصاحبه ١١٨).

## (٢٢) أن المرء يُحشر مع من أحب:

فعن أنس بن مالك فوق أن رجلاً سأل النبى عليه عن الساعة، فقال: متى الساعة؟ قال: «وما أعددت لها؟» قال: لا شيء إلا أنى أحب الله ورسوله، فقال عليه الله الله علم المنات مع من أحببت، قال أنس: فما فرحنا بشيء فرحنا بقول النبى عليه النبى عليه النبى عليه النبى عليه وأبا بكر، وعمر، وأرجو أن أكون معهم بحبى إياهم، وإن لم أعمل عمل أعمالهم (٢).

وعن أبى موسى الأشعرى ولطن قال: جاء رجل إلى النبى علين فقال: يا رسول الله الرجل يحب القوم ولم يلحق بهم؟ فقال علين المراه مع من أحب ٢١٠).

## (٢٣) المتحابون في الله يظلهم الله في ظل عرشه يوم القيامة:

وعن أبى هريرة ظف قال: قال رسول الله عليه الله عليه الله في ظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله، -وذكر منهم- ورجلان تحابا في الله، اجتمعا عليه، وتفرقا عليه، (٥).

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الترمذي (١٩٤٤) كتباب البر والصلة، وأحمد (٦٥٣٠)، وصححه العلامة الالباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (١٠٣).

<sup>(</sup>٧) متفق عليه: رواه البخارى (٣٦٨٨) كتاب المناقب، ومسلم (٢٦٣٩) كتاب البر والصلة والآداب.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخارى (٦١٦٨) كتاب الأدب، ومسلم (٢٦٤١) كتاب البر والصلة والأداب.

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه مسلم (٢٥٦٦) كتاب البر والصلة والأداب.

<sup>(</sup>٥) متفق هليه: رواه البخارى (٢٦٠) كتاب الأذان، ومسلم (١٠٣١) كتاب الزكاة.

(٧٤) أن المتحابين في الله لهم منابر من نور، يجلسون عليها يوم القيامة:

فعن ابن عباس رفض قال: قال رسول الله عَلَيْسَ : «قال الله -سبحانه وتعالى-: المتحابون في جالالي لهم منابر من نور، يغبطهم (١) النبيون والشهداء» (٢).

وعن عبادة بن المصامت برا قال: قال رسول الله عرب المتواصلين سبحانه وتعالى: حُقت (٢) محبتى للمتحابين في، وحقت محبتى للمتواصلين في، وحقت محبتى للمتناصحين في، وحقت محبتى للمتزاورين في، وحقت محبتى للمتباذلين في، المتحابون في على منابر من نور، يغبطهم النبيون والصديقون، والشهداء» (٤).

## (٢٥) أنك تنتفع بشفاعتهم لك يوم القيامة:

إن صحبة أهل الإيمان تثمر لك الخير كله في الدنيا والآخرة.

فأما في الدنيا: فإنه يُذكرك بالله ويعينك على طاعته وينصرك إذا كنت في حاجمة إلى النصرة ويبذل لك كل ما يستطيع من أجل أن يُدخل عليك السرور والسعادة.

وفي الآخرة يشفع لك عند الله (عز وجل).

قال تعالى: ﴿ الْأَخِلاَءُ يَوْمَئِذَ بِعُضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُو ۚ إِلاَّ الْمُتَقِينَ ﴾ (٥) ولذلك فعلينا أن نتعاهد من الآن على أنه مَن أذِن الله له بالشفاعة يوم القيامة أن يشفع لإخوانه المؤمنين.

<sup>(</sup>١) الغبطة - بكسر الغين: تمنى مثل ما للمغبوط من نعمة دون تمنى زوالها عنه، وليست بحسد، والفعل غبط من باب ضرب:

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه الترمذي (٢٣٩٠) كتاب الزهد، وأحمد (٢١٥٧٥)، وصحمحه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٤٣١٢).

<sup>(</sup>٣) حقت: وجبت.

<sup>(</sup>٤) صحيع: رواه أحمد (٢١٤٩٧)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٢٣١١).

<sup>(</sup>٥) سورة الزخرف: الآية: (٦٧).

قال عَيْكُ موضحًا هذا المشهد المهيب من مشاهد يوم القيامة - عندما يشفع المؤمنون لإخوانهم-: د...ثم يُضرب الجسرُ على جهنم، وتحلُّ الشفاعة، ويقولون: اللهم سلَّم سلَّم. قيل: يا رسول الله، وما الجسر؟ قال: «دحض مَزِلَّةٌ، فيه خطاطيف، وكلاليب، وحسكة تكون بنجد، فيها شويكة، يقال لها: السعدان، فيمر المؤمنون كطرف العين، وكالبرق، وكالريح، وكالطير، وكأجاويد الخيل والرَّكاب، فناج مُسلُّم، ومخدوشٌ مُرسَل، ومكدوسٌ في نار جهنم، حتى إذا خلص المؤمنون من النار، فوالذي نفسي بيده ما من أحد منكم بأشد مناشدة لله في استيفاء الحق من المؤمنين لله يوم القيامة لإخوانهم الذين في النار، يقولون: ربنا كانوا يصومون معنا، ويصلون، ويحجون، فيقال لهم: أخرجوا مُن عرفتم، فتُحرُّمُ صورهم على النار، فيُخرجون خلقًا كثيرًا قد أخذت النار إلى نصف ساقه وإلى ركبتيه. فيقولون: ربنا ما بقى فيها أحد عمن أمرتنا به، فيقول الله عز وجل: ارجعوا، فمن وجدتم في قلبه مشقال دينار من خير فأخرجوه، فيَخرجون خلقًا كثيرًا، ثم يقولون: ربنا لم نذر فيها أحدًا عمن أمرتنا به. ثم يقول: ارجعوا فمن وجدتم في قلبه مثقال نصف دينار من خير فأخرجوه، فيُخرجون خلقًا كثيرًا، ثم يقولون: ربنا لم نذر فيها ممن أمرتنا أحدًا، ثم يقول: ارجعوا، فمن وجدتم في قلبه مثقال ذرة من خير فأخرجوه فيخرجون خلقًا كثيرًا، ثم يقولون: 

(٢٦) أنك بمحبتك للصالحين وزيارتك لهم تقترب من الجنة شيئًا فال على الله الله الله الله فقال: «ألا أخبركم برجالكم في الجنة؟» قالوا: بلى يا رسول الله فقال: «النبى في الجنة، والصديق في الجنة، والرجل يزور أخاه في ناحية المصر لا يزوره إلا لله في الجنة (٢٠).

<sup>(</sup>١) متقق عليه: رواه البخاري (٧٤٤٠) كتاب التوحيد، ومسلم (١٨٣) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه الطبراني في الكبير (١٩/ ١٤٠)، وفي الأوسط (٦/ ١١)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٢٨٧).

## أسباب تقوية الأخوة والمحبة

#### (١) إخبار من تحبه بأنك تحبه في الله،

قال عابي النا أحب أحدكم أخاه فليُعلمه أنه يحبه الله وفي رواية: «إذا أحب أحدكم أخاه في الله فليُعلمه فإنه أبقَى في الألفة وأثبت في المودة الله (٢).

وكما حدث بين أبى إدريس الخولانى عندما قال لمعاذ بن جبل: والله إنى لأحبك لله . . ولك أن تتخيل معى أن أخاك المسلم أقبل عليك وقال لك: إنى أحبك في الله . . ألا تتحرك عاطفة المحبة في قلبك لأخيك وتشعر وقتها بأن لك مكانة في قلب إخوانك المؤمنين فتزداد حبًا لهم؟!!

#### (٢) القصد في الحب والبغض:

وهو ألا تبالغ فى محبتك لإخوانك فوق المقصود أو تبالغ فى كراهيتك لأعدائك . . لأنه قد ينقلب الحال فيصبح الصديق أعلم بالمضرة . ولذا قال على فطف : «أحبب حبيبك هونًا ما عسى أن يكون بغيضك يومًا ما وأبغض بغيضك هونًا ما عسى أن يكون أما عسى أن يكون بغيضك أن يكون حبيبك يومًا ماه (٢) .

#### (٢) قضاء حوائج إخوانك وإدخال السرور عليهم:

قال عَرِّاتُكُمْ : «أحب الناس إلى الله أنفعهم وأحب الأعمال إلى الله عز وجل سرور تُدخله على مسلم أو تكشف عنه كربة أو تقضى عنه دينًا أو تطرد عنه جوعًا ولأن أمشى مع أخى المسلم في حاجة أحب إلى من أن أعتكف في المسجد شهرًا ومن كف غضبه ستر الله عورته ومن كظم غيظًا ولو شاء أن يُمضيه أمضاه

<sup>(</sup>١) رواه البخارى في الأدب (١/ ١٩١ ، رقم ٥٤٢)، وصححه المبلامة الألبائي رحمه الله على السلسلة الصحيحة (٤١٧).

 <sup>(</sup>۲) صحیح: رواه ابن أبی الدنیا فی کتباب الإخوان (ص۱۲۰، رقم ۱۹)، وصححه العبلامة الألبانی
 رحمه الله فی صحیح الجامع (۲۸۰).

<sup>(</sup>٣) صحيح: وقد تقدم.

ملأ الله قلبه رضا يوم القيامة ومن مشى مع أخيه المسلم فى حاجة حتى يثبتها له أثبت الله تعالى قدمه يوم تزل الأقدام وإن سوء الخلق ليفسد العمل كما يُفسد الخلُّ العسلَ (١).

#### (٤) إفشاء السلام،

لقول النبى عَرَّاتُم : «والذى نفسى بيده لا تدخلون الجنة حتى تؤمنوا ولا تؤمنوا حتى تجابوا أو لا أدلكم على شىء إذا فعلتموه تحاببتم افشوا السلام بينكم» (٢).

#### (٥) كثرة الهدايا بين الإخوة،

لقوله على الناس ... فالإنسان مجبول على محبة ما يُهدى إليه وعلى محبة قلوب الناس ... فالإنسان مجبول على محبة ما يُهدى إليه وعلى محبة صاحب الهدية ولذلك فالهدية مطلوبة لإيجاد المحبة بين المؤمنين وكذلك لدعوة الناس إلى دين الله جل وعلا.

#### (٦) حسن الظن بإخوانك،

وذلك لأن سوء الظن يوجد البغضاء بينهم . . وحسن الظن يجعل المؤمن يشعر بمحبة أخيه له وبقيمته وقدره عنده وتلك أمور تجلب المحبة بينهم.

#### (٧) تخول الزيارة،

لقوله عَلَيْكُمْ: "زُرْ غِبًا تزدد حُبًا الله وذلك لأن كثرة الزيارة قد توجد في القلب شيئًا . . وأما قلة الزيارة تجعل الإنسان في شوق شديد لرؤية ذلك

<sup>(1)</sup> حسن: رواه ابن أبى الدنيا في كتباب قضاء الحوائج (ص ٤٧ ، رقم ٣٦)، وحسنه العبلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (١٧٦).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٥٤) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٣) حسن: رواه البيسهقي (١٦٩/٦)، والبسخاري في الأدب المفسرد (٥٩٤)، وأبو يعلى (١١/٩)، وابن عدى (١٠٤/٤)، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في الإرواء (١٦٠١).

<sup>(1)</sup> صبحيح: رواه الطبراني في الكبير (٢١/٤)، والحاكم (٣/ ٣٩)، وتمام (١/ ٣٥، رقم ٦٤)، وصبحته العلامة الألباني رحمه الله في صبيح الجامع (٣٥٦٨).

الإنسان . . كما قال النبى عَيْمِ لَجُهِ الجَهِ السلام: «ما منعك أن تزورنا أكثر ما تزورنا أكثر ما تزورنا أكثر ما تزورنا؟ قال: فنزلت هذه الآية ﴿ وَمَا نَتَنَزَّلُ إِلاَّ بِأَمْرِ رَبِكَ ﴾ (١) إلى آخر الآية (٢).

#### (٨) الحرص على الطاعة وترك المصية:

فالطاعة هي التي تجمع بين المؤمنين. . . والمعصية هي التي تفرق بينهم كما قال النبي عليه الله في الله في فرق بينهم الله بندب يحدثه أحدهما (٣).

وقال في السبعة الذين يظلهم الله في ظله: «وَرجلان تحابا في الله فاجتمعا على ذلك وافترقا عليه»(٤).

ولذا قال الله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجُعْلُ لَهُمُ الرُّحُمَنُ وَدُّا ﴾ (٥).

قال ابن كثير رحمه الله (٢): يخبر تعالى أنه يغرس لعباده المؤمنين، الذين يعملون الصالحات، وهى الأعمال التى تُرضى الله عز وجل لمتابعتها الشريعة المحمدية يغرس لهم فى قلوب عباده محبة ومودة، وهذا أمر لا بد منه ولا محيد عنه، وقد وردت بذلك الأحاديث الصحيحة عن رسول الله عين أبى هريرة عن رسول الله عين أنه قال: «إذا أحب الله العبد قال لجبريل: قد أحببت فلانًا فأحبة، فيحبه جبريل عليه السلام، ثم ينادى فى أهل السماء: إن الله قد أحب فلانًا فأحبوه، فيحبه أهل السماء، ثم يوضع له

<sup>(</sup>١) سورة مريم: الآية: (٦٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٤٧٣١) كتاب تفسير القرآن.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أحمد (٥٣٣٤)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٦٣٧).

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٦٦٠) كتاب الأذان، ومسلم (١٠٣١) كتاب الزكاة.

<sup>(</sup>٥) سورة مريم: الآية: (٩٦).

<sup>(</sup>٦) تفسير ابن كثير (٣/ ١٢٨) دار الريان.

\* كتب أبو الدرداء إلى مسلمة بن مخلد: سلام عليك أما بعد، فإن العبد إذا عمل بطاعة الله أحبه الله، فإذا أحب الله حببه إلى عباده، وإن العبد إذا عمل بمعصية الله أبغضه الله، فإذا أبغضه بغضه إلى عباده (٢).

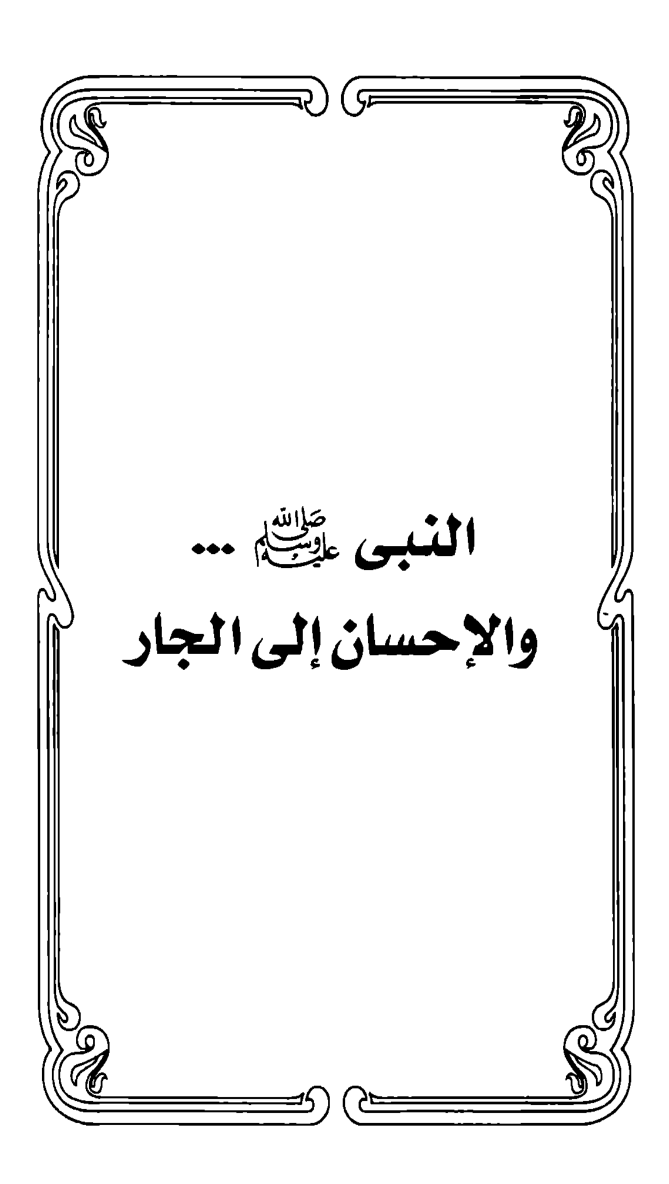
\* فأســال الله (جل وعلا) أن يرزقنا لذة الحب في الله وأن يجــمعنا في الفردوس الأعلى إخوانًا على سُررِ متقابلين.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخارى (٦٠٤٠) كتاب الأدب، ومسلم (٢٦٣٧) كتاب البر والصلة والأداب.

 <sup>(</sup>٢)إنما المؤمنون إخوة للمصنف (٨- ١١).

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

## النبي ﷺ ...والإحسان إلى الجار النبي الله المسان الم

وها نحن نتخيل مرة أخرى أننا نسير في شوارع المدينة المنورة التي لطالما سار فيها النبي عَلَيْكُم وأصحابه. . ولطالما تشرفت تلك البقعة المباركة بوجودهم.

وها نحن نتجه مباشرة إلى بيت النبى عَيَّاتُهُم - الذى هو أعظم بيت فى الكون كله رغم بساطته وتواضعه - لنسعد برؤية النبى عَيَّاتُهُم ونستأنس بمجالسته وترتوى قلوبنا بكلامه العذب الطيب.

فلما طرقنا الباب فتح لنا الحبيب المصطفى عَرَاكِهُم وأذن لنا بالدخول.

فلما أذن لنا النبي عَرِيْكُم ودخلنا وجدناه جالسًا بين جماعة مِن أصحابه ليخبرهم بهذه الوصية الغالية التي أوصاه بها جبريل (عليه السلام).

فقال لهم ﷺ: «ما زال جبريل يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيورثه)(١)

\* فتعالوا بنا لنتعايـش في هذه الليلة بقلوبنا وأرواحنا مع نعمة الإحسان إلى الجار.

## حق ضائع

لا شك أن حق الجار أصبح من الحقوق الضائعة في هذا الزمان بين كثير من الناس.

فأكثر الناس لا يعانى فقط من عـدم إحسان جاره إليه. . . بل إنه يعانى من إيذاء جاره له – ولا حول ولا قوة إلا بالله –.

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخارى (٦٠١٥) كتاب الأدب، ومسلم (٢٦٢٥) كتاب البر والصلة والأداب.

وما علم هذا الإنسان الذي يؤذي جاره أن هذا الفعل يقدح في دينه وإيمانه فقد أقسم النبي على ذلك فقال: «والله لا يؤمن والله لا يؤمن والله لا يؤمن والله لا يؤمن والله لا يؤمن، قيل: من يا رسول الله؟ قال: «الذي لا يأمن جاره بوائقه»(۱). أي لا يأمن: شروره وآثامه وأذاه.

به فتعالوا بنا لنعرف حق الجار في ظل هذا الدين العظيم ولنبدأ صفحة جديدة نملؤها إحسانًا وإكرامًا لجيراننا حتى تعود المحبة بين المسلمين مرة أخرى كما كانت في عهد النبي عَرِيكِم وأصحابه والتابعين من بعدهم.

## مكانة الجارفي الجاهلية والإسلام

كان العرب فى الجاهلية يُعظمون حق الجار، ويحترمون الجوار، ويعتزون بثناء الجار عليهم، ويفخرون بذلك، وكان منهم من يحفظ عورات جاره ولا ينتهكها، وقد قال عنترة بن شداد فى ذلك شعرًا:

## وأغض طرفي إن بدت لي جسارتي

حنتي يواري جارتي سئسواها

\* وقد ورد عن ابن عباس رفظ أنه قال: ثلاثة أخلاق كانت في الجاهلية مستحبة والمسلمون أولى بها:

أولها: لو نزل بهم ضيف لاجتهدوا في برّه.

والثاني: لو كانت لواحد منهم امرأة كبرت عنده لا يطلقها ويمسكها مخافة أن تضيع.

والثالث: إذا لحق بجاره دَين أو أصابه شتت أو جهد اجتهدوا حتى يقضوا دَينه وأخرجوه من تلك الشدة (٢).

<sup>(</sup>١)رواه البخاري (٦٠١٦) كتاب الأدب.

<sup>(</sup>٢)تنبيه الغافلين (ص: ١٠١).

ر وحينما جاء الإسلام أكد حق الجوار، وحث عليه، وجعله كالقرابة، حتى كاد أن يورَّث الجار من جاره؛ كما قال النبي عَلَيْكُم : إما زال جبريل يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيورثه.

#### الجيران ثلاثة

قال العلماء: «الجيرانُ ثلاثة: جار له حق واحد، وجار له حقّان، وجار له ثلاثة حقوق. فالجنار الله عقوق. فالجنار الله عقوق هو الجار المسلم ذو الرحم، فله حق الجنوار، وحق الإسلام، وحق الرحم، وأمنا الذي له حقان فالجنار المسلم. له حق الجنوار وحق الإسلام. وأمنا الذي له حق واحد فالجنار المشرك، وجاء بذلك حديث لكنه ضعيف، وهذا التقسيم موافق لما جاءت به الآيات والأحاديث بالنسبة لحق المسلم وحق القريب وحق الجار، كنما أنه موافق لمتقبيم العقلى الاستقرائي وعلى هذا فللجار الكافر مهما كان كفره حق الجوار في الإحسان إليه وترك إيذائه (۱).

#### منزلة الجار في الإسلام

للجار منزلة عظيمة ، ومكانة عليّة ، يدلُّ على ذلك كثرة النَّصوص الواردة في الحث على الإحسان إليه، والترغيب في ذلك، ولنَقْتَطف من تلك النَّصوص ما يلي:

١ - قال الله سبحانه: ﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِى الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِى الْقُرْبَىٰ وَالْجَارِ الْجُنبِ (٣) ﴾ (٤) .

<sup>(</sup>١) السلوك الاجتماعي في الإسلام لحسن أيوب (٢٨٢، ٢٨٣).

<sup>(</sup>٢) الجار ذي القربي: الذي بينك وبينه قرابة.

<sup>(</sup>٣) الجار الجنب: الذي لبس بينك وبينه قرابة.

<sup>(\$)</sup> سورة النساء : الآية: (٣٦).

٢- وعن ابن عُمر وعائشة ظفي قالا: قال رسول الله عَرَافِينَ : (ما زال جبريل يوصيني بالجار، حتى ظننت أنه سيورثه(١)(٢).

وعن ابن عمرو بلخ أنه ذُبحت له شاةٌ في أهله، فلما جاء قال: أهديتم لجارنا اليهودي؟ سمعت رسول الله عالي يقول: هما زال جبريل يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيورثه، (٣).

٣- وعن أبى هريرة وطن قال: قال رسول الله علينه الله عليه الله عليه على الله على الله على الله عالم الله عالم الله واليوم الأخر، فلا يؤذ جاره، وفي رواية لمسلم: «فليحسن إلى جاره» (٤).

٤- وعنه أن النبى علين علين قال: «والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، والله لا يؤمن!) قبل: «من يا رسول الله؟!» قال: «الذي لا يأمن جاره بوائقه (٥)» (٣).

وفي رواية: ﴿ لا يدخل الجنة من لا يأمن جاره بوائقه ﴾ (٧).

٥- وعنه قال: قال رسول الله عَلَيْكُ : (يا نساء المسلمات، لا تحقرن جارة لجارتها ولو فرسن (^) شاة (١).

وعن عائشة ﴿ فَالَت: قلت: «يا رسول الله! إنَّ لَى جارين، فَإِلَى أَيْهِما أَهْدى؟ قال: «إلى أقربهما منك بابًا» (١٠٠).

<sup>(</sup>١) أى: ظننت أنه سيبلغسن عن الله الأمر بتوريث الجار جاره. وفي هذا توكيدٌ عظيمٌ على الجثُّ على رعابة حقوقه.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه:رواه البخارى (٢٠١٤) كتاب الأدب، ومسلم (٢٦٢٤) كتاب البر والصلة والأداب.

 <sup>(</sup>٣) صحيح: رواه الترمذي (١٩٤٣) كتاب البر والصلة، وصححه العلامة الالباني رحمه الله في الإرواء
 (٨٩١).

<sup>(1)</sup> متفق عليه: رواه البخاري (٦٠١٪) كتاب الأدب، ومسلم (٤٧) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٥)البوائق: الغوائل والشرور، والمفرد: باثقة.

<sup>(</sup>٦) صحيح: رواه البخاري (٦٠١٦) كتاب الأدب.

<sup>(</sup>٧) صحيح رواه مسلم (٤٦) كتاب الإيمان.

 <sup>(</sup>A) قال الجوهريّ: «الفرسن من البعير كالحافر من الدابة». قال: «وربما استُعير في الشاة».

<sup>(</sup>٩) متفق عليه:رواه البخارى (٢٥٦٦) كتاب الهبة، ومسلم (١٠٣٠) كتاب الزكاة.

<sup>(</sup>۱۰) صحيح:رواه البخاري (۲۲۵۹) كتاب الشفعة.

٣- وعنه أن رسول الله عَيْنِ قال: «لا يمنع جار جاره أن يغرز خشبة في جداره». ثم يقول أبو هريرة: «ما لي أراكم عنها معرضين؟! (١)، والله، لأرمين بها بين أكتافكم (٢)، (٣).

وفي رواية: (نهي رسول الله عَيْنِ أن يمنع جاره أن يغرز خَشَبهُ في داره) (١).

٧- وعن أبى ذر رَفِقَ قــال: قــال رســـول الله عَلَيْكُم : «يا أبا ذر! إذا طبخت مرقة (٥)، فأكثر ماءها، وتعاهد جيرانك، (٦).

وفى رواية: أنَّ أبا ذرَّ قال: إن خليلى عَلَيْكُم أوصانى: «إذا طبخت مرقًا، فأكثر ماءه، ثم انظر أهل بيت من جيرتك، فأصبهم منها بمعروف، (٧).

٨- وعن ابن عمرٍ و فطف قال: قال رسول الله عليه الأصحاب عند الله خيرهم لصاحبه، وخير الجيران عند الله خيرهم لجاره (٨).

٩- وعن المقداد بن الأسود ولي قال: قال رسول الله علي لأصحابه: «ما تقولون في الزنا؟» قالوا: حرام حرمه الله ورسوله، فهو حرام إلى يوم القيامة. فقال رسول الله علي في الأن يزنى الرجل بعشر نسوة أيسر عليه من أن يزنى بامرأة جاره». قال: «ما تقولون في السرقة؟». قالوا: «حرمها الله ورسوله، فهي حرام». قال: «لأن يسرق الرجل من عشرة أبيات أيسر عليه من أن يسرق من بيت جاره».

<sup>(</sup>١) يعنى: عن هذه السنة.

<sup>(</sup>٣) أي: بينكم. وفيه وجوب تمكين الجار من وضع الخشب على جدار جاره، وهو مذهب أحمد وغيره.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٢٤٦٣) كتاب المظالم والغصب، ومسلم (١٦٠٩) كتاب المساقاة.

<sup>(</sup>٤) انظر السابق.

<sup>(</sup>٥) أي: ذا مرق من لحم دجاج، وغنم، ونحو ذلك.

<sup>(</sup>٦) صحيح: رواه مسلم (٢٦٢٥) كتاب البر والصلة والأداب.

<sup>(</sup>٧) انظر السابق.

<sup>(</sup>A) صحيح: رواه الترمذي (١٩٤٤) كتباب البر والصلة، وأحمد (٦٥٣٠)، وصححه العلامة الالباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (١٠٣).

<sup>(</sup>٩) صحيح: رواه أحمد (٢٣٣٤٢)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٤٣).

• ١- وعن أبى هريرة وطن قال: قيل: قيا رسول الله! إن فلانة تصلى الليل، وتصوم النهار، وفي لسانها شيء، تؤذى جيرانها، سليطة، قال: «لاخير فيها، هي في النار، وقيل له: «إن فلانة تصلى المكتوبة، وتصوم رمضان، وتتصدق بالأثوار(١)، وليس بها شيء غيره، ولا تؤذى أحدًا، قال: «هي في الجنة».

ولفظ الإمام أحمد: «ولا تؤذى بلسانها جيرانها ١٦٠).

## حقوق الجار

ولقد شرع الإسلام للجار حقوقًا عظيمة منها:

## \* الحق الأول، الإحسان إليه،

أما الحق الأول فإنه الإحسان إلى الجيران، فقد أمر الله سبحانه وتعالى بذلك في كتابه فقال سبحانه: ﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَىٰ وَالْجَارِ الْجُنُبِ ﴾(٣).

\*وعن أبى هريرة وَطَيْ قال: قال رسول الله عَيْسِكُم : "ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليحسن إلى جاره؛ (٤).

وقد أمر النبسى بإكرام الجار وجعل ذلك من لوازم الإيمان، فقال: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم جاره».

بل أقسم النبى عَلَيْكُم على أن من يؤذى جاره، ولا يُؤمَّن من شهروره وغوائله بأنه مُنتف عنه الإيمان... فعن أبى شهريح أن النبى عَلَيْكُم قال: «والله لا يؤمن والله لا يؤمن، قيل: ومن يا رسول الله ؟ قال: «الذى لا يأمن جاره بوائقه»).

<sup>(</sup>١) الأثوار: هو اللَّبن الجامد المستحجر.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أحمد (٩٣٨٣)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الترغيب (٢٥٦٠).

<sup>(</sup>٣) سورة النساء : الآية: (٣٦).

<sup>(</sup>٤) متفق عليه: رواه البخاري (٦٠١٩) كتاب الأدب، ومسلم (٤٨) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٥) متفق عليه: رواه البخاري (٦٠١٦) كتاب الأدب، ومسلم (٤٦) كتاب الإيمان.

\* بل إن من أوليات دعوة النبى عَلَيْكُم الأمر بحسن الجوار؛ كما جاء فى قصة أبى سفيان: بما يأمركم، فقال أبوسفيان: بما يأمركم، فقال أبوسفيان: (يأمرنا بصدق الحديث، وأداء الأمانة، وصلة الرحم، وحسن الجوار، والكف عن المحارم والدماء).

#### \* الحق الثاني، أن يحب لجاره ما يحب لنفسه من الخير،

أيها المؤمنون، إن من الإحسان إلى الجيران سلامة القلب عليهم، وحب الخير لهم، فعن أنس وطن قال: قال رسول الله علين الوالذي نفسى بيده، لا يؤمن عبد حتى يحب لجاره ما يحب لنفسه (١).

وفى هذا تأكيد حق الجار، وأن الذى لا يحبّ لجاره ما يحبّ لنف من الخير فإنه ناقص الإيمان، وفى هذا غاية التحـذير ومنتهى التنفير عن إضمار السوء للجار قريبًا كان أو بعيدًا.

#### \* الحق الثالث: أن يؤدى إليه كل حقوق المسلم على أخيه المسلم؛

فإن الجار أولى وأحق بها، فيحسن إليه من كل وجه، يعوده إذا مرض، ويشمته إذا عطس، وينصحه بما يراه خيرًا له، ويلبى دعوته، ويتفقد أهله وأولاده في حال غيابه أو سفره، وبعد مماته، ويتبع جنازته إذا مات، ويدعو له، ويأخذ بيده إلى الخير، إلى غير ذلك من الحقوق.

#### \* الحق الرابع، كف الأذي عنه،

عن أبى هريرة أن النبى عَيَّا قال: «من كان يؤمن بالله واليـوم الآخر فلا يؤذ جاره» وعنه رَجَاتُ قال: قـال رسول الله عَيَّا : «والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، والله لا يؤمن».

قيل: من يا رسول الله؟.

قال: «الذي لا يأمن جاره بوائقه» (٢).

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (١٣) كتاب الإيمان، ورواه مسلم (٤٥) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٦٠١٦) كتاب الأدب.

أى: لا يأمن شره وخطره، وفسى رواية لمسلم قال: «لا يدخل الجنة من لا يأمن جاره بوائقه»(١).

وهذا فيه تعظيم حق الجار ووجوب كف الأذى عنه، وأن إضراره من كبائر الذنوب وعظائم المعاصى، وقد عظم الله (جل وعلا) إلحاق الأذى بالجار، وغلّظ فيه العقوبة، ففى الصحيح عن ابن مسعود والله علم قال: سنل رسول الله علم أن الذنب أعظم فقال: «أن تجعل لله ندًا وهو خلقك»، قلت: ثم أى؟ قال: «أن تقتل ولدك خشية أن يأكل معك»، قلت: ثم أى؟ قال: «أن توانى حليلة جارك» أله عليه جارك» أله الله عليه جارك» أله الله عليه عليه جارك» أله الله عليه عليه عليه عليه عليه الله عليه عليه الله عليه الله عليه عليه الله عليه الله عليه عليه الله الله عليه الله الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله الله عليه عل

وقد جاءت الأدلة مسددة في كف الأذى عن الجار ومحذرة كل التحذير، . . . . وقد رُبط عدم الإيذاء للجار بقضية الإيمان بالله واليوم الآخر، ففي الحديث عن أبي هريرة قال: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذ جاره» (٣).

ونبه على عظم خطر إيذاء الجار على الأعمال الصالحة، ففى الحديث عن أبى هريرة أنه قيل للنبى: يا رسول الله! إن فلانة تقوم الليل وتصوم النهار وتفعل وتتصدق وتؤذى جيرانها بلسانها، فقال رسول الله: «لا خير فيها، هى من أهل النار»، قالوا: وفلانة تصلى المكتوبة وتتصدق بأثوار أقط ولا تؤذى أحداً \_ يعنى: عملها قليل غير أنها لا تؤذى أحداً \_ فقال رسول الله: «هى من أهل الجنبة)(1).

\* ولقد ضرب رسول الله أروع الأمثلة في كف الأذى عن الجار.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٤٦) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٤٤٧٧) كتاب نفسير الفرآن، ومسلم (٨٦) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٣) متفق هليه: رواه البخاري (٦٠١٨) كتاب الأدب، ومسلم (٤٧) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه أحمد (٩٣٨٣)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الترغيب (٢٥٦٠).

وَ وَ أَبِي هُرِيرَةَ يَطْقُكُ قَالَ: جَاءُ رَجُلُ إِلَى رَسُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ يَسْكُو جَارِهُ فَقَالُ لَهُ: ﴿ الْمُعَبِ فَاصِبُرِ ﴾ فأتاه مرتين أو ثلاثًا.

فقال: «اذهب فاطرح متاعك في الطريق».

ففعل فجعل الناس يمرون ويسألونه فيخبرهم خبر جاره فجعلوا يلعنونه، فعل الله به، وفعل، وبعضهم يدعو عليه فجاء إليه جاره.

فقال: ارجع فإنك لن ترى منى شيئًا تكرهه(١).

\* ويروى أن رجلاً جاء إلى ابن مسعود فطُّني فقال له:

إن لى جارًا يؤذيني ويشتمني ويضيّق على، فقال ابن مسعود: اذهب فإن هو عصى الله فيك فأطع الله فيه.

\* وشكا بعضهم كثرة الفارة في داره، فقيل له:

لو اقتنیت هرًا؟

فقال: أخشى أن يسمع الفأر صوت الهر فيهرب إلى دور الجيران فأكون قد أحببت لهم ما لا أحب لنفسى!!

#### \* الحق الخامس، احتمال الأذى،

وأما خامس الحقوق الكبرى فهو احتمال الآذى منهم والصبر على خطئهم والتخافل عن إساءتهم، ففى مسند الإمام أحمد عن أبى ذر وطفئ قال: قال رسول الله: ﴿إِن الله عز وجل يحب ثلاثة ويبغض ثلاثة، وذكر فى الثلاثة الذين يحبهم: ﴿رجل كان له جار سوء يؤذيه فيصبر على أذاه حتى يكفيه الله إياه بحياة أو موت (٢).

\* الحق السادس؛ تعظيم حُرمة الجاروصيانة عرضه وعدم خيانته؛ لا بإفشاء سره، ولا بهتك عرضه، ولا بالفجور بأهله، فإنه من أقبح

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أبو داود (۵۱۵۳) كتباب الأدب، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الترغيب (۲۵۵۹).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أحمد (٢٠٨٤٩)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الترغيب (٢٥٦٩).

وإن هذه لمن أوكد الحقوق، فبحكم الجوار قد يطَّلع الجار على بعض أمور جاره فينبغى أن يوطن نفسه على ستر جاره مستحضرًا أنه إن فعل ذلك ستره الله فى الدنيا والآخرة، أما إن هتك ستره فقد عرض نفسه لجزاء من جنس عمله: ﴿ وَمَا رَبُّكُ بِظَلاَم لَلْعَبِيد ﴾ (٣).

\* فعن المقداد بن الأسود نطقه قال: قال رسول الله عَيْنِ الْأَسُوبِ الْأُسُوبِ اللهُ عَيْنِ الْأُسُوبِ الْمُعَا تقولون في الزنا؟».

قالوا: حرام حرمه الله ورسوله فهو حرام إلى يوم القيامة.

فقال رسول الله عليه الله عليه من أن يزنى الرجل بعشر نسوة أيسر عليه من أن يزنى بامرأة جاره»،

قال: لاما تقولون في السرقة؟٤.

قالوا: حرمها الله ورسوله فهي حرام.

قال: «لأن يسرق الرجلُ من عشرةِ أبيات أيسرُ عليه من أن يسرق من جاره»(٤).

<sup>(</sup>١) متفق هليه: رواه البخاري (٤٤٧٧) كتاب تفسير القرآن، ومسلم (٨٦) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٢) صعيع: رواه البخاري (٦٠١٦) كتاب الأدب.

<sup>(</sup>٣)سورة فصلت: الآية: (٤٦).

<sup>(</sup>٤) صبحيع: رواه أحمد (٢٣٣٤٢)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٤٣).

## \* الحق السابع، مواساته بالمال إذا احتاج أو المتقر،

فينبغى له أن يتفقد حال جاره إذا كان محتاجًا، فيعطيه من المال حتى من غير أن يطلب، فذلك من حق المسلم على أخيه، وحق الجار أعظم.

\* وحسب المؤمن الذي يتعاون مع جاره الفقير، أن يكون أهلاً لما يشير إليه هذا الحديث الشريف: «المسلم أخو المسلم: لا يُظلمه، ولا يُسلمه، من كان في حاجة أخيه، كان الله في حاجته، ومن فرج عن مسلم كربة فرج الله عنه بها كربة من كرب يوم القيامة، ومن ستر مسلمًا ستره الله يوم القيامة» (۱).

« ويدخل تحت هذا المعنى أن تُقرض جارك إذا احتاج للقرض الحسن. . . والمراد بالقرض: ما تعارف عليه الناس من أن إنسانًا تنزل به حاجة فيعمد إلى صديق أو جار أو قريب يلتمس منه أن يقرضه بعض المال ليسد حاجته ثم يرده إليه في المدة التي حددها أو عند الميسرة.

والقرض الحسن: من سمات أهل المروءة، ومن صفات أهل التقوى. فبه يفرجون الكربات، ويحفظون الحرمات، فقد يحتاج صديقك أو جارك إلى كسوة عياله في الشتاء أو في الأعياد، أو يكون عليه دين حل وقت سداده وليس في يده السداد أو تحل به كارثة يعجز عن حملها أو تهدده بالإفلاس فيلجأ إليك لتقرضه ما يفرج به كربته وأنت قادر على ذلك، فإن أجبته وحققت رجاءه فيك وأمله، أعطاك الله ثوابًا يزيد ما لو تصدقت بالمال الذي أقرضته إياه...

وقد كان الناس إلى زمن قريب، يواسى بعضهم بعضًا، فإذا شعر الجار بحاجة جاره إلى معونة، بذل ماله من غير سؤال.

<sup>(</sup>۱) مشفق عليه: رواه البخارى (۲۶۶۲) كتاب المظالم والغبصب، ومسلم (۲۵۸۰) كتباب البر والصلة والأداب.

#### \* الحق الثامن، مواساته بالطعام ولا سيما إذا كان فقيراً،

فليس من حسن الجوار أن يشبع الإنسان وجاره جائع، والنبى عليها يقول: «ليس المؤمن بالذى يشبع وجاره جائع إلى جنبه» (١). وكثير من الناس لا يعبأ بجيرانه، فيأتى إلى بيته بالأطايب، ولا يفكر في جيرانه الفقراء. وهذا لا ينبغى. بل إذا صنع الإنسان طعامًا فينبغى له أن يعطى جاره منه، وذلك توددًا إليه، وتطيبًا لنفسه، وتدعيمًا للمودة، وقد قال عليه الإناطبخ أحدكم قدرًا فليكثر مرقها، ثم ليناول جاره منها» (١) ولا يحتقر أن يرسل لجاره شيئًا بسيطًا، أو يستحيى منه؛ لأنه شيء متواضع، فقد قال عليه إلى السلمات! لا تحقرن جارة لجارتها ولو فرسن شاة» (١).

#### \* الحق التاسع، مشاركته في أفراحه وأحزانه،

فإذا كان عند جاره مناسبة سارة فينبغى له أن يذهب إليه، وأن يشاركه ويقاسمه فرحه، ما لم يكن فيه معصية. وإذا المَّت به نازلة فينبغى له أن يحضره، وأن يشاركه ويقاسمه حزنه، ويواسيه بالكلمة الصالحة، ويشد من أزره، وكل هذا من حق المسلم أصلاً على أخيه المسلم، والجار أولى بهذه الحقوق من غيره (1).

#### \* الحق العاشر، النصح له، وأمره بالمعروف ونهيه عن المنكر،

فقد يرى الجار من جاره منكرا، أو يراه تاركا لعمل من أعمال البر، أو نحو ذلك، فيحب عليه أن ينصحه، وأن يأمره بالمعروف، وينهاه عن المنكر، فإن حقه من ذلك أوكد من حق غيره. وكثير من الناس يرى جاره

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه البخارى فى الأدب المفرد (١١٢)، وأبو يعلى (٩٢/٥)، وصححه العلامة الألبانى رحمه الله فى صحيح الجامع (٥٣٨٢).

 <sup>(</sup>۲) صحيح: رواه الطبراني في الأوسط (٤/ ٥٤)، وصححه المعلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٦٧٦).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٢٥٦٦) كتاب الهبة، ومسلم (١٠٣٠) كتاب الزكاة.

<sup>(</sup>٤) موسوعة الأداب الإسلامية (ص: ٣٠٠).

## \* الحق الحادى عشر، أن يعرض عليه البيت قبل غيره إذا أراد التحول عنه:

فإذا أراد أن ينتقل من داره فليعرضها على جاره قبل غيره، فقد يرغب في شرائها، وكذلك أى أرض أو عقار، وقد قال على المن كانت له أرض فأراد بيعها فليعرضها على جاره (٢)، وهذا أطيب لخاطره ولقلبه. وإذا فرط الناس في هذا الأمر فإنهم يفتحون بابًا للمشاحنات والمنازعات والعداوات، فالله المستعان.

## \* الحق الثاني عشر، ألا يمنع جاره من غرس خشبة في جداره،

إذا احتاج الجار إلى ذلك، فينبغى أن يسمح له بغرس هذه الخشبة، ولا يمنعه من الانتفاع بها، فقد قال عَنْ الله الله الله الله الله الله في جداره، (٣) ثم قال أبو هريرة: «ما لى أراكم عنها معرضين؟ والله لأرمين بها بين أكتافكم، أي: لأصرحن ولأحدثن بها بينكم مهما ساءكم ذلك وأوجعكم (٤).

## \* الحق الثالث عشر، عدم استطالة البنيان بحيث يحجب الشمس والهواء عن جاره،

\* فـمن الضـرورة أن يلاحظ الجـار أن جاره المـلاصق لمسكنه لابد وأن يكون بعيدًا عن إيذائه بمثل هذه الصورة التي يشـير إليها هذا الحديث. والتي مضمونها كمـا هو واضح من النص: أنه إذا أراد الجار أن يبنى جدارًا يفصل

<sup>(</sup>١) موسوعة الأداب الإسلامية (ص: ٣٠٠).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه ابن ماجه (٢٤٩٣) كتاب الأحكام، وضححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٢٣٥٨).

<sup>(</sup>٣) متفق علميه: رواه البخارى (٢٤٦٣) كتاب المظالم والغصب، ومسلم (١٦٠٩) كتاب المساقاة.

<sup>(</sup>٤) موسوعة الأداب الإسلامية (ص: ٢٩٩، ٣٠٠).

بينه وبين جاره، لا بد وأن يلاحظ عدم استطالة هذا الجدار حتى لا يحجب الربح - أى: الهواء - عن جاره.

وإذا رأى ضرورة ذلك فسلا بد وأن يستأذن جاره. ويستمع إلى رأيه فى هذا الموضوع بالذات الذى يتعلق به هو، والذى لا بد وأن يسصلا فيه إلى حلّ حتى لا يكون هناك «ضرر أو ضرار» وحتى لا يكون هناك تعدّ على مصلحة هذا الجار الملاصق...

فإن أذن الجار لجاره باستطالة جداره، فلا مانع من هذا. وإلا فإنه ينبغى لصاحب الجدار أن لا يؤذى جاره بمنع الهواء عنه؛ لأن الهواء من أكبر النعم التى لا بد وأن ينتفع بها كل إنسان وليس من حق أى إنسان أن يمنع نعمة الله عن عباده...

وإذا كنا نقول هذا بالنسبة لاستطالة الجدار، فهناك أمور ينبغى للجار لللاصق أن لا يمانع فيها، وإلى هذا تشير تلك الأحاديث الشريفة.

\*وجملة حق الجار أن يبدأه بالسلام، ولا يطيل معه الكلام، ولا يكثر عن حاله السؤال، ويعوده في المرض، ويعزيه في المصيبة، ويقوم معه في العزاء، ويهنئه في الفرح، ويظهر الشركة في السرور معه، ويصفح عن زلاته، ولا يتطلع من السطح إلى عوراته، ولا يضايقه في وضع الجذع على جداره، ولا في مصب الماء في ميزابه، ولا في مطرح التراب في فنائه، ولا يضيق طرقه إلى الدار، ولا يتبعه النظر فيما يحمله إلى داره، ويستر ما ينكشف له من عوراته، وينعشه من صرعته إذا نابته نائبة، ولا يغفل عن ينكشف له من عوراته، وينعشه من صرعته إذا نابته نائبة، ولا يغفل عن ملاحظة داره عند غيبته ولا يسمع عليه كلامًا، ويغض بصره عن حرمته، ولا يديم النظر إلى خادمته، ويتلطف بولده في كلمته، ويرشده إلى ما يجهله من أمر دينه ودنياه. . . هذا إلى جملة الحقوق التي لعامة المسلمين (١)

<sup>(</sup>١)لإحياء (٢/ ١٣١).

## صور مشرقة من قصص الصالحين مع جيرانهم

قال رسول الله عليه الأصحاب عند الله خيرهم لصاحبه، وخير الجيران عند الله خيرهم لجاره» (١).

#### \* وعن عبد الله بن مسعود براني قال:

قال رجل: يا رسول الله! كيف لى أن أعلم إذا أحسنت أو أسأت؟

قال: «إذا سمعت جيرانك يقولون: قد أحسنت فقد أحسنت، وإذا سمعتهم يقولون: قد أسأت فقد أسات، (٢).

وقال عَبَيْكُم : "ما من مسلم يموت فيشهد له أربعة من أهل أبيات جيرانه الأدنيين أنهم لا يعلمون منه إلا خيرا، إلا قال الله تبارك وتعالى: قد قبلت قولكم، أو قال: بشهادتكم، وغفرتُ له ما لا تعلمون (٣).

#### \* ذكر الإمام الغزالي في «الإحياء»:

أن ابن المقفّع بلغه أن جارًا له يبيع داره في دَيْن ركبه وكان يجلس في ظل داره، فقال:

ما قسمتُ إذًا بحرمة ظل داره إن باعلها مُعلدَمًا!! فدفع إليه ثمن الدار وقال: لا تبعها.

\* وكان الـقاضى شـريح - رحمـه الله تعالى - إذا مـاتت عنده «هرة» دفنها في فناء بيته!! فسُئل عن ذلك، فقال:

أخشى إن ألقيتها في الشارع يتأذى بها الجيران!!

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الترمذي (۱۹۶۶) كتباب البر والصلة، وأحمد (۱۵۳۰)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (۱۰۳).

<sup>(</sup>٣) صحيع: رواه ابن ماجه (٤٢٢٢) كتاب الزهد، وصححه العلامة الآلياني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (١٣٢٧).

 <sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أحمد (١٣١٢٩)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في تلخيص أحكام الجنائز ص(٢٦).

\* وكان لمالك بن دينار رحمه الله تعالى جار يهودى، فحول اليهودى مستحمة إلى جدار البيت الذى فيه مالك، وكان الجدار منهدمًا فكانت تدخل منه النجاسة، ومالك ينظف البيت كل يوم ولم يقل شيئًا، وأقام على ذلك مدة وهو صابر على الأذى، فضاق صدر اليهودى من كثرة صبره على هذه المشقة، فقال له: يا مالك! آذيتك كثيرًا وأنت صابر ولم تخبرنى!! (١).

فقال مالك: قال رسول الله عَيَّاتُهُم : «مازال جبريل يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيورثه» (٢) . . فندم اليهودي، وأسلم.

\* وقرأت كذلك قصة شبيهة بهذه، خلاصتها أن أبا حنيفة فرائه ، كان له جار يهودى يُلقى أمام داره يوميًا القاذورات، فكان أبو حنيفة ينظف أمام بيته، دون أن يقول لليهودى شيئًا، إلى أن حدث يومًا أن أبا حنيفة لم يجد القاذورات أمام بيته كالمعتاد فسأل عن جاره هذا، فقيل له: أنه قد سُجن، فذهب بنفسه إلى السجن وتشفع لجاره هذا، فكانت النتيجة أن أمر رئيس الشرطة بإطلاق سراح كل من سُجن في هذا اليوم إكرامًا لأبي حنيفة... فلما علم اليهودى بهذا ندم واعتذر لأبي حنيفة، ثم أسلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الإحياء (٢/٢١٣).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٦٠١٤) كتاب الأدب، ومسلم (٢٦٢٤) كتاب البر والصلة والأداب.

## وأخيرا

فينبغى للإنسان قبل السكنى فى مكان ما أن يختار المكان الذى يكون فيه جيران صالحون، فإن الجار قد يطلع على أسرار البيت. وقد بحتاج الإنسان إلى جاره، فإذا كان صالحًا نفعه وخفف عنه، وإن كان غير ذلك سبّب لجاره العنت، وقد يكون سببًا فى شقائه، فقد قال عليّاتها: «أربع من السعادة: المرأة الصالحة، والمسكن الواسع، والجار الصالح، والمركب الهنىء، وأربع من الشقاء: المرأة السوء، والجار السوء، والمركب السعن الضيق، (١) وقد قيل فى الأمثال: الجار قبل الدار.

\* وينبغى على كل مسلم يؤمن بالله واليوم الآخر أن يُحسن إلى جيرانه وأن يتجنب الإساءة إليهم لـتتآلف القلوب مرة أخرى ولتعود الأمـة خير أمة أخرجت للناس.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه ابن حبان (۲۰۲۲)، والحاكم (۲/ ۱۷۵)، وأبو نعيم في الحلية (۸/ ۲۸۸)، والبيهةي في شعب الإيمان (۷/ ۸۲)، والخطيب (۹۹/۱۲)، والضياء (۱۰ ٤۸)، وصبححه العلامة الالباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (۲۸۲).

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# النبى ريك وإكرام الضيف

وها نحن نتخيل مرة أخرى أننا نسير فى شوارع المدينة المنورة التى لطالما مار فيها النبى عَلَيْكُم وأصحابه. . ولطالما تشرفت تلك البقعة المباركة بوجودهم.

وها نحن نتجه مباشرة إلى بيت النبى عَلَيْكُم - الذى هو أعظم بيت فى الكون كله رغم بساطته وتواضعه - لنسعد برؤية النبى عَلَيْكُم ونستأنس بمجالسته وترتوى قلوبنا بكلامه العذب الطيب.

فلما طرقنا الباب فتح لنا الحبيب المصطفى عَرْبُطُ اللهِ وَأَذِن لنا بالدخول.

\* فلما أذن لنا النبي عَلِيْكُم بالدخول ورأيناه بكينا من شدة الفرح.

فلما جلسنا وجدنا النبى عَلَيْكُم جالسًا مع بعض أصحابه يُعلمهم خُلقًا عظيمًا من أخلاق الإسلام ويقول لهم: "من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه...ه(١).

نعسمة الميالوا بنا لنتعايش في هذه الليلة المباركة بقلوبنا وأرواحنا مع نعسمة إكرام الضيف.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) منفق عليه: رواه البخاري (٦٠١٨) كتاب الأدب، ومسلم (٤٧) كتاب الإيمان.

#### حقالضيف

إكرام الضيف من مكارم الاخلاق، وجميل الخصال، تحلى به الأنبياء، وعلو وحَتَّ عليه المرسلون. . . مَن عُرف بالضيافة عُرف بشرف المنزلة، وعلو المكانة، وانقاد له قومه، فما من أحد ساد في الجاهلية والإسلام، لم يكن كمال سؤدده إلا بإطعام الطعام، وإكرام الضيف، كما قال ابن حبان يرحمه الله: «والعرب لم تكن تعد الجود إلا قرى الضيف، وإطعام الطعام، ولا تعد السخى من لم يكن فيه ذلك»(١).

## النبى الله يعث الأمة على إكرام الضيف

وها هو النبي عَلَيْكُم يحث أصحابه وأمنه على إكرام الضيف.

ففى «الصحيحين» من حديث أبى هريرة بين قال: قال رسول الله علين الله علين الله علين الله علين الله واليوم الآخر فلا يؤذ جاره، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه (٢) ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه (٢) ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت» (٢).

وفيهما أيضًا من حديث أبى شريح العدوى وطني قال: سمعت أذناى وأبصرت عيناى حين تكلم النبى علين أبي فقال: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه جائزته»، الآخر فليكرم ضيفه جائزته»، قيل: وما جائزته يا رسول الله؟ قال: «يوم وليلة، والضيافة ثلاثة أيام فما كان

<sup>(</sup>١) روضة العقلاء (ص ٢٥٩).

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى فتح البارى (١٠/ ٤٦٠) طبعة الريان: ثم الأمر بالإكرام يختلف باختلاف الاشخاص والأحوال، فقل يكون فرض عين، وقد يكون فرض كفاية. وقد يكون مستحبًّا، ويجمع الجميع على أنه من مكارم الاخلاق.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٦٠١٨) كتاب الأدب، ومـــلم (٤٧) كتاب الإيمان.

وراء ذلك فهو صدقة عليك (١)، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرًا أو ليصمت (٢).

وقال النبي عَرَانُ لعبد الله بن عسرو نفط: الله عليك حفًاه (١). ...

ويقر النبى عَرِيْكِم سلمان الفارسى على قوله لأبى الدرداء: (وإن لضيفك عليك حقًا) (٥).

عومن ابن عباس رفض قال: خطب رسول الله عليه عرب يوم تبوك فقال: «ما من الناس مثل رجل آخذ بعنان فرسه فيجاهد في سبيل الله ويجتنب شرور الناس، ومثل رجل باد في غنمه يقرى ضيفه، ويؤدى حقه» (٦).

\* وعن أبى هريرة برائع قال: قال رسول الله على الله على الله عز وجل يقول يوم القيامة: يا ابن آدم، مرضت فلم تعدنى، قال: يارب، كيف أعودك وأنت رب العالمين؟ قال: أما علمت أن عبدى فلانًا مرض فلم تعده؟! أما علمت أنك لو عُدته لوجدتنى عنده؟ يا ابن آدم، استطعمتك فلم تطعمنى، قال: يارب، وكيف أطعمك وأنت رب العالمين؟ قال: أما علمت أنه استطعمك عبدى فلان فلم تطعمه أما علمت أنك لو أطعمته لوجدت ذلك عندى؟ يا ابن آدم، فلم تطعمه أما علمت أنك لو أطعمته لوجدت ذلك عندى؟ يا ابن آدم،

<sup>(</sup>١) نقل الحافظ ابن حمجز رحمه السله فتح البارى (١٠/ ٥٤٩) عن الخطابي قسوله: معناه أنه إذا نزل به المضيف أن يتسخفه ويزيده في البر على مسا بحضرته يومًا وليلة، وفي السيومين الأخيرين يسقدم له ما يحضره فإذا مضى الثلاث فقد قضى حقه فما زاد عليها مما يقدمه له يكون صدقة.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه:رواه البخاري (٦٠١٩) كتاب الأدب، ومسلم (٤٨) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٣) الزور: هو الضيف، يقال: هؤلاء زور.

<sup>(</sup>٤) منتق عليه: رواه البخاري (١٩٧٤) كتاب الصوم، ومسلم (١١٥٩) كتاب الصيام.

<sup>(</sup>ه) أخرجه الترمذى (٢٤١٣) بإسناد صحيح من حديث أبى جحيفة وَفِيْهُ وفِيه أَنْ سلمان قَالَ لأبى الدرداء وَفِيْهُ : إِنْ لَنَفْسُكُ عَلَيْكُ حَقًّا، وَلَرْبِكُ عَلَيْكُ حَقًّا، وَلَوْفِيفُكُ عَلَيْكُ حَقًّا، وإنْ لأهلك عليك حقًّا، وأصل الحديث فأعط كل ذى حق حقه، قاتيا النبى عِيَّاتُهُمُ فَذَكَرا ذَلْكُ فَقَالَ لَهُ: "صَدَقَ سلمان". وأصل الحديث عند البخارى (بدون ذكر الضيف) (حديث ١٩٦٨، ١٩٦٩).

<sup>(</sup>٦) صحيح: رواه أحمد (٢٨٣٣)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٢٢٥٩).

استسقیتك فلم تسقنی، قال: یا رب، كیف أسقیك وأنت رب العالمین؟ قال: استسقاك عبدی فلان فلم تسقه، أما إنك لو سقیته وجدت ذلك عندی (۱).

وإكرامك للأضياف يجلب لك محبة الله سبحانه وتعالى؛ لامتثالك أمره وطاعتك لرسله عليهم الصلاة والسلام، ثم هو أيضًا يجلب لك محبة المخلوقين، وثناءً حسنًا عطرًا فيهم، ولا تظن أن إكرامك للضيف سيسبب لك الفقر، وسيذهب بمالك، ولكن احتسب الأجر والثواب عند الله، وأيقن بقول الله تبارك وتعالى: ﴿وَمَا أَنفَقْتُم مِن شَيْءٍ فَهُو يُخلِفُهُ وَهُو خَبْرُ الله تبارك وتعالى: ﴿وَمَا أَنفَقْتُم مِن شَيْءٍ فَهُو يُخلِفُهُ وَهُو خَبْرُ الله الرّازِقِينَ ﴾ (٢). فلا تخش من فقر ولا تتحرج من ضيف فالبركة من الله سبحانه، وطعام الواحد يكفى الاثنين، وطعام الاثنين يكفى الأربعة، وطعام الأربعة يكفى الثمانية (۴)، كما قال رسول الله عاليا الله عاليا الله عاليا الله عاليا الله الله المؤلفة الأربعة وطعام الأربعة يكفى الثمانية (۴)،

## حق الضيف عظيم

وانظر إلى عظيم حق الضيف في هذه الأحاديث:

آخرج البخارى (٥) من حديث عقبة بن عامر قال: قلنا للنبى عَلَيْكُمْ إنك تبعثنا فننزل بقوم لا يقروننا فما ترى فيه؟ فقال لنا: (إن نزلتم بقوم فأمر لكم عا ينبغى للضيف فاقبلوا فإن لم يفعلوا فخذوا منهم حق الضيف).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٥٦٩) كتاب البر والصلة والأداب.

<sup>(</sup>٢) سورة سيا: الآية: (٣٩).

<sup>(</sup>٣) بهذا السياق أخرجه مسلم (حديث ٢٠٥٩) من حديث جمابر بن عبد الله وظي مرفوعًا. وفي الصحيحين البخاري (٥٣٩٢)، ومسلم (٢٠٥٨) من حديث أبي هريرة تواني أنه قسال: قال رسول الله عليه عليه الاثنين كافي الثلاثة، وطعام الثلاثة كافي الأربعة،

<sup>(1)</sup> فقه الأخلاق/ للشيخ مصطفى العدوى -حفظه الله (٢/ ٣٣٣).

<sup>(</sup>ع) البخارى (حديث ٢٤٦١) ومسلم حديث ١٧٢٧، وقد استدل بهدذا الحديث من يرى أن الضيافة واجبة، بينما ذهب الجمهور إلى أنها مستحبة وأنها سنة مؤكدة، ومن حجج الجمهور على استحبابها قول النبي عَلَيْتُنَا : اجائزته يوم وليلة، وإعطاء الجائزة ليس بواجب فالجائزة تفضُل.

من وقد أورد البخارى رحمه الله تعالى هذا الحديث فى كتاب المظالم من صحيحه مشيرًا بذلك فيما يبدو لى إلى أن رب البيت إذا لم يكرم الضيف فقد ظلمه الذقد أورده تحت باب قصاص المظلوم إذا وجد مال ظالمه.

## الناس مع الأضياف على قسمين

## والناس مع الأضياف على قسمين،

قسم منهم تخمرهم السعادة، ويظهر عليهم أثر الفرح والسرور بمقدم الفسيف عليهم، فتعلو وجوههم البشاشة، وينطلق من أفواههم الكلم الطيب، وتخرج عبارات الترحيب التي تنم عما في صدورهم من حب وتقدير وامتنان وترحيب.

فقد علم هؤلاء أن خيرًا قد ساقه الله إليهم، فقاموا بضيافته حق قيام. ايقن هؤلاء بحديث النبى عليه الله اللهم أعما من يوم يصبح العباد فيه إلا ملكان ينزلان، فيقول أحدهما، اللهم أعط منفقًا خلفًا، ويقول الآخر: اللهم أعط مسكًا تلفًا و(٢) إلى المنت اللهم أعلى منفقًا على المناه اللهم أعلى اللهم أعلى

\_\_ وأيقنوا كـذلك بقوله تعـالى: ﴿ وَمَا أَنفَقْتُم مِن شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ وَهُوَ خَيْرُ الرَّازَقِينَ ﴾ (٣).

فجدير بهؤلاء أن يُكرَموا هم الآخرون، وأن يجازوا بالإحسان إحسانًا، وأن تخرج من السضيف كلمات طيبة في شانهم ودعوات صالحة لهم في

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه أحمد (٨٧٢٥)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٦٤٠).

<sup>(</sup>٣) منفق عليه: رواه البخاري (١٤٤٣) كتاب الزكاة، ومسلم (١٠١٠) كتاب الزكاة.

<sup>(</sup>٣) سورة سبأ: الآية: (٣٩).

حضورهم وعند غيابهم فالإحسان جزاؤه الإحسان كما قال سبحانه: ﴿ هَلُ جَزَاءُ الإحسان إِلاَ الإحسانُ ﴾(١).

جدير بالضيف أن يصطحب معه هدية لهم، وأن يجازيهم ولو بكلمة: جزاكم الله خيرًا.... وقسم آخر يكتئبون ويغتمون عند حلول الضيف بهم، تنزل بهم الكربات إذا رأوا ضيفًا قادمًا، فيظهر الضيق ويبدو الـتبرم ويظهر الحزن على الوجوه.

## النفس مجبولة على كراهية من لم يُكرمها

والنفس مجبولة على كراهية من لم يكرمها ولم يحسن إليها:

فهذا كليم الله موسى عليه السلام لما نزل هو والخضر قرية استطعما أهلها فأبوا أن يضيفوهما فوجدا فيها جدراً يريد أن ينقض فأقامه، قال موسى عليه السلام للخضر لما أقام الجدار بلا أجر من أهل القرية البخلاء: ﴿ لَوْ شَيْتَ لاَتَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجُراً ﴾ (٢) فهذا جزاء البخيل! لا يكرم الناس فلا يُكرم هو الآخر.

وقد يقول قائل: إن الخضر بنى الجدار مع بخل أهل القرية عليه وعلى موسى! فنجيب إن بناء الخضر الجدار فيه منع لهؤلاء البخلاء من مال كانوا سيستحوذون عليه، فقد كان تحت الجدار مال لايتام سيسطو عليه هؤلاء البخلاء إذا لم يبن الجدار كما قال الخضر: ﴿ وَأَمَّا الْجِدَارُ فَكَانَ لِعُلامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ كَنز لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا فَأَرَادَ رَبّكَ أَن يَبْلُغَا أَشُدَهُمَا وَيَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا فَأَرَادَ رَبّك أَن يَبْلُغَا أَشُدَهُمَا وَيَسْتَخْرُجَا كَنزَهُمَا رَحْمَةً مَن رُبّكَ وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرى ﴾ (٣)(٥).

<sup>(</sup>١) سورة الرحمن: الآية: (٦٠).

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف: الآية: (٧٧).

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف: الآية: (٨٢).

<sup>(</sup>٤) فقه الأخلاق (٢/ ٢٤٤، ٢٣٥).

#### الضيف الكافر له حق

#### وحتى الضيف الكافر له حق:

وذلك لأن أحاديث النبى عَلَيْكُم الملكورة من قبل كحديث: "من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه الله واليوم الآخر فليكرم ضيفه الله واليوم الأخر فليكرم ضيفه الله واليوم الأخر فليكرم ضيفه المام بلل فيها الإطلاق، وقال عليه الصلاة فيها التقييد بكون الضيف مسلمًا، بلل فيها الإطلاق، وقال عليه الصلاة والسلام: "في كل كبد رطبة أجر الآلى، أما حديث: الا تصاحب إلا مؤمنًا ولا يأكل طعامك إلا تقي الآل فهو محمول على طول الملازمة، فالمصاحبة تقتضى طول الملازمة، فالمصاحبة تقتضى طول الملازمة.

هذا وقد أخرج مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة وطن قال: إن رسول الله عالي في مناه منه في بشأة بشأة فحلبت، فشرب حلابها، ثم أخرى فشربه، ثم أخرى فشربه، حتى شرب سبع شياه، ثم إنه أصبح فأسلم، فأمر له رسول الله عالي بشأة فشرب حلابها، ثم أمر بأخرى فلم يستتمها، فقال رسول الله عالي : «المؤمن يشرب في معي واحد، والكافر يشرب في سبعة أمعاه (الله عالم).

ولك أن تقبل دعوة الكافر إذا دعاك لطعام وذلك لأن النبى عَيَّاتُهُم دعته يهودية إلى طعام فقبل النبى عَيَّاتُهُم دعوتها (١٦٥٥).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) متفق عليه: وقد تقدم.

<sup>(</sup>٧) متفق صليه: رواه البخاري (٣٣٦٣) كتاب المساقاة، ومسلم (٢٢٤٤) كتاب السلام.

 <sup>(</sup>٣) حــن: رواه أبو داود (٤٨٣٢) كتاب الأدب، والترمذي (٢٣٩٥) كتاب الزهد، وأحمد (١٠٩٤٤)،
 وحــنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٧٣٤١).

<sup>(1)</sup> صحيح: رواء مسلم (٦٠٦٣) كتاب الأشربة.

<sup>(</sup>۵) متفق عليه: رواه البخاري (۲٦١٧) كتاب الهبة، ومسلم (۲۱۹۰) كتاب السلام.

<sup>(</sup>٦) نقه الأخلاق (٢/ ٢٣٥: ٢٣٧).

## صور مشرقة من كرم الأنبياء والصحابة لأضيافهم

\* وها هي صور مشرقة من إكرام الانبياء والـصحابة لأضيافهم فهؤلاء الذين قال الله (جل وعلا) في حقهم: ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَبِهُدَاهُمُ اقْتَدِهْ ﴾ (١).

## إبراهيم خليل الرحمن (عليه السلام)

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمُ بِالْبَشْرَىٰ قَالُوا سَلامًا قَالَ سَلامٌ فَمَا لَبِثَ أَن جَاءَ بِعجْل حَنيد ۞ فَلَمَّا رَأَىٰ أَيْدِيَهُمْ لا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةٌ قَالُوا لا تَخَفُ إِنَّا أُرْسِلْنَا إِلَىٰ قَوْمٍ لُوطٍ ۞ وَامْرَأَتُهُ قَائِمَةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشُرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِن لا تَخَفُ إِنَّا أُرْسِلْنَا إِلَىٰ قَوْمٍ لُوطٍ ۞ وَامْرَأَتُهُ قَائِمَةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشُرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِن وَرَاء إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ ﴾ (٢).

يقول تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَا ﴾ وهم الملائكة ﴿ إِبْرَاهِيمَ بِالْبَشْرَى ﴾ أى تبشره بإسحاق بدليل قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ الرَّوْعُ وَجَاءَتُهُ الْبَشْرَىٰ يُجَادِلُنَا فِي قَوْمٍ لُوطٍ ﴾ ﴿ قَالُوا سَلامًا قَالَ سَلامٌ ﴾ أى سلام عليكم ﴿ فَمَا لَبْثَ أَن جَاءَ بِعَجْلٍ حَبِيدُ ﴾ أى اسرع وقدم لهم عجلاً مشويًا على الحجارة المحماة. ﴿ فَلَمَّا رَأَىٰ أَيْدِيَهُمْ لا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكْرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً ﴾ وذلك أن الملائكة لا همة لهم إلى الطعام ولا يشتهونه ولا يأكلونه، فلهذا أعرضوا عنه، عندها نكرهم ﴿ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً ﴾ فلما نظرت سارة أنه قد أكرم إبراهيم أضيافه وقامت هي تخدمهم وهم لا يأكلون . . . تعجبت وقالت: عجبًا لأضيافنا هؤلاء نخدمهم بأنفسنا كرامة لهم وهم لا يأكلون طعامنا. ﴿ قَالُوا لا تَخَفُّ ﴾ أي لا تخف منا ﴿ إِنَّا ﴾ ملائكة ﴿ أَرْسِلْنَا إِلَىٰ قَوْمٍ لُوطٍ ﴾ لنهلكهم ﴿ فَضْحِكَتْ ﴾ سارة استبشارًا بهلاكهم لكثرة فسادهم، وغلظ لنهلكهم ﴿ فَضْحِكَتْ ﴾ سارة استبشارًا بهلاكهم لكثرة فسادهم، وغلظ

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام: الآية: (٩٠).

<sup>(</sup>٢) سورة هود : الآيات: (٦٩: ٧١).

كَفْرَهُمْ وَعَنَادُهُمْ فَلَهَـذَا جَوزِيتَ بِالبِشَارَةُ بِالولدُ بِعِـدُ الإِياسِ ﴿ فَبَشِّرُنَاهَا لِإِنَّا هَا بِاللَّهِ وَاللَّهِ عَلَى وَنَا اللَّهِ اللَّهِ وَلَا عَقْبُ وَنَسَلُ (١).

## يوسف عليه السلام

\* وهذا يوسف الصديق عليه الصلاة والسلام يقول لإخوته: ﴿ أَلَا تَرَوْنَ أَنِّي الْكَيْلُ وَأَنَا خَيْرُ الْمُنزلينَ ﴾ (٢) .

وقوله: ﴿وَأَنَا خَيْرُ الْمُنزِلِينَ ﴾ أي: خير من أكرم الأضياف وأحسن إليهم، وأجلسهم أحسن الطعام.

## وهذا سيد ولد آدم ﷺ

بل هذا سيد ولد آدم. . . محمد بن عبد الله عَلَيْكُم الذي كان أكرم الناس لأضيافه وكان يوصى الأمة بإكرام الضيف بل شهدت له خديجة ولي الإكرام الضيف على قبل البعثة .

\* فعندما عاد النبى عَلَيْكُم إليها بعد نزول الوحى عليه وهو يرتجف فؤاده ويقول: الزملوني زملوني . . . فلما قال لها: الوالله يا خديجة لقد خشيت على نفسي . . . وإذا بها تقول له: كلا والله ما يخزيك الله أبداً، إنك لتصل الرحم، وتحمل الكلّ ، وتكسب المعدوم، وتقرى الضيف، وتعين على نوائب الحق(٢).

\* فإذا كان هذا هو حال النبي عَرِّاتُ منهم قبل البعثة فكيف يكون حاله بعد البعثة؟

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) مختصر تفسير ابن كثير/ محمد نسيب الرفاعي (٢/ ٤٥١ ، ٤٥١).

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف: الآية: (٥٩).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخارى (٤) كتاب بدء الوحى، ومسلم (١٦٠) كتاب الإيمان.

## أبوبكرالصديق يزي

وهذا أبو بكر الصديق لما خرج مهاجرًا نحو أرض الحبشة حتى بلغ برك الغماد لقيه ابن الدغنة - وهو سيد القارة- فقال: أين تريد يا أبا بكر؟ فقال أبوبكر: أخرجنى قومى، فأريد أن أسيح فى الأرض، وأعبد ربى، قال ابن الدغنة: فإن مثلك يا أبا بكر لا يُخرج ولا يُخرج، إنك تكسب المعدوم وتصل الرحم وتحمل الكلَّ وتقرى المضيف وتعين على نوائب الحق...

## أبو أيوب الأنصاري يضيف رسول الله عن الله

وها هى صورة مشرقة سطرها أبو أيوب الأنصارى رطي عندما فاز بنزول النبى عالي منها في بيته لمدة سبعة أشهر.

## آداب الضيافة (١)

إن تقديم الطعام إلى الإخوان فيه فضل كثير، قال الحسن: كل نفقة ينفقها الرجل يُحاسب عليها إلا نفقته على إخوانه في الطعام فإن الله أكرم من أن يسأله عن ذلك، . . . وقال على وطفى: لأن أجمع إخواني على صناع من طعام أحب إلى من أن أعتق رقبة .

به ومن المعلوم أنه ما من إنسان إلا وقد يستضيف أحدًا في بيته، إما من الأقارب، أو من الجيران، أو من الإخوان، أو من غيرهم. والضيافة من آداب الإسلام التي اهتم بها، وشرع لها آدابًا لكلا الطرفين. للضيف

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه البخاري (۲۲۹۸) كتاب الحوالات.

<sup>(</sup>٣) بتصرف من (موعظة المؤمنين) للقاسمي، (فقه الأخلاق) للشيخ مصطفى العدوى، (موسوعة الآداب الإسلامية) للشيخ عبد العزيز ندا.

- النبي النبي الكرام الفيف والكرام الفيف وللمضيف. وينبغى لكل منهما أن يتأدب بهذه الآداب حتى تؤتى الضيافة ثمرتها، فمن هذه الآداب:

## القسم الأول آداب تتعلق بصاحب الضيافة

## الأدب الأول، النية الصالحة،

وذلك بأن ينوى صاحب الضيافة التماس الأجر فى ضيافت لإخوانه وإطعامه لهم، وحسن استقباله لهم، وينوى الضيف التماس الأجر فى تلبية الدعوة، وزيارة أخيه. فكلهم مأجورون على ذلك.

## الأدب الثاني، عدم التكلف للضيف،

فينبغى لصاحب البيت ألا يتكلف فوق طاقته، أو يحملها الكثير الأجل إكرام ضيف، بل يقدم لهم في حدود الموجود عنده، مع إكرامهم. فإن إبراهيم عليه السلام قد ذبح لضيوفه عجلاً سمينًا وشواه وقربه إليهم. فجاء بشيء من خير ما عنده. قال تعالى: ﴿ فَرَاعَ إِلَىٰ أَهْلِهِ فَجَاءَ بِعِجْلِ سَمِينٍ ﴾(١).

لكن لا ينبغى أن يقلب الإنسان بيته رأسًا على عقب لاستقبال الضيف، ويتجشم الكثير من النفقة، فإن هذا ليس من هدى النبى على واصحابه. كما أن فيه مشقة على النفس، وتحميل لها ما لا تطبق، وقد يؤدى اعتياد هذا إلى كراهية استقبال الضيف أصلاً.

كان الفضيل يقول: إنما تقاطع الناس بالتكلُّف يدعو أحدهم فيتكلف له فيقطعه عن الرجوع إليه.

#### الأدب الثالث؛ حسن استقبال الضيف؛

فينبخى لصاحب الضيافة أن يحسن استقبال ضيفه بالتبسم، وطلاقة

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات: الآية: (٢٦).

الوجه، وعبارات الترحيب والبشر، فإن هذا مما يشرح صدورهم، ويجعلهم يشعرون بمكانتهم عند أخيهم صاحب الضيافة. وبعض الناس لا يهش، ولا يبش، ولا يبتسم في وجوه الضيفان، بل ربما عبس في وجوههم، أو تجهم، فشعروا بالحرج، والصدود، وربما لم يكرروا زيارته، بل ربما رجع بعضهم لسوء الاستقبال. ومهما قدم لضيوفه من واجبات الضيافة، فلا غني عن حسن الاستقبال.

#### الأدب الرابع؛ استعمال أطيب الكلمات في محادثتهم؛

\* قال ابن حبان رحمه الله:

«ومن إكرام الضيف طيب الكلام، وطلاقة الوجه، والخدمة بالنفس فإنه لا يذل من خدم أضيافه، كما لا يعز من استخدمهم، أو طلب لقراه أجراً»(١).

وقالوا: «من تمام الضيافة: الطلاقة عند أول وهلة، وإطالة الحديث عند الماكلة»(٢).

## الأدب الخامس، إجلاس الضيف في مكان لائق،

وهذا من كرم الضيافة، أن يُجلس صاحب المكان أضيافه في مكان يليق بهم، من مجلس ونحوه بحيث يكونون مرتاحين في المجلس، ولا يكون المجلس كاشفًا لأهل البيت، أو في مكان قد تفوح فيه رائحة كريهة على الضيف، أو نحو ذلك. وهكذا لا يقعدهم في مكان متسخ أوفى مكان شكله غير لائق. فليس هذا من كرم الضيافة.

الأدب السادس؛ ألا تخص ضيفًا بالحديث دون سائر الضيوف،

وإذا كان معك أكــــثر من ضيف، فأقبل على كـــل واحدِ منهم بوجهك،

<sup>(</sup>١) روضة العقلاء ص ٢٦١

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين للجاحظ (١/ ١٠)...

ولا تخص أحدًا دون الآخر بحديثك، أو شيء من ضيافتك، وحاول أن تتلمس رضى كل واحد منهم، فقد كان رسول الله على الكرم الناس لضيوفه، فقد كان يعطى كل واحد من ضيوفه نصيبه ولا يحسب ضيفه أن أحدًا أكرم عليه منه (١).

## الأدب السابع: تعجيل الضيافة وتقديم الطعام على وجه السرعة،

فلا ينبغى أن تشرك الضيف يتلوى من الجوع والعطش، ويزهد فى مجلسك بل قد يستأذنك للخروج من عندك، أو يخرج بلا استئذان! فعليك أن تبادر بتقديم ما تيسر عندك على وجه السرعة، ثم ما تلاه شيئًا فشيئًا إن لم يتيسر لك تقديم الجميع دفعة واحدة. وقد أرشد إلى ذلك القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿ هَلُ أَتَاكَ حَدِيثُ ضَيْف إِبْرَاهِيمَ الْمُكْرَمِينَ آ ] إِذْ دَخَلُوا عَلَيْه فَقَالُوا سَلامًا قَالَ سَلامًا قَالَ سَلامً قَوْمٌ مُنكرُونَ آ فَ فَرَاغَ إِلَىٰ أَهْله فَجَاء بَعِجْل سَمِينِ آ فَقَربَهُ إِلَيْهِمْ فَالَ الله الله واليوم الضيف، فذهب، وأعد الطعام اللائق، وجاء به على عَجَل. وهذا من حق الضيف، فذهب، وأعد الطعام اللائق، وجاء به على عَجَل. وهذا من حق الضيف، فذهب، وأعد الطعام اللائق، وجاء به على عَجَل. وهذا من حق الضيف. وإكرام الضيف من الأمور الواجبة التي أمر بها النبي عَلَيْ الله واليوم واعتبرها من خصال الإيمان، فقال عَيْنِ : "ومن كان يؤمن بالله واليوم الأخر؛ فليكرم ضيفه أبدًا.

\* قال حاتم الأصم: العجلة من الشيطان إلا في خمسة فهإنها من سنة رسول الله عليه المعام الضيف، وتجهيز الميت، وتزويج البكر، وقيضاء الدين، والتوبة من الذنب.

#### الأدب الثامن: إحضار الطعام للضيف في مكانه،

فهـذا من أدب القرآن الذي أرشد إليه، وذلك كما في قـوله تعالى عن

<sup>(</sup>١) دلائل النبوة لابي نعيم (ص: ٥٥٥).

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات: الآيات: (٢٤- ٢٧).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخارى (٦٠١٨) كتاب الأدب، ومسلم (٤٧) كتاب الإيمان.

إبراهيم: ﴿ فَقُرَّبُهُ إِلَيْهُم ﴾ (١) فأحضر لهم الطعام في مكانهم. وهذا هو الأصل، لكن إذا تعارف أهل البلد على أن منجلس الطعام غير منجلس الاستقبال، وأن ينتقل الضيف إلى مجلس الطعام، فلا حرج في ذلك.

## الأدب التاسع، ترتيب الأطعمة بتقديم الفاكهة أولاً،

ترتيب الأطعمة بتقديم الفاكهة أولا إن كانت فذلك أوفق في الطب، فإنها أسرع استحالة، فينبغي أن تقع في أسفل المعدة. وفي القرآن تنبيه على تقديم الفاكهة في قوله تعالى: ﴿ وَفَاكِهَة مِمَّا يَتَخَيَّرُونَ ﴾ (٢) ثم قال: ﴿ وَلَحْم طَيْر مِمّاً يَشْتَهُونَ ﴾ (٣) ثم أفضل ما يقدم بعد الفاكهة اللحم والثريد، فإن جمع إليه حلاوة بعده فقد جمع الطيبات ودل على حصول الإكرام باللحم قوله في ضيف إبراهيم إذا أحضر العجل الحنية أي: المحنوذ وهو الذي أجيد نضجه وهو أحد معنى الإكرام أعنى: تقديم اللحم.

## الأدب العاشر؛ أن يقدم ألطف ألوان الطعام؛

أن يقدم من الألوان ألطفها حتى يستوفى منها ما يريد ولا يكثر الأكل بعده. وعادة المترفين تقديم الغليظ؛ ليستأنف حركة الشهوة بمصادفة اللطيف بعده، وهو خلاف السنة فإنه حيلة في استكثار الأكل، ويستحب أن يقدم جميع الألوان دفعة أو يخبر بما عنده (١)، وقد قال تعالى: ﴿ فَرَاغَ إِلَىٰ أَهْلِهِ فَجَاءَ بعجل هزيل، ولا ضعيف.

## الأدب الحادي عشر، خدمة صاحب البيث الضيوف بنفسه،

فهذا مما أرشد إليه القرآن الكريم في قصة إبراهيم عليه السلام، فإنه كما

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات: الآية: (٢٧).

<sup>(</sup>٣) سورة الواقعة: الآية: (٢٠).

<sup>(</sup>٣) سورة الواقعة: الآية: (٢١).

<sup>(</sup>١) موعظة المؤمنين (ص: ١٣٥).

<sup>(</sup>٥) سورة الذاريات: الآية: (٢٦).

فهنا قام إبراهيم عليه السلام بخدمة الأضياف بنفسه. وقد بوَّب عليها البخارى رحمه الله في صحيحه، فقال: «باب إكرام الضيف، وخدمته إياه بنفسه»(۲). ولا شك أن هذا أبلغ في خدمة الضيف وإكرامهم.

## الأدب الثاني عشر، عدم رفع الطعام حتى يشبع الضيف،

أن لا يبادر إلى رفع الألوان قبل تمكنهم من الاستيفاء حتى يرفعوا الأيدى عنها، فلعل منهم من يكون بقية ذلك اللون أشهى عنده مما استحضروه أو بقيت فيه حاجة إلى الأكل فيتنغص عليه بالمبادرة (٣).

#### الأدب الثالث عشر، أن يكون الطعام كافياً للضيوف،

أن يقدم الطعام قدر الكفاية، فإن التقليل عن الكفاية نقص في المروءة والزيادة عليه تصنع. قال ابن مسعود وطي : نُهينا أن نجيب دعوة من يباهي بطعامه. وكره جماعة من الصحابة أكل طعام المباهاة، وينبغي أن يعزل أولا نصيب أهل البيت حتى لا تكون أعينهم طامحة إلى رجوع شيء منه، فلعله لا يرجع فتضيق صدورهم، وتنطلق في الضيفان السنتهم (3).

## الأدب الرابع عشر، أن يتجمل لاستقبال ضيوفه،

وينبغى أن تتجمل للأضياف، وتستقبلهم فى جميل الثياب وحسن المنظر: وقد قال عمر لرسول الله على الله، اشتر هذه، فالبسها لوفد الناس إذا قدموا عليك، (٥).

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات: الآيتان: (٢٦، ٢٧).

<sup>(</sup>۲) فتح الباری (۱۰/ ۵۱۸).

<sup>(</sup>٣) موعظة المؤمنين (ص: ١٣٥).

<sup>(</sup>٤) موعظة المؤمنين (ص: ١٣٦).

<sup>(</sup>ه) اخرجه البخارى حديث ٦٠٨١ ، ومسلم ٢٠٦٨ من حديث عبد الله بن عمر زائع قال: رأى عمر على رجل حلة من إستبرق، فأتى بها النبى على فقال: يا رسول الله اشتر هذه فالبها لوفد الناس إذا قدموا علميك، فقال: وإنما يلبس الحرير من لا خلاق له...... قلت: وإنما ردها النبى على عمر قوله: (فالبها لوفد الناس).

## الأدب الخامس عشر ألا ينسى أقاربه والمساعش ألا

وينبغى أن لا يهمل أقاربه فى ضيافته فإن إهمالهم إيحاش وقطع رحم، وكذلك يراعى الترتيب فى أصدقائه ومعارفه، فإن فى تخصيص البعض إيحاشًا لقلوب الباقين، وينبغى أن لا يقصد بدعوته المباهاة والتفاخر بل استمالة قلوب الإخوان، وإدخال السرور على قلوب المؤمنين، وينبغى أن لا يدعو من يعلم أنه يشق عليه الإجابة، وإذا حضر تأذَّى بالحاضرين بسبب من الأسباب وينبغى أن لا يدعو إلا من يحب إجابته (١).

#### الأدب السادس عشر، عدم دعوة أهل البدع،

فلا تدعو أهل بدعة إلى طعام لإحياء بدعتهم، فإن فى ذلك نوعًا من التعاون على الإثم والعدوان، وأيضًا فإن الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ اللَّهِ سَبَحَانُه وَتَعَالَى يَقُولُ: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ اللَّهِ سَبَحَانُه وَعَالَى عَوْلُ: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ اللَّهُ مِنْ يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ وَإِمَّا يُسْيَنَّكَ الشَّيْطَانُ فَلا تَقْعُدْ بَعْدَ الذَّكْرَىٰ مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ (٢).

وقال سبحانه: ﴿ وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آيَاتِ اللَّه يُكْفَرُ بِهَا وَيُ سَبِحانه: ﴿ وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آيَاتِ اللَّهَ يَكُفُرُ بِهَا وَيُلِا تَقْعُدُوا مَعْهُمْ حَتَّىٰ يَخُوضُوا فِي حَدِيث غَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذًا مَثْلُهُمْ إِنَّ اللّهَ جَامِعُ الْمُنَافِقِينَ وَالْكَافِرِينَ فِي جَهَنَّمَ جَمِيعًا ﴾ (٣). وكذلك لا تدعو قومًا يتآمرون على فعل منكر من المنكرات للتآمر على المنكر في بيتك.

## الأدب السابع عشر، اهتمام الزوجة بأضياف زوجها،

ومنها اهتمام الزوجة أيضًا بأضياف زوجها: فقد قال فريق من المفسرين في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَامْرَأَتُهُ قَائِمَةٌ ﴾(٤).

أي: قائمة على خدمة أضياف روجها، وعلى ذلك جملة أمثلة أخرى.

<sup>(</sup>١) موعظة المؤمنين (ص: ١٣٣).

<sup>(</sup>٢) سورة الانعام: الآية: (٦٨).

<sup>(</sup>٣) سورة النساه: الآية: (١٤٠) .

<sup>(</sup>٤) سورة هود: الآية: (٧١) .

وقد كان هناك عروس تخدم أضياف زوجها على عهد رسول الله على الأدب الثامن عشر، عدم النظر إلى طعام الضيف،

من أدب الطعمام أن لصاحب الضيف أن يسنظر في ضيف، هل يأكل أم لا؟ وذلك ينبغي أن يكون بتلفت ومسارقة لا بتحديد النظر.

روى أن أعرابيًا أكل مع سليمان بن عبد الملك، فرأى سليمان في لقمة الأعرابي شعرة، فقال له: أزل الشعرة عن لقمتك، فقال له: أتنظر إلى نظر من يرى الشعرة في لقمتى؟! والله لا أكلت معك.

## الأدب التاسع عشر، تقسيم الطعام على الضيوف،

وقد يكون مع الأضياف من هو يستحى، ومنهم من هو جرىء، فقد يأكل الجرىء حق الحيى، وخاصة إن كان في الطعام نوع جيد مرغوب، فلك حينئذ أن تقسم عليهم الجيد المرغوب لكل قطعة منه.

## الأدب العشرون، يجوز أن تترك الأضياف يأكلوا وحدهم إن أرادوا ذلك

وإن شئت أن تأكل مع الأضياف أكلت، وإن شئت أن تتركهم يأكلوا وحدهم أكلوا، وإن شاؤوا فُرادى، وإن شاؤوا أكلوا مجتمعين، وإن كان الاجتماع أقرب إلى البركة، ومن أدلة ما ذكرنا ما يلى:

\* قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَأْكُلُوا جَمْيِعًا أَوْ أَشْتَاتًا ﴾ (٢) اى مجتمعين أو متفرقين.

الأدب الحادى والعشرون، يجوز أن ترسل أضيافك إلى غيرك إذا لم يكن عندك طعام،

ويجوز لك أن ترسل أضيافك إلى غيرك من إخوانك المسلمين، كى يضيفوهم إذا لم يكن عندك ما تُضيفهم به، أو إذا كان هناك عذر آخر ولكن

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخارى (٥٥٩٧) كتاب الأشربة، ومسلم (٢٠٠٦) كتاب الأشربة.

<sup>(</sup>٢) سورة النور: الآية: (٦١).

بعد أن تستأذنهم.

\* دل على ذلك ما أخرجه البخارى ومسلم من حديث أبى هريرة وطفي قال: جاء رجل إلى رسول الله عَيْنِ فقال: إنى مجهود، فأرسل إلى بعض نسائه، فقالت: والذى بعثك بالحق ما عندى إلا ماء، ثم أرسل إلى أخرى فقالت مثل ذلك، حتى قلن كلهن مثل ذلك: لا، والذى بعثك بالحق ما عندى إلا ماء، فقال: قمن يضيف هذا الليلة، رحمه الله، فقام رجل من عندى إلا ماء، فقال: أنا يا رسول الله، فانطلق به إلى رحله، وقد تقدم هذا الحديث مطولا (۱).

وفى الصحيحين من حديث حبد الرحمن بن أبى بكر ظفى: أن أصحاب الصفة كانوا ناسًا فقراء، وإن رسول الله عليظ قال مرة: قمن كان عنده طعام اثنين؛ فليذهب بشلالة، ومن كان عنده طعام أربعة فليذهب بخامس، بسادس، (٢).

#### الأدب الثاني والعشرون، الإحسان إلى الضيف مدة إقامته:

وذلك بتوفير مكان مناسب لـ للنوم، وكف ضجيج الأولاد عنه، وتقديم منشفة نظيفة له، وتقريب الوسادة له، وتجهيز الحمام له، وتقريب الطيب، وتقديم المرآة ليتجمل بالنظر فيها، ونحو ذلك.

## الأدب الثالث والمشرون، إعطاء الضيف حقه،

وجائزة الضيف على ما جاء في السنة يوم وليلة، والضيافة ثلاثة أيام بلياليها، ولا تلزم الضيافة فوق ذلك، بل ما زاد، فهو صدقة.

وقد جعل النبى عَلَيْكُ للضيف وللزوار حقًا، فقال لعبد الله بن عمرو: •وإن لزورك عليك حقًا...، (٣) والزور: هم الزوار والأضياف.

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخارى (٣٧٩٨) كتاب المناقب، ومسلم (٢٠٥٤) كتاب الأشرية.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخارى (٣٥٨١) كتاب المناقب، ومسلم (٢٠٥٧) كتاب الأشربة.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخارى (١٩٧٤) كتاب الصوم، ومسلم (١١٥٩) كتاب الصيام.

وقال عَنْ الله واليوم الآخر، فليكرم ضيفه جائزته، يوم وليلة. والضيافة ثلاثة أيام، فما بعد ذلك فهو صدقة، ولا يحل له أن يثوى عنده حتى يُحرجه ا(١).

## الأدب الرابع والعشرون، خروج صاحب البيت مع ضيفه إلى الباب مودعًا،

فإذا أراد الضيف الانصراف، فينبغى أن يوصله صاحب البيت بنفسه إلى باب الدار، وهذا من احترام الضيف وإكرامه. فلا يقعد صاحب البيت فى مكانه، ويأذن للضيف بالانصراف، بل يخرج يودعه بنفسه. زار أبو عبيد الإمام أحمد فى منزله، قال: «فلما أردت القيام قام معى، قلت: لا تفعل يا أبا عبد الله، فقال: قال الشعبى: من تمام زيارة الزائر أن تمشى معه إلى باب الدار وتأخذ بركابه....»(٢).

#### الأدب الخامس والعشرون، تقديم هدية للضيف،

وإذا كان بوسعك أن تهدى لضيفك هدية عند انصرافه فافعل جزاك الله خيراً. قال النبي عَرِّاتُهُم : «أجيزوا الوفد بنحو ما كنت أجيزهم»(٣).

وقال عَلَيْكُم: اتهادوا تحابوا الله الله الله الله الله الله عظيم في نشر المحبة بين المسلمين.

#### الأدب السادس والعشرون، الدغاء له بالخير وتذكيره بالله،

وينبغى أن تدعـو لضيفك بخـيرى الدنيا والآخـرة، وأن تُذكره بالله جل

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٦٠١٩) كتاب الأدب، ومسلم (٤٨) كتاب اللقطة.

<sup>(</sup>٣) الأداب الشرعية (٣/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٣) مشفق عليه: رواه البخارى (٣٠٥٣) كتاب الجهاد والسير، ومسلم (١٦٣٧) كتاب الوصية، قال النووى رحمه الله تعالى: قال العلماه: هذا أمر منه علين المجازة الوفود وضيافتهم وإكرامهم تطيبًا لنفوسهم، وترغيبًا لغيرهم من المؤلفة قلوبهم ونحوهم، وإعانة لهم على سفوهم.

<sup>(</sup>٤) حسن: رواه البيهقي (٦/ ١٦٩)، والبسخاري في الأدب المفرد (٥٩٤)، وأبو يعلى (٩/١١)، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في الإرواء (١٦٠١).

وعلا وأن تُشعره بأنك سعدت بزيارته، وأن تكرار زيارته ستزيد من سعادتك.

الأدب السابع والعشرون، عدم الدخول وإغلاق الباب إلا بعد انصرافه،

فلا يدخل صاحب البيت، ولا يغلق الباب إلا بعد أن ينصرف الضيف، ويركب دابته، أو يمشى. فإن هذا من إكرامه، واحترامه، والتلطف معه. ولا ينبغى للمسلم إهمال مثل هذه الآداب.

## القسم الثاني آداب الضيف

## الأدب الأول، إجابة الدعوة إذا دُعي،

فينبغى للضيف إذا دُعى أن يلبى الدعوة، فإن هذا من حق المسلم على أخيه المسلم، كما قال على المسلم على المسلم على المسلم ست: ... وإذا دعاك فأجبه ..... فينبغى له إجابة الدعوة. ما لم يكن فيها منكر لا يقدر على تغييره، أو يعلم أن صاحب الدعوة ماله من حرام.

#### الأدب الثاني، ألا يتريص وقت طعامهم،

فليس من السنة أن يقصد قومًا متربصًا لوقت طعامهم فيدخل عليهم وقت الأكل فإن ذلك من المفاجأة، وقد نُهى عنه، . . . قال الله تعالى: ﴿ لا تَدْخُلُوا بُيُوتَ النّبِيِّ إِلاَّ أَن يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَىٰ طَعَامٍ غَيْرَ نَاظِرِينَ إِنَاهُ ﴾ (٢) يعنى: منتظرين حينه ونضجه، أما إذا كان جائعًا فقصد بعض إخوانه ليطعمه ولم يتربص به وقت أكله فلا بأس به، وفيه إعانه لأخيه على حيازة ثواب الإطعام، وهي عادة السلف.

## الأدب الثالث: أن يكون مدخله مدخل خير على أهل البيت،

وذلك بأن يكون سببًا لإسعادهم وإدخال السرور عليهم وإخبارهم

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢١٦٢) كتاب السلام.

<sup>(</sup>٢) سورة الاحزاب: الآية: (٥٣).

عَيِّنِ : المتهادوا تحابواا (١).

## الأدب الرابع، التأدب بآداب الاستئذان والزيارة،

فيختار الوقت المناسب، ويطرق الباب برفق، ولا يستقبل الباب من تلقاء وجهه، ويبدأ بالسلام، ويعرف بنفسه، ويغض بصره، ولا يرفع صوته، ويقعد حيث يجلسه صاحب البيت، ولا يكثر التأمل فيما حوله، ولا يحاول التجسس على أهله البيت، ولا يطيل الزيارة دون ضرورة، ويستأذن عند انصرافه، ولا يمشى إلا أن يأذن له صاحب البيت، وغير ذلك.

## الأدب الخامس، أن يُسمى الله عند دخول البيت،

وهذا من السنن المنسية بين أكثر السناس... فصاحب البيت قد ينسى التسمية عند دخول السيت... والضيف قد ينسى التسمية عند دخول البيت... مع أن الله عز وجل قد جعل التسمية عند دخول البيت سببًا في حفظ البيت من دخول الشياطين.

## الأدب السادس؛ أن يلتزم الضيف آداب الحضور

قال القاسمى: وأما الحضور: فأدبه أن يدخل الدار ولا يتصدر فيأخذ أحسن الأماكن بل يتواضع ولا يطول الانتظار عليهم، ولا يعجل بحيث يفاجئهم قبل تمام الاستعداد، ولا يضيق المكان على الحاضرين بالزحمة، بل إن أشار إليه صاحب المكان بموضع لا يخالفه ألبته، فإنه قد يكون رتب في نفسه موضع كل واحد فمخالفته تشوش عليه، ولا يجلس في مقابلة باب الحجرة الذي للنساء وستسرهم، ولا يكثر النظر إلى الموضع الذي يخرج منه الطعام فإنه دليل على الشره، ويخص بالتحية والسؤال من يقرب منه إذا جلس، وإذا دخل ضيف للمبيت فليعرفه صاحب المنزل عند دخوله القبلة العلامة الالباني رحمه الله في الإرواء (١٦٠١)، والبخاري في الأدب المفرد (٩٤٥)، وابو يعلى (١١/٩)، وحنه العلامة الالباني رحمه الله في الإرواء (١٦٠١).

وبيت الماء وموضع الوضوء، وأن يغسل صاحب المنزل يده قبل القوم وقبل الطعام؛ لأنه يدعو الناس إلى كرمه، ويتأخر في آخر الطعام عنهم وعلى الضيف إذا دخل فرأى منكراً أن يغيره إن قدر وإلا أنكر بلسانه وانصرف(١).

## الأدب السابع، ألا يقترح الضيف طعامًا بعينه،

للزائر أن لا يقترح ولا يتحكم بشىء بعينه فربما يشق على المزور إحضاره فإن خيره أخوه بين طعامين؛ فليختر أيسرهما عليه فإن علم أنه يُسرُّ باقتراحه ويتيسر عليه ذلك فلا يكره له الاقتسراح. قال بعضهم: الأكل على ثلاثة أنواع: مع الفقراء بالإثار، ومع الإخوان بالانبساط، ومع أبناء الدنيا بالأدب(٢).

## الأدب الثامن، غض البصر،

غَض بصرك أيها الضيف عن النظر إلى عورات البيوت، ولا تنتهك حرماتها، فهذا أمر الله لك: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَذْكَىٰ لَهُمْ إِنَّ اللّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ۞ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ فُرُوجَهُمْ فَلُهُ فَرِيدٌ وانظر إلى حديث رسول الله عَيْمِ اللهَ الذي أَخرجه البخارى ومسلم ففيه أن النبي عَيْمِ قال: «لو أن امراءا اطلع عليك أخرجه البخارى ومسلم ففيه أن النبي عَيْمِ في عال: «لو أن امراءا اطلع عليك بغير إذن، فحذفته بحصاة، ففقات عينه لم يكن عليك جناح»(٤).

## الأدب التاسع: حفظ السمع،

أيها الضيف العزيز: احفظ سمعك عن استماع المحرمات، فإن الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ إِنَّ السِّمْعُ وَالْبُصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَٰئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) موعظة المؤمنين (ص: ١٣٤).

<sup>(</sup>٣) موعظة المؤمنين (ص: ١٣٣).

<sup>(</sup>٣) سورة النور: الأيتان: (٣٠، ٣١).

<sup>(</sup>٤) مضق عليه: رواه البخاري (٦٨٨٨) كتاب الديات، ومسلم (٢١٥٨) كتاب الأداب.

<sup>(</sup>٥) سورة الإسراء: الآية: (٣٦).

وقال النبى عَيْنِ : «من استمع إلى قوم وهم له كارهون أو يضرون منه، صُبُّ في أذنه الآنك يوم القيامة» (١). – الآنك: أي الرصاص المُذاب.

#### الأدب العاشر، ألا يثير الفتن بين أفراد الأسرة،

وذلك بأن يفشى أسرار بعض أفراد الأسرة إلى الآخرين، فيكون ذلك سببًا في إثارة الفتن والمشاكل في البيت. . . وبخاصة إذا كان ذلك بين الزوج وزوجه، فقد قال عَبِينِ السين منا من خبّب امرأة على زوجها، أو عبدًا على سيده (٢).

## الأدب الحادي عشر، ألا يتناجى إلا بالبر والتقوى،

أيها الضيف العزيز: إذا تناجيت فلا تتناج إلا بالبر والتقوى، كما قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينُ آمَنُوا إِذَا تَنَاجَيْتُمْ فَلا تَتَنَاجُواْ بِالْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَمَعْصِيتِ الرَّسُولِ وَتَنَاجُواْ بِالْبِرِّ وَالتَّقُوى وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي إِلَيْه تُحْشَرُونَ ﴾ (٣).

وتذكر قول الله عز وجل: ﴿ لا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِن نَجُواهُمْ إِلاَّ مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَة أَوْ مَعْرُوفَ أَوْ إِصَالَاحٍ مِنْ النَّاسِ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ الْبَغَاءُ مُرْضَاتِ اللَّهِ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجُراً عَظِيمًا ﴾ (1).

## الأدب الثاني عشر، أن يحذر من الفيبة والنميمة،

وعلى الضيف الكريم أن يحذر من الغيبة والنميمة حتى لا يؤثم أهل البيت بالقيل والقال، واغتياب المؤمنين والمؤمنات. . . بل عليه أن يكون ذاكرًا لله ومصليًا على رسول الله عليه المناه على أبواب البر.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٢٠٤٢) كتاب التعبير.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أبو داود (٢١٧٥) كتاب الطلاق، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٥٤٣٧).

<sup>(</sup>٣) سورة المجادلة: الآية: (٩).

<sup>(</sup>٤) سورة النساء: الآية: (١١٤).

#### الأدب الثالث عشر، ألا يخلو بامرأة أخيه،

أيها الضيف الكريم: لا تخلو بامرأة أخيك المضيف لك ولا بإحدى محارمه فالخلوة بالمرأة الأجنبية محرمة، . . . قال النبى عَرَابُ : «لا يخلون رجل بامرأة، فإن الشيطان ثالثهما» (١) .

وقال عليه المصلاة والسلام: «إياكم والدخول على النساء» فقال رجل من الأنصار: يا رسول الله، أفرأيت الحمو<sup>(۲)</sup>؟ قال: «الحمو الموت»<sup>(۲)</sup>.

## · الأدب الرابع عشر، إذا قرب إليه الطعام فليأكل،

## وينبغى إذا قُرب الطعام للضيف أن يأكل:

فإن الخليل إبراهيم عَلَيْكُم لما رأى أيدى الملائكة لا تصل إلى طعامه، خاف منهم، وظن أنهم يريدون به شرًا، لخروجهم عن المعتاد فالضيف الذى لا يأكل – بلا سبب وبلا عذر- يثير الريب والشكوك في نفس أهل البيت.

ومن ثم يتألق المثل القائل في بلادنا لمن أكلوا سويًا: (قد أكلنا معًا عيشًا وملحًا) فهذا يعنى: أن بينهما مودة.

وقد قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَأَىٰ أَيْدِيهُمْ لا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً ﴾ (١). الأدب الخامس عشر، ألا يعيب الضيف طعامًا قط،

وعلى الضيف ألا يعيب طعامًا قط. . . فإن أعجبه الطعام أكل منه ، وإن لم يعجبه تركه ، واعتذر لصاحب البيت بأسلوب مهذب لا يحرج صاحب البيت ولا يحرج زوجته التي أعدت هذا الطعام . فإن النبي عائلتهم ما عاب طعامًا قط ، كان إذا اشتهى شيئًا أكله ، وإن كرهه تركه (٥).

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (١١٥)، وقال شعيب الأرناؤوط : إسناده صحيح رجاله ثقات رجال الشيخين.

<sup>(</sup>٢) الحمو: أخو الزوج وما أشبهه من أقارب الزوج كابن العم ونحوه.

<sup>(</sup>٣) منفق عليه: رواه البخارى (٩٣٢٠) كتاب النكاح، ومسلم (٢١٧٢) كتاب السلام، والمعنى أي: خطر دخول الغريب على المرأة وخلوته بها كخطر الموت.

<sup>(</sup>٤) سورة هود: الآية : (٧٠).

<sup>(</sup>٥) متفق عليه: رواه البخارى (٩٠٩٥) كتاب الأطعمة، ومسلم (٢٠٦٤) كتاب الأشربة,

فيلزمها جميعًا عند جلوسه للأكل مع المضيف، ولا يقصر في الالتزام بها، فإن ذلك من إحسان المرء إلى نفسه، وإلى أخيه، وفي لزومها الخير الكثير، والبركة على الطرفين، وكذلك حتى لا يمل صاحب الضيافة من ضيفه.

## الأدب السابع عشر، أن يحمد الله بعد الطعام أو الشراب،

فإذا أكلت أيها الضيف أكلة؛ فاحمد الله عليها، وإذا شربت شربة فاحمد الله عليها، وإذا شربت شربة فاحمد الله عليها؛ فإن النبى علين الله الرضى عن العبد أن يأكل الأكلة، فيحمده عليها، أو يشرب الشربة، فيحمده عليها أو يشرب الشربة، فيحمده عليها أو يشرب الشربة أو يشربة أو يشرب الشربة أو يشرب الشربة أو يشربة أو يشرب الشربة أو يشرب الشربة أو يشرب

الأدب الثامن عشر، إذا كان صائمًا صيام تطوع فله أن يتم صومه وله أن يفطر،

أيها الضيف ألكريم:

آن كنت صائمًا صوم تطوع، فلك أن تتم صومك، وتدعو لأخيك بالبركة، ولك كذلك أن تفطر عند أخيك وتُدخل السرور عليه:

أخرج مسلم من جديث جابر وطي قال: قال رسول الله عَلَيْكُم : ﴿إِذَا دُعَى الحدكم إلى طعام، فليُجب فإن شاء طعم وإن شاء ترك (٢).

وعند مسلم من حديث أبى هريرة أيضًا قال: قال رسول الله عَيْنِهُمْ : «إذا دعى أحدكم، فليجب فإن كان صائمًا فليُصلُ (٢)، وإن كان مفطرًا فليطعم (٤).

الأدب التاسع عشر، ألا يثقل على صاحب الضيافة حتى يُحرجه،

فإذا وجد الضيف أن صاحب البيت رقيق الحال، أو لا يستطيع أن يقوم

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٧٣٤) كتاب الذكر والدهاه.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (١٤٣٠) كتاب النكاح.

 <sup>(</sup>٣) المراد: الدعاء لأهل البيت بالبركة، وقيل: الصلاة الشرعية بركوعها وسجودها، ويؤيده الحديث الذي أوردته بعده.

<sup>(1)</sup> صحيح: رواه مسلم (١٤٣١) كتاب النكاح.

بواجب الضيافة كما ينبغى، فإنه لا يطيل المكث عنده بحيث يجعله يشعر بالحرج، أو الضيق، أو يدفعه إلى اغتياب الضيف، أو الشعور بالإثم، أو الاستدانة، ونحو ذلك. كما قال عَيْنَ : «ولا يحل له أن يشوى عنده حتى يُحرجه» (١).

إلا إذا كان يفرح ويسعد بوجودك، وعنده من السعة ما يقدمه لك من غير إحراج له، فلا بأس بالمقام حينئذ لانتفاء الحرج، واستئناس صاحب البيت بك.

## الأدب العشرون؛ أن يشكر الضيف صاحب الضيافة،

فينبغى للضيف أن يشكر صاحب الضيافة على حسن استضافته، فإن هذا مما يدعو إليه الإسلام، قال عربي الناس، لم يشكر الناس، لم يشكر الله، (٢) وكذلك فإن النبى عربي دعا لمن أكرمه، فقال لسعد بسن عبادة بعد أن أطعمه: «أفطر عندكم الصائمون، وأكل طعامكم الأبرار، وصلت عليكم الملائكة» (٣) ودعا عربي لعبد الله بن بسر بعدما أطعمه فقال: «اللهم بارك لهم فيما رزقتهم، واغفر لهم وارحمهم (٤).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخارى (٦١٣٥) كتاب الأدب.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه الترمذي (١٩٥٥) كتاب البر والصلة، وأحمد (١٠٨٨٧)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٦٥٤١).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أبو داود (٣٨٥٤) كتباب الأطعمة، وأحبمد (١١٧٦٧)، وصحبحه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (١٢٢٦).

<sup>(1)</sup> صحيح: رواه مسلم (٢٠٤٢) كتاب الأشربة.



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# النبى راه وإخلاص النصيحة

وها نحن نتخيل مرة أخرى أننا نسير في شوارع المدينة المنورة التي لطالما سار فيها النبي عائلي وأصحابه. ولطالما تشرفت تلك البقعة المباركة بوجودهم.

وها نحن نتجه مباشرة إلى بيت النبى عَلَيْكُمْ - الذى هو أعظم بيت فى الكون كله رغم بساطته وتواضعه - لنسعد برؤية النبى عَلَيْكُمْ ونستأنس بمجالسته وترتوى قلوبنا بكلامه العذب الطيب.

فلما طرقنا الباب فتح لنا الحبيب المصطفى عِيَّاتُهُم وأَذِن لنا بالدخول. \* فلما دخلنا على النبي عَيَّاتُهُم وجدناه جالسًا مع بعض أصحابه.

وبعد فترة دخل عليه الصحابى الجليل جرير بن عبد الله رَخْتُ وكان قد جاء ليبايع النبى عَلِيَاتُهُم . . فبايعه على إقام الصلاة وإيتاء الزكاة والنُّصح لكل مسلم(١).

ثم نظر النبى عَلِيَا الله المسحابه ليسوضح لهم قدر ومكانة السنصيحة في الإسلام فقال لهم: «الدين النصيحة»(٢).

به فتعالوا بنا لنتعايش بقلوبنا وأرواحنا مع النصيحة ومكانتها في ظل هذا الدين العظيم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٨) كتاب الإيمان - ومسلم (٥٦) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٥٥) كتاب الإيمان.

ها هو خُلق عظيم من أخسلاق الرسول عَلَيْكُم ينبغى أن نستحلى به... ألا وهو خُلق النصيحة.

فالمسلم لا بد أن يحب الخير لإخوانه ولا بد أن يحرص على جلب المنافع لهم ودفع المصائب عنهم. . . وهنا يأتى دور هذا الخُلق العظيم - ألا وهو النصيحة - .

فإذا جاءك جارك أو صاحبك أو قريب لك يستشيرك في أى أمر من أمور دينه أو دنياه فلا بد أن تقدم له النصيحة الخالصة دون غش أو خداع... فتنصحه بما فيه مصلحته فهذا حق من حقوق إخوانك عليك.

\* فتعالوا بنا لنتعايش بقلوبنا وأرواحنا مع خُلق النصيحة.

## مكانة النصيحة في الإسلام

إن النصحية لها مكانة عظيمة في دين الله - جل وعلا- وذلك لما يترتب عليها من صلاح المجتمع ونقائه وطهارته.

ومن المعلوم أن بذل النصيحة من أعظم مقومات ترسيخ الأخوة الإيمانية في المجتمع المسلم وبخاصة إذا كانت النصيحة خالصة لوجه الله وخرجت برحمة وحنان وبصورة تجعل الإنسان يشعر بحرص إخوانه على إيصال الجير إليه.

\* ومن أجل مكانة النصيحة في دين الله - جل وعلا- جعلها النبي عبد الدين وقوامه فقال عائلي الله النبي النصيحة ا(١).

ولقد كان النبى عَيَّاتُ دائمًا يبذل الوصية والنصيحة لأصحابه تلخفه وللأمة من بعدهم.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٥٥) كتاب الإيمان، من حديث تميم الدارى فطَّك، ورواه البخارى معلقًا باب الدين النصيحة لله ولرسوله ولائمة المسلمين...

\* فهذا رجل يأتيه ويقول للنبي عَرَاكُم أوصني فيقول له: «أوصيك أن تستحي من الله تعالى، كما تستحي من الرجل الصالح من قومك» (١).

. . ويقول عَنْظَيْ لرجل آخر: «أوصيك أن لا تكون لعانًا»(٢).

ويقول لرجل آخر: «أوصيك بتقوى الله تعالى؛ فإنه رأس كل شيء، وعليك بالجهاد فإنه رهبانية الإسلام، وعليك بذكر الله تعالى، وتلاوة القرآن، فإنه روحك في السماء، وذكرك في الأرض»(٣).

وفى رواية: «أوصيك بتقوى الله تعالى، فى سسر أمرك وعلانيته، وإذا اسأت فاحسن، ولا تسألن أحدًا شيئًا، ولا تقبض أمانة، ولا تقض بين اثنين (١٠).

- بل عندما طلب الصحابة أن يوصيهم وصية مودع قال لهم على المناق المناق المناق المناق المناق الله والسمع والطاعة، وإن أمر عليكم عبد حبشى، فإنه من يعش منكم بعدى فسيرى اختلافا كثيرا، فعليكم بسنتى وسنة الخلفاء المهديين الراشدين، تمسكوا بها، وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة الها المناق المنا

ن - وجاءت وصيته علي الجار فقال علي الوصيكم بالجار ١٥٠٠.

<sup>(</sup>١) صحيع: رواه الطبراني في الكبير (٦٩/٦)، من حديث سعيند بن يزيد الأزدى الأفخه، وصنحمحه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٧٤١).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أحمد (٢٠١٥٥) أول مسند البصريين، من حديث جُـرَمُوز الهُجَـيْمي، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (١٧٢٩).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أحمد (١١٣٦٥) باقى مسند المكثرين، عن أبى سعيد الحدرى الله المسلمة العلامة العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٥٥٥).

<sup>(</sup>٤) حسن: رواه أحمد (٢١٠٦٣) مسند الأنصار تلاقه، من حديث أبى ذر تيني ، وحسنه العلامة الألبائي رحمه الله في صحيح الجامع (٢٥٤٤).

<sup>(</sup>ه) صحيح: رواه أبو داود (٤٦٠٧) كتاب السنة، والترمذى (٢٦٧٦) كتاب العلم، وابن ماجه (٤٢) فى مقدمة سننه، والدارمى (٩٥) فى مقدمة سننه، وأحسمد (١٦٦٩٤) مسند السناميسين، من حديث العرباض بن سارية تؤلي، وصححه العلامة الألباني رحمه الله فى السلسلة الصحيحة (٢٧٣٥).

<sup>(</sup>٦) صحيح: رواه الطبراني في الكبير (٨/ ١١١)، والخبرائطي في مكارم الأخبلاق عن أبي أمامة، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٢٥٤٨).

ولا عجب فى ذلك فلقد أوصاه جبريل (عليه السلام) بالجار كثيرًا... قال علين «ما زال جبريل يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيورثه الاالم.

- بل وجاءت وصية النبي عَرَّاتُ باصحابه رَاقَ فقال عَرَاقُ الله المحاب المحابي عُمَال عَرَاقُ الله الله الله المحابى ثم الذين يلونهم ... الالا) .

وقال عَيْكُم : «أوصيكم بالأنصار فإنهم كرشى وعيبتى، وقد قيضوا الذي عليهم، وبقى الذي لهم، فاقبلوا من محسنهم وتجاوزوا عن مسيئهم (٣).

\* هكذا كان النبى عَلَيْكُم يتعهد أصحابه وأمته بالوصية والنصيحة فتعالوا بنا لنتعايش بقلوبنا مع خُلق من أخلاق الرسول عَلَيْكُم عسى الله أن يرزقنا صحبته في الجنة.

## بذل النصيحة من صفات الأنبياء

ولقد كان الأنبياء يبذلون النصيحة لقومهم من أجل أن يأخذوا بأيديهم إلى طاعة الله -جل وعلا-.

قال تعالى مخبراً عن نبيه نوح - عليه السلام - أنه قال لقومه: ﴿ أُبَلِغُكُمْ رَاكُ لِللَّهُ مَنَ اللَّهُ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾(1) .

وقال تعالى مخبراً عن نبيه هود - عليه السلام - أنه قـال لقومه: ﴿ أَبَلِغُكُمْ رَالُونُ لَكُمْ نَاصِحٌ أَمِينٌ ﴾ (٥) .

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: رواه البخارى (۲۰۱۶) كتاب الأدب، ومسلم (۲۲۲۶) كتاب البر والصلة والأداب، من حديث عائشة المنتج.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه الترمذى (٢١٦٥) كتاب الفتن، وابن ماجه (٢٣٦٣) كتاب الأحكام، وأحمد (١١٥) صحيح: رواه المسرين بالجنة، من حديث عمر بن الحطاب ولات ، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٢٥٤٦).

 <sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخارى (٢٧٩٩) كتاب المناقب، ومسلم (٢٥١٠) كتاب فضائل الصحابة، عن أنس ألطته.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف: الآية: (٦٢).

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف: الآية: (٦٨).

وقال تعالى مخبراً عن نبيه صالح - عليه السلام - أنه قال لقومه: ﴿ يَا قَوْمِ لَقَوْمُ اللَّهُ اللَّهُ مُا لَا تُعَبُّونَ النَّاصِحِينَ ﴾ (١).

\* وقال تعالى مخبراً عن نبيه شعيب - عليه السلام - أنه قال لقومه: ﴿ يَا قَوْم لَقَدْ أَبُلَغْتُكُمْ رِسَالاتِ رَبَّى وَنَصَحْتُ لَكُمْ فَكَيْفَ آسَىٰ عَلَىٰ قَوْمٍ كَافرينَ ﴾ (٢).

\* ووصى إبراهيم - عليه السلام - بنيه بأن يموتوا على الإسلام . . . . قال تعالى : ﴿ وَوَصَىٰ بِهَا إِبْرَاهِيمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَا بَنِيَّ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَىٰ لَكُمُ الدِّينَ فَلا تَعَالَى : ﴿ وَوَصَىٰ بِهَا إِبْرَاهِيمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَا بَنِيَّ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَىٰ لَكُمُ الدِّينَ فَلا تَعُوتُنَ إِلاَ وَأَنتُم مُسْلَمُونَ ﴾ (٣) .

\* بل كان الصالحون يحرصون على بذل النصيحة...

فها هو الرجل الذي جاء من أقسمى المدينة ليبذل النصيحة لنبى الله موسى - عليه السلام - كما وصفه الحق -جل وعلا- فقال: ﴿ وَجَاءَ رَجُلٌ مِنْ أَقْصَا الْمَدِينَةِ يَسْعَىٰ قَالَ يَا مُومَىٰ إِنَّ الْمَلاَ يَاتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَاخْرُجْ إِنِّي لَكَ مِنَ النَّاصِحِينَ ﴾ (٤) .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية: (٧٩).

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: الآية: (٩٣).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية: (١٣٢).

سورة القصص: الآية: (۲۰).

## النبى ره يه ينذل للأمة النصيحة الخالصة

\* عن سليمان بن بريدة عن أبيه راه قال: «كان رسول الله عليه إذا أمر أميرا على جيش أو سرية، أوصاه في خاصت بتقوى الله، ومن معه من المسلمين خيرا، ثم قال: «اغزوا باسم الله، وفي سبيل الله، قاتلوا من كفر بالله، اغزوا ولا تغلوا ولا تغلوا، ولا تقتلوا وليداً... الحديث (۱).

فشهد الصحابة أن النبى عَرَّا قد بلَّغ وأدى ونصح لهم وللأمة من بعدهم . . . ونحن (والله) نشهد أن النبى عَرِّا في قد بلغ وأدى الذى عليه ونصح لنا ولم يترك خيرًا إلا وقد دلنا عليه ولم يترك شرًا إلا وقد حذرنا منه - بأبى هو وأمى عَرَّا إلى - .

## وها هو ﷺ يعلمهم بذل النصيحة

وكان النبى عَائِمً أُصحابه وأمته من بعدهم بذل النصيحة والتواصى فيما بينهم ليسعدوا في الدنيا بطاعة الله - جمل وعلا- وفي الأخرة بجنته ورضوانه - سبحانه وتعالى-.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٧٣١) كتاب الجهاد والسير.

<sup>(</sup>٣) صحبيع: رواه أبو داود (١٩٠٥) كتباب المناسك، وابن ماجمه (٣٠٧٤) كتباب المناسك، والدارمى (١٨٥٠) كتاب المناسك، من حديث جبابر بن عبد الله وظفيًا، وصححه العلاممة الألباني رحمه الله في صحبح سنن أبي داود، والحديث أصله في مسلم (١٢١٨) كتاب الحج.

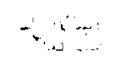
أَسِلَقَالَ عَلَيْكُمْ: الحق المسلم على المسلم ست: إذا لقيته فسلم عليه، وإذا دعاك فأجبه، وإذا استنصحك فانصح له، وإذا عطس فحمد الله فشمّته، وإذا مرض فعده وإذا مات فاتبعه (١).

ج. وقال رسول الله عَيَّا : «إذا نصح العبد لسيده وأحسن عبادة الله فله أجره مرتين (٢).

وفي رواية: قال رسول الله عَيْنَ : «للمملوك الذي يحسن عبادة ربه، ويؤدي إلى سيده الذي له عليه من الحق والنصيحة والطاعة أجران» (٣).

وقال رسول الله عِيَّكِم: «ما من عبد يسترعيه الله رعية فلم يحطها بنُصحه لم يجد رائحة الجنة» (٤).

## مبايعة على النصح لكل مسلم



عن جريـر بن عبد السله برائي قال: «بايعت النبى عَالَىٰ على إقسام الصلاة وايتاء الزكاة والنصح لكل مسلم»(٥).

\* قال الإمام النووى -رحمه الله-: ومما يتعلق بحديث جرير منقبة ومكرمة لجرير فرافخ رواها الحافظ أبو القاسم الطبراني بإسناده، اختصارها أن جريراً أمر مولاه أن يشترى له فرساً، فاشترى له فرساً بشلائمائة درهم، وجاء به وبصاحبه لينقده الثمن، فقال جرير لصاحب الفرس: فرسك خير

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢١٦٢) كتاب السلام، من حديث أبي هريرة ليلكه .

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخارى (٢٥٥٠) كتاب العتق، ومسلم (١٦٦٤) كتاب الأيمان، من حديث عبدالله ابن عمر نظي .

<sup>(</sup>٣) مشفق عليه: رواه البخارى (٢٥٥١) كتاب العتق، ومسلم (١٥٤) كتاب الإيسان، من حديث أبي موسى الأشعرى نطيخه.

<sup>(1)</sup> متفق عليه: رواه البخارى (٧١٥٠) كتاب الأحكام، ومسلم (١٤٢) كتاب الإيمان، من حديث مُعْقِل ابن يسار المزنى الطفته، واللفظ للبخارى.

<sup>(</sup>ه) متفق عليه: رواه البخارى (٥٨) كتاب الإيمان، ومسلم (٥٦) كتاب الإيمان، من حديث جرير بن عبد الله نظير.

من ثلاثمائة درهم، أتبيعه بأربعمائة درهم؟ قال: ذلك إليك يا أبا عبد الله فقال: فرسك خير من ذلك أتبيعه بخمسمائة درهم؟ ثم لم يزل يزيده مائة فمائة، وصاحبه يرضى وجرير يقول: فرسك خير إلى أن بلغ ثمانمائة درهم فاشتراه بها، فقيل له في ذلك. قال: إنى بايعت رسول الله على النصح لكل مسلم(١).

## من روائع نُصح النبي عَنَّى

المدح.. هو مفتاح القلوب..

نعم.. من أجمل مهارات الكلام أن تكون مبدعًا في تعويد نفسك على اكتشاف صواب الآخرين.. ومدحهم والثناء عليهم به.. قبل الانتباه إلى خطئهم..

ويتأكد ذلك عندما تريد أن تُنبِّه شخصًا إلى خطأ ما...

كثير من الناس يَرُد النصيحة لا لأجل تَكبَّره عنها.. أو عدم اقــتناعه بخطئه..

وإنما لأن الناصح لم يسلك الطريق الصحيح لتقديم النصيحة. .

هُبُ أنك ذهبت إلى مستشفى حكومي للعلاج. .

فلما أقبلت إلى موظف الاستقبال فإذا وراء الزجاج شاب مراهق يقلب جريدة بين يديه. . وبيده سيجارة . . غير مبال بما حوله . .

وإذا شيخ كبير أعمى يقف مُتعَبًا في يده اليمنى طفل صغير.. وفي الأخرى ورقة الكشف ينتظر أن يحوله الموظف إلى الطبيب..

وإذا بجانبه عـجوز كـبيـرة بيدها طفلـة تبكى وقد تمكنت الحـمى من جــدها. وتنتظر أيضًا الموظف أن يفـرغ من قراءة أخـبار ناديه المفـضل

ليحولها لطبيب الأطفال..

لما رأيت هذا المنظر ثارت أعصابك - ولا نلومك على ذلك - فصرخت بالموظف: هيه!! أنت جالس في مستشفى أو في... أما تخاف الله؟!! المرضى يثنون من الألم وأنت تقرأ جريدة!!

لا... وتدخن أيضًا!!

والله إنه أمرٌ عجيب.. مثلك ما يُربِّيه إلا شكوى لمدير المستشفى.. أو المفروض أن تُفصَل من عملك..

وبدأت تقذف هذه العبارات كالبرق عليه. .

هب أنه لم يرد عليك . . ولم يقابل صراخك بصراخ . .

هب فعلاً أنه ألقى جريدته. . وأنهى تحويل المرضى إلى الأطباء . .

هل تعتبر نفسك نجحت في حل المشكلة؟!

كلا. . أنت هنا عالجـت الموقف لكنك لم تعـالج المشكلة . . لأنه وإن استجاب لك الآن إلا أنه سيعود إلى تصرفه المشين غدًا وبعد غد . .

إذًا كيف أتصرف؟!!

تعالَ إليه واكظم غيظك. . '

تعامل مع الموقف بعقل لا بعاطفة...

لا تدع المناظر المؤذية تؤثر في تصرفاتك..

ابتسم، وإن كنت مُغضَبًا، وإن كانت الابتسامة صفراء لا مشكلة، ابتسم، وقل: السلام عليكم. . سيرد وهو ينظر إلى صورة لاعبه المفضل: عليكم السلام . . انتظر لحظة . .

قل أى كلمة تجعله يلتفت إليك.. كأن تقول: كيف الحال؟.. مــاًك الله بالخير.. سيرفع رأسه - حتـماً - إليك ويقول: الحمد لله بخير.. في هذه المرحلة تكون قد قطعت نصف المشوار..

تلطُّف إليه بأي عبارة تمدحه بها..

قل له مثلاً: هل تُصدق المفروض أن مثلك ما يعمل في استقبال مستشفى. . سيتغير ويقول: لماذا؟

قل: لأن هذا الوجه المنيسر إذا رآه المريض زال مرضه فلا يحتاج إلى طبيب..

سيبتسم متعجبًا من جرأتك - يا بطل -.. وتنبلج أساريره.. وقد صار الآن مهيئًا لقبول النصيحة..

ويقول: ماذا عندك؟

عندها قل: يا أخى الحبيب! ترى هذا الشيخ الكبير.. وهذه العجوز المسكينة.. ليتك تنهى لهما إجراءات الدخول على الطبيب..

سيتناول أوراقهما.. ويحولهما للطبيب.. ثم يتناول ورقبتك.. فإذا انتهى منك وسلمك الورقة..

فقل له: سبحان الله!.. هذه أول مرة أراك ومع ذلك فقد دخلت إلى قلبي.. لا أدري كيف!!

والله إنك أحب إلى من آلاف الناس. . (وفعلاً أنت صادق فهو مسلم أحب إليك حتمًا من ملايين الكفار). .

سيفرح ويشكر لك لُطفك...

فقل: وعندى كلمات أود أن تسمعها لكنى أخاف أن تُغضبك..

سيقول: لا. . لا. . تفضَّل. .

عندها قدم له النصيحة..

أنت قد مَنَّ الله عليك بهذه الوظيفة . . وفي واجهة المستشفى . . وأنت قدوة لغيرك . . فليتك تـتلطف قليلاً مع المرضى . . وتهتم بهم . . لعل دعوة صالحة تُرفع لك في ظلمة الليل من فم عجوز عابدة . . . أو شيخ زاهد . .

اجزم أنه سيخفض رأسه وأنت تتكلم. . ويردد: أشكرك. . جزاك الله خيرًا. .

وكذلك استعمل هذه الأساليب مع كل شخص تعالج سلوكه. .

مثل: شخص يتهاون بالصلاة. .

أو أب يهمل بناته فيتكشفن. . ويتساهلن بالحجاب. .

أو شاب عاق لوالديه. .

لأجل أن يقبلوا منك لا بد أن تمارس المهارات المناسبة. .

نعم.. استخدم العبارات اللطيفة في إصلاح خطإ الآخر.. كن مؤدبًا..

محترمًا لرأيه. . قل له: أنا ما أنصحك إلا لأني أعلم أنك تقبل النصح. .

وفى التنزيل العزيز يقول الله: ﴿ إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى ۚ نَجُواَكُمْ مَدَقَةً ﴾ (١).

وقد كان المربى الحكيم عَيَّاتُهُم يُستعمل طرقًا ومهارات تجعل من يُعَدل سلوكهم لا يملكون إلا أن يقبلوا منه..

أراد عِنْ الله الله الله الله الله المعاد بن جبل ذكرًا يقوله بعد الصلاة. .

فأقبل إلى معاذ وقال: «يا معاذا.. والله إنى أحبك.. فلا تدعن في دبر كل صلاة أن تقول: اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك....

بالله عليك . . ما علاقة المقطع الأول من الكلام «والله إني أحبك» . .

بالمقطع الثاني: ﴿ لا تدعن أن تقول: اللهم أعنى على ذكرك؟!!

قد يكون الأنسب لقوله: «إنى أحبك» أن يقول بعدها وأريد أن أزوجك ابنتي - مثلاً - أو أعطيك مالاً.. أو أدعوك إلى طعام..

ولكن أن يتبع خبر المحبة تعليمه ذكرًا من أذكار الصلاة..!! فهذا يحتاج إلى تأمل..

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة: الآية:(١٣).

أثدرى ما موقع قوله: «والله إنى أحبك»؟ إنه التهيئة لقبول النصيحة... بمشاعر صادقة.. فإذا ارتاحت نفس معاذ واستبشر، أعطاه النصيحة..

\* وفى موقف آخر...

قبض عرب الله بن مسعود بيده اليمنى، ثم وضع يده اليسرى فوقها، كنوع من العطف والتهيئة، ثم قال: «يا عبد الله!... إذا جلست فى التشهد فقل: التحيات لله والصلوات والطيبات، السلام عليك أيها النبى ورحمة الله وبركاته...».

حفظها عبد الله ووعاها...

ومضت سنوات ومات رسول الله عَلَيْكُم . .

فكان عبد الله يفخر بذلك ويقول: علمنى رسول الله عَيَّاتُ التشهد وكَفَّى بين كفيه . .

\*وفى يوم آخر لاحظ عَلِيَّا أَنْ عَمْرَ ثَلِثَ إِذَا طَافَ بِالْكَعْبَةُ وَحَاذَى الْحَجْرُ الْأُسْوِدُ زَاحَمُ النَّاسُ وَقَبَّلُهُ.. وكان صلبًا قوى البدن.. وربما زاحم الضعفاء..

فأراد عَلَيْكُم أن يقدم له نصيحة.. فقال - على سبيل التهيئة لقبول النصيحة - «يا عمر! إنك رجل قوى..» فرح عمر بهذا الثناء...

فقال عَيْنِهِ : «فلا نزاحمن عند الحجر...».

\* ومرة أراد أن ينصبح ابن عمر بقيام الليل.. فقال: «نِعم الرجل عبد الله لو كان يقوم الليل..». .

وفى رواية قال: "يا عبد الله! لا تكن مثل فلان.. كان يقوم الليل.. فترك قيام الليل..».

نعم.. كان عَرِّا الله الله الأسلوب الراثع مع جميع الناس.. ومع الوجهاء خاصة..

فِي بداية بعثة النبي عَلَيْكُمْ . . كان الناس ما بين مُقبل ومُدبر . .

وكان رجل فى المدينة اسمه: سويد بن الصامت وكان رجلاً شريفًا فى قومه. . عاقلاً شاعرًا . . يحفظ كلام الحكماء . . حتى قيل: إنه كان يحفظ كل ما روى عن لقمان الحكيم . . .

حتى بلغ من إعجاب الناس به أنهم كانوا يسمونه: الكامل. . ؛ لِجُلده وشعره. . وشرفه ونسبه . .

وهو الذي يقول:

ألا ربُّ من تدعو صديقًا ولو ترى

مقالته بالغبيب ساءك ما يفرى

مقالته كالشهد ما كان شاهدا

وبالغيب مأثور على ثغيرة النحر

بسيرك باديه وتحت أديميه

نميمة خش تبترى صقب الظّهر

تبسيسن لك العسيشان مسا هو كساتم

من الغلُّ والبغيضاء بالنظر الثسزر

قَدِم سويد بن الصامت يومًا إلى مكة حاجًا. . أو معتمرًا. .

فتحدث الناس بدخوله مكة . . وأقبلوا لرؤيته . .

فسمع النبى عَالِمُ الله به فأقبل عليه . . فدعاه إلى الله . . وإلى الإسلام . . وجعل يحدثه بالتوحيد والرسالة وأنه نبى يوحَى إليه قرآن . . وأن هذا القرآن هو كلام الله تعالى . . فيه عبر وأحكام . .

فقال له سوید: فلعل الذی معك مثل الذی معی؟!

فقال له رسول الله عِيْكُمْ : ١٩ما الذي معك؟! ١.

قال: معى مجلة لقمان - يعنى: حكمة لقمان..

فلم يُعنفه عَيَّا أو يحقره.. مع أنه يضاهى كلام الله بكلام البشر .. وإنما تلطَّف معه..

وقال عِنْ الله على ..٠.

فشرع سويد يقرأ ما يحفظ من كلام لقمان وحكّمه. .

ورسول الله عَرَّانِهُم يُستمع إليه بكل هدوووء. .

فلما انتهى سويد. .

قال عَرِيْكِ له: ﴿إِن هذا لكلامٌ حسن..٠.

ثم قال - مشوقًا لسويد -: «والذي معى أفضل من هذا.. قرآن أنزله الله تعالى على .. هو هدى ونور .. ، ثم تلا عليه رسول الله عليه القرآن . ، ودعاه إلى الإسلام . . وسويد يستمع مُنصتًا . .

فلما فرغ عِنْ الله من كلامه.

ظهر على سويد التأثر.. وقال: إن هذا لقول حسن. .

ثم انصرف سويد عن النبى عَلَيْكُم . . ولا يزال متأثرًا بما سمع . . فقدم المدينة على قومه . . فلم يلبث أن وقع قتال بين قبيلتى الأوس والخزرج . . وكان من قبيلة الأوس فقتلته الخزرج . .

وذلك قبل أن يهاجر النبي عَلَيْكُم إلى المدينة. .

ولا يُدرى هل أسلم أم لا؟ وإن كان رجالٌ من قومه ليـقولون: إنا لنراه قد قُتل وهو مسلم. .

فتأمل في تعامله عَيْنِهُم معه.. وكيف ملكه بأخلاقه ولم يعنف علمه.. (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) استمتع بحيانك / د . محمد العريفي (ص:٣٢٧-٣٣٢)،

## منزلة حديث (الدين النصيحة)

هذا الحديث جليل القدر وعظيم الشأن، ثم هو قليل الألفاظ، كثير الفوائد والمعانى، بل إن أحكام الإسلام داخلة تحته؛ لأنه ينص على أن عداد الدين وقوامه النصيحة، فبوجودها يبقى الدين قائمًا فى المسلمين، وبعدمها يدخل النقص على المسلمين فى جميع شؤون حياتهم. وأهمية هذا الحديث تأتى من أهمية النصيحة التى جعلها رسول الله عير قدوام الدين وعماده، وقد حد عير الناصح والمنصوح بشكل واضح؛ فالناصح هو كل مسلم آمن بالله ربًا، وبالإسلام دينًا، وبمحمد عير الإسلام وجب أن يكون ناصحًا.

أما المنصوح: فقد بينه عَيْنِ الله المنصوح: فقد بينه عَيْنِ النصيحة لله، ولكتابه، ولرسوله، ولأئمة المسلمين، وعامتهم.

ولربما يسأل المرء نفسه: كيف تكون النصيحة لهذه الأصناف؟ الجواب وبالله التوفيق:

1- النصيحة لله: النصيحة لله تعالى معناها منصرف إلى الإيمان به، ونفى الشريك عنه، وترك الإلحاد في صفاته، ووصفه بصفات الكمال والجلال كلها، وتنزيهه - سبحانه وتعالى - من جميع النقائص، والقيام بسطاعته، واجتناب معصيته، والحب فيه والبغض فيه، وموالاة من أطاعه ومعاداة من عصاه، وجهاد من كفر به، والاعتراف بنعمته وشكره عليها، والإخلاص في جميع الأمور والدعوة إلى جميع الأصناف المذكورة، والحث عليها، والتلطف مع جميع الناس ودعوتهم إليها، . . . . وخلاصة القول: أن يكون الإنسان مطيعًا لله بفعل أمره وترك نهيه، ووصفه بصفات الكمال والعظمة، وتنزيهه من النقص.

٧- النصيحة لكتاب الله: النصيحة لكتابه سبحانه وتعالى: الإيمان بأنه كلام الله تعالى - حروفه ومعانيه - منه بدأ وإليه يعود، مُنزَّل غير مخلوق، تكلم الله به حقًا، وألقاه إلى جبريل فنزل به جبريل - عليه السلام - على محمد علي الله به معمد الله به معمد الله المعمام بتلاوته والخشوع عندها، وحفظه، وتفسيره، والذّب عنه، ودحض تأويل المحرفين وتعرض الطاعنين، والتصديق بما فيه، والاعتقاد بأنه منهج للحياة شامل كامل صالح لكل زمان ومكان، وبذل ما في الوسع لإقامة حكمه، والعمل به، والوقوف عند أحكامه وتفهم علومه وأمثاله، والاعتبار بمواعظه، والتصديق بأخباره والتفكير في عجائبه، والعمل بمحكمه والتسليم لمتشابهه، والبحث عن عمومه وخصوصه وناسخه ومنسوخه، ونشر علومه. والاهتمام بتعلم وتعليمه عملاً بقوله علي المقالة عن عمومه وخصوصه وناسخه ومنسوخه، ونشر علومه. والاهتمام بتعلم وتعليمه عملاً بقوله علي المقرآن وعلم من تعلم القرآن وعلمه.

٣- النصيحة لرسول الله عرب النصيحة لرسول الله عرب تصديقه على الرسالة والإيمان بجميع ما جاء به، وطاعته في أمره ونهيه، ونُصرته حيًا ومينًا، ومعاداة من عاداه، وموالاة من والاه، وإعظام حقه، وتوقيره، وإحياء طريقته وسُنته، وبَثُ دعوته ونشر شريعته، ونفى التهمة عنها، ونشر علومها والتنفقه في معانيها، والتلطف في تعلمها وإعظامها، وإجلالها، والتأدُّب عند قراءتها والإمساك عن الكلام فيها بغير علم، وإجلال أهلها لانتسابهم إليها، والتخلقه والتأدب بآدابه، ومحبة أهل بيته وأصحابه، ومجانبة من ابتدع في سنته أو تعرض لأحد من أصحابه؛ فالنصيحة للرسول علي المناه على محبته حبًّا يفوق محبة النفس والأهل والولد والناس أجمعين عملاً بقوله عرب الله يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين المحمين المحم

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٢٧ ٥) كتاب فضائل القرآن.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (١٥). كتاب الإيمان، ومسلم (٤٤) كتاب الإيمان.

3- النصيحة لأثمة المسلمين: وتكون بإعانتهم على ما حُمُّلوا القيام به، ومعاونتهم على الحق وطاعتهم فيه، وتنبيههم وتذكيرهم برفق ولطف، وإعلامهم بما غفلوا عنه ما لم يبلغهم من حقوق المسلمين، وتألُّف قلوب الناس لطاعتهم، والاتصال بهم وإخبارهم بعيوبهم، وتذكيرهم بالله تعالى واليوم الآخر، وأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر، وحثهم على الزهد والورع والعدل، ومجانبة الظلم.

ومن النصيحة لهم الصلاة خلفهم، والجهاد معهم، وأداء الصدقات البهم، وترك الخروج بالسيف عليهم إذا ظهر منهم ضعف أو سوء عشرة أو فجور أو ظلم؛ ما أقاموا الصلاة، وأن لا يُغروا بالثناء الكاذب عليهم، وأن يُدعا لهم بالصلاح، وهذا كله على أن المراد بأئمة المسلمين؛ من يقومون بأمور المسلمين ويُحكِّمون شرع الله تعالى، وقد يتأول ذلك على الأئمة الذين هم العلماء فتكون نصيحتهم بتوقيرهم وأخذ العلم عنهم، واتباعهم في الأحكام وإحسان الظن بهم.

9- النصيحة لعامة المسلمين: هي في إرشادهم لمصالحهم في آخرتهم ودنياهم، وكُف ً الأذى عنهم؛ فيعلمهم ما يجهلونه من دينهم ويعينهم عليه بالقول والفعل، وستر عوراتهم وسلم خلاتهم، ودفع المضار عنهم، وجلب المنافع لهم، وأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر برفق وإخلاص، والشفقة عليهم، وتوقير كبيرهم، ورحمة صغيرهم، وترك غشهم وحسدهم، وأن يحب لهم ما يحب لنفسه من الخير، ويكره لهم ما يكره لنفسه من المكروه، والذّب عن أموالهم وأعراضهم وغير ذلك من أحوالهم بالقول والفعل، وحثّهم على التخلق بجميع ما ذكرناه من أنواع النصيحة وتنشيطهم إلى الطاعات.

# الدروس المستفادة من حديث «الدين النصيحة»

- ١- الأمر بالنصيحة، والتأكيد عليها، حتى جُعلت كأنها الدين كله
   للاعتناء بها.
  - ٧- إن النصيحة تُسمَّى دينًا وإسلامًا، والإسلام قائم على التناصح.
- ٣- إن على العالِم أن يأتى بالأمر المهم إجمالاً، ثم يأتى به تفصيلاً ليتأهب السامع فيتطلع إلى بيان هذا المجمل؛ فيكون أوقع فى النفس وأدعى للقبول.
- ٤- إن النصيحة واجبة على كل مسلم لأخيه المسلم في كل حال وزمان ومكان.
- والطاعة بالمعروف وإعانتهم على الخوروف وإعانتهم على الحق وإرشادهم فيما جهلوه أو غفلوا عنه، والوفاء بعهدهم وامتثال أمرهم على الحق.
- ٦- ومن الدروس المستفادة أن الدين يُطلق على العمل لكونه سَمَّى النصيحة دينًا.
- ٧- ومن الدروس المستفادة أيضًا أن الدين ليس عقيدة وعبادة فقط، ولا معاملة فقط، كما يقول البعض، وإنما عقيدة وعبادة ومعاملات ونظام حياة (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) النصيحة / عبد الله بن عبد الحميد الأثرى (ص:٧-١٢).

# المساحة عالية من إبراهيم بن أدهم

ذهب رجل مذنب إلى رجل من الصالحين اسمه: إبراهيم بن أدهم فقال له: إنى مُسرف على نفسى بالذنوب والمعاصى فاريد منك وصفة تجعلنى أبتعد عن الذنوب والمعاصى.

فقال له إبراهيم بن أدهم: سأخبرك بخمسة أشياء إن فعلتها فلن تكون من العُصاة.

فقال الرجل: هات ما عندك يا إبراهيم، فقال: الأولى إذا أردت أن تعصى الله فلا تأكل شيئًا من رزقه، فتعجب الرجل ثم قال متسائلاً: كيف تقول ذلك يا إبراهيم، والأرزاق كلها من عند الله؟ فقال: إذا كنت تعلم ذلك فهل يجدر بك أن تأكل من رزقه وتعصيه؟! قال: لا يا إبراهيم هات الثانية. فقال إبراهيم: إذا أردت أن تعصى الله فلا تسكن بلاده، فتعجب الرجل أكثر من تعجبه السابق ثم قال: كيف تقول ذلك يا إبراهيم؟ والبلاد كلها ملك لله، فقال له: إذا كنت تعلم ذلك فهل يجدر بك أن تسكن بلاده وتعصيه؟! قال: لا يا إبراهيم هات الثالثة فقال إبراهيم: إذا أردت أن تعصى الله فانظر مكانًا لا يراك فيه فاعصه فيه قال: كيف تقول ذلك يا إبراهيم؟ وهو أعلم بالسرائر - يعلم السر وأخفى - ويسمع دبيب النملة السوداء على الصخرة الصماء في الليلة الظلماء. فقال له إبراهيم: إذا كنت تعلم ذلك الصخرة الصماء في الليلة الظلماء. فقال له إبراهيم: إذا كنت تعلم ذلك فهل يجدر بك أن تعصيه؟! قال: لا، يا إبراهيم هات الرابعة.

فقال إبراهيم: إذا جاءك ملك الموت ليقبض روحك فقل له: أخرنى إلى أجل معدود. فقال الرجل: كيف تقول ذلك يا إبراهيم؟ والله تعالى يقول: ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لا يَسْتَأْخُرُونَ سَاعَةً وَلا يَسْتَقْدُمُونَ ﴾ (١)، فقال له: إذا كنت

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية: (٣٤).

تعلم ذلك فكيف ترجو النجاة؟! قال: نعم. هات الخامسة يا إبراهيم. فقال: إذا جاءك الزبانية -وهم ملائكة جمهنم- ليأخذوك إلى جهنم فلا تذهب معهم، قما كاد الرجل يستمع إلى هذه الخامسة حتى قال باكيًا: كفى يا إبراهيم، أنا استغفر الله وأتوب إليه. . . ولزم العبادة حتى فارق الحياة.

# اجعل لسانك عذبا

لا تخلو حياتنا من مواقف نحتاج فيها إلى تقديم توجيهات ونصائح للآخرين. . نقدمها إلى الولد. . الزوج . . الصديق . . الجار . . الأبوين تختلف نهايات النصائح . . باختلاف بداياتها . .

أعنى إن كانت البداية بأسلوب مناسب.. ومدخل لطيف.. انتهت كذلك.. وإن كانت بأسلوب جاف.. ومدخل عنيف.. انتهت كذلك..

عندما ننصح الناس. فنحن في الواقع نتسمامل من قلوبهم. لا أجسادهم. لذلك تجد بعض الأبناء يتقبل من أمه النصح ولا يتقبل من أبيه. أو العكس.

والطلاب يتقبلون من مُدرِّس دون الآخر.. وأول البراعة في النصيحة.. أن لا تكثر منها وتدقق على كل صغير وكبير.. حتى لا يشعر الآخرون أنك مراقب لحركاتهم وسكناتهم.. فتثقل عليهم..

ليس النغسبي بسيسًد في قسومسه

لكن سيسًد قسومه المتسغسابي

وإن استطعت أن تُقدم النصيحة على شكل اقتراح. . فافعل . .

مثال: قدمت زوجتك طعامك إليك. . وقد تعبت في صنعه وإعداده. .

ولكنه مالح. . فلا تقل: أوووه . . ما هذا الطعام؟ . .

أعوذ بالله!!

وضعت علبة ملح كاملة أأ

لا.. وإنما قل: لو قللت الملح في الطعام لكان أحسن. .

وكذلك لـو رأيت ولدك متسخ الملابس.. فقدم النـصيحـة على شكل اقتـراح.. لأن الناس لا يحبـون تلقّى الأوامر.. فـقل: لو تغيـر ملابسك بثياب أجمل..

ولو تأخر طالب عن مدرسته. قل: لو ما تتأخر عن مدرستك مرة أخرى. . أفضل . . استعمل هذه الأساليب دائمًا: ما رأيك لو فعلت كذا . . أقترح عليك كذا وكذا . .

فهذه الأساليب الرقيقة أحسن من قولك. . يا قليل الأدب. .

كم مرة قلت لك. . .

أنت ما تفهم..

إلى متى أعلمك؟!!

اجعله يحتفظ بماء وجهه. . ويشعر بقيمته حتى وهو مخطئ. .

أتدرى لماذا؟

لأن المقصود علاج أخطائه لا الانتقام منه أو إهانته. .

يعني يا جماعة.. بالعبارة الصزيحة: لا أحد يحب أن يتلقى الأوامر..

وانظر إلى المنهج النبوى في ذلك. .

أراد عَالَىٰ يومًا أن يوجُه عبد الله بن عمر للتعبُّد بصلاة الليل. . فما دعاه وقال: يا عبد الله قُم الليل. . وإنما قدم النصيحة على شكل اقتراح . . وقال: «نعم الرجل عبد الله لو كان يصلى من الليل».

ولمى رواية قال: "يا عبد الله لا تكن مثل فلان.. كان يقوم الليل فترك قيام الليل..

بل إن استطعت أن تلفت نظره إلى الأخطاء من حيث لا يشعر فهو أولى...

\*عطس رجل عند عبد الله بن المبارك. . فلم يقل الحمد لله . .

فقال عبد الله: ماذا يقول العاطس إذا عطس؟

قال: الحمد لله..

فقال عبد الله: يرحمك الله . . .

\* وكان رسول الله عَيْنِ كَذَلْكَ..

كان إذا انصرف من صلاة العصر.. دخل على نسائه واحدة واحدة.. فيدنو من إحداهن.. ويتحدث معها.. فدخل على زينب بنت جحش. فوجد عندها عسلاً.. وكان على العسل والحلواء.. فاخذ ياكل منه ويتحدث معها.. فاحتبس عندها أكثر ما كان يحتبس عند غيرها.. فغارت عائشة وحفصة.. وتواصنا من دخل عليها تقول له: أجد منك ريح مغافير.. وهو شراب حلو يشبه العلى.. ولكن له رائحة سيئة..

وكان عَالِمُ الله عليه أن يوجد منه الربح من بدنه أو فهه. . لأنه يناجى جبريل. ، ويناجى الناس. .

فلما دخل على حفصة . . سألته ماذا أكل؟

فقال: اشربت عسلاً عند زينب.. ١.

فقالت: إنى أجد منك ربح مغافير..

فقال: الابل شربت عسلاً.. ولن أعود له.. ١.

ثم قام ودخل على عائشة. . فقالت له عائشة مثل ذلك . .

ومضت الأيام. . وكشف الله له القضية كلها. .

وبعد أيام. . أسرُّ إلى حفصة ﴿ وَاللَّهُ عَدَيًّا . . فأظهرته . .

فدخل عليها يـومًا.. وعندها الشفاء بنت عبد الله.. وكـانت صحابية تتعلـم الطب.. وتعالج الناس.. فـأراد عِيْنِهُمُ أن يلفت نظر حفـصة إلى خطئها معه بأسلوب غير مباشر.. ليكون أرفق وأحسن.. فماذا فعل؟

ن فقال على الشفاء: «ألا تُعلَّمين هذه رقية النملة كما علمتيها الكتابة؟ [1].

ورقية النملة كلام كانت نساء العرب تقوله. . يعلم كل من سبمعه أنه كلام لا يضر ولا ينفع . .

ورقية النملة التي كانت تعرف بينهن أن يقال:

العروس تحتفل. .

وتختضب وتكتحل...

وكل شيء تفتعل. .

غير أن لا تعصى الرجل..

فأراد عَلَيْكُم بهذا المقال تأنيب حفصة والتأديب لها تعريضًا.. بأن تردد جملة: غير أن لا تعصى الرجل..

وما أجمل هذه الأساليب في علاج أخطاء الآخريـن ليبـقى الود في القلوب متينًا لا تهزه الأخطاء ولا تكدره كثرة النصائح..

\* أحد السلف استلف منه رجل كتابًا.. فردُّه إليه بعد أيام وعليه آثار طعام.. كأنه حمل عليه خبزًا أو عنبًا.. فسكت صاحب الكتاب..

وبعد أيام جاءه صاحب يستعمير منه كتمابًا آخر.. فأعطاه الكتاب في طبق..!!

فقال الرجل: إنما أريد الكتاب. . فما بال الطبق؟!

فقال: الكتاب لتقرأ فيه. . والطبق لتحمل عليه طعامك!!

فأخذ الكتاب. . ومضى . . فقد وصلت الرسالة . .

\* وأذكر أن أحدهم كان يعود إلى بيته ليلاً. . وينزع ثوبه . .

يعلقه على الشماعة.. وينام.. فتأتى زوجته.. وتفتح محفظة النقود..

ثم تأخذ بعض المال الموجود. . من فئة الريال . . والخمسة . .

فإذا استيقظ صباحًا وذهب إلى عمله. . واحتاج أن يحاسب في بقالة

ونحوها .. . لم يجد ذلك المال اليسير . . فتحيَّر الرجل . . تُرى أين ذهب المال؟! فراقبها . . حتى فهم القضية . .

فرجع إلى بيته يومًا. . وقد جعل في جيبه ضفدعًا!

ونزع ثوبه كالعادة.. واضطجع كهميئة النائم.. وهمو يراقب الثوب.. فأقبلت زوجته لتأخذ ما يتيسر.. كالعادة!!

أقبلت إلى الشوب تمشى رويدًا. . أدخلت يدها بهمدووء . . فلمست الضفدع . . فتحرك فجأة . . فصرخت : آآآه . . يدى . . ففتح الزوج عينيه . . وقال : آآآه . . جيبي . .

ليتنا نستعمل هذا الأسلسوب.. مع جميع الناس.. أولادنا إذا وقعوا في أخطاء.. ومع طلابنا..

\* نايف أحد الأصدقاء.. كان له أم صالحة.. لا ترضى أن يسبقى فى البيت صور أبدًا.. لأن الملائكة لا تدخل بيتًا فيه كلب ولا صورة..

كان عندها طفلة صغيرة.. عندها ألىعاب منتوعة.. إلا الدُّمى.. العرائس.. كانت الأم تمنعها من شراء الدُّمى والعرائس وتأذن لها في بقية أنواع الألعاب..

أهدت إليها خالتها دُمية.. عروسة تتكلم وتتحرك.. وقالت لها: العبى بها في غرفتك.. واحدرى أن تراها أمك.. وبعد يومين.. علمت الأم.. فأرادت أن تقدم النصيحة بأسلوب مناسب..

جلسوا صلى الطعام. فقالت أم نايف: يا أولاد. . !! من يومين. . وأنا أشعر أن البيت ليس فيه ملائكة!! لا أدرى لماذا خرجت. . لا حول ولا قوة إلا بالله . .

والبنت الصغيرة تسمع وهي ساكتة. .

وبعد الغداء رجعت الصغيرة إلى غرفتها. . فإذا بين يديها ألعاب

كثيرة.. والعروسة من بينها.. فالتقطتها.. وجاءت بها إلى الأم وقالت: ماما.. هذه التي طردت الملائكة.. افعلي بها ما شئت!!

فما أجمل هذه الأساليب ليكون أحدنا مُصلحًا لأخطاء الناس. . ناصحًا لهم وفي الوقت نفسه خفيف النفس عليهم غير مضجر ولا مُمل لهم. .

يعنى دع المنصوح يحتفظ بماء وجهه. . ويمكن أن تأكل العسل من غير أن تحطم الخلية . . لا تنصحه كأنه قد كفر بفعله . .

بل أحسِن الظن به.. واعتبر أنه وقع في الخطإ من غير قصد.. أو من غير أن يعلم..

كانت الخسمر في أول الإسلام لم تُحرَّم بعد. . ثم نزل تحريمها على مراحل. .

ففى المرحلة الأولى.. بغَّضهم الله تعالى فى الخسمر ولم يقطع بتحريمها.. فقال: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِنْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِنَّاسِ ﴾ (١).

ثم في المرحلة الثانية: حرَّم عليهم شربها قرب وقت الصلاة فقال: ﴿لا تَقُرُبُوا الصَّلاةَ وَأَنتُمْ سُكَارَىٰ حَتَىٰ تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ ﴾ (٢).. فصار الشخص لا يكاد أن يجد وقتًا لشرب الخمر لانشغاله بالصلوات وتتابعها..

ثم لمي المرحلة الأخيرة قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رَجْسُ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تَفْلِحُونَ ﴾ (٣). . فترك كل من كان يشربها شُربها وانتهوا عنها. .

إلا أن بعض الناس خارج المدينة لم يعلموا بالتحريم القطعى للخمر. . وفي يوم أقبل عامر بن ربيعة . . الصحابي الجليل . . من سفر . . فأهدى

<sup>(</sup>١)سورة البقرة: الآية: (٢١٩).

<sup>(</sup>٣)سورة النساء: الآية: (٤٣).

<sup>(</sup>٣)سورة المائدة: الآية: (٩٠).

لرسول الله عَالِيَكُمْ رَاوِية خَمِر ... جَرَة كَامَلَة عُلُوءَة خَمَرًا ... .

ولم يكن النبى عَيْسِهُم يشرب الخمر لا فى الجاهلية ولا فى الإسلام. . لكن الناس كانـوا يهدون إليه هدايا أحـيانًا لا ليستعملـها وإنما ليهـديها أو يبيعها. .

فكان بعضهم قد يهدى إليه ذهبًا أو حريرًا فلا يلبسه وإنما يهديه لزوجاته أو غيرهن..

نظر النبى عَلِيْكُ إلى الخمر مستغربًا.. والنفت إلى عامر بن ربيعة.. وقال: «أما علمت أنها قد حُرِّمت؟»..

قال: حُرَّمت؟! لا . . . ما علمت يا رسول الله . .

قال: «فإنها قد حُرمت»..

فحملها عامر..

فاسر اليه بعضهم بأن يبيعها . .

فسمعه النبي عَرِيْكُم فقال: «لا.. إن الله إذا حرم شيئًا.. حرم ثمنه)..

فأخذها رضى الله عنه فأهرقها على التراب(١)...

وانتبه أن تمدح نفسك وأنت تنصح. . فترفع نفسك وتسحب المنصوخ إلى القاع. .

لا أحد يرضى بذلك . . . . . .

بعض الآباء – مـثلاً –.. إذا نصح ولده بدأ يذكـر أمجـاده.. أنا كنت وكنت.. ولعل الولد يعلم تاريخ والده..!!

فإذا احتجت أن تضرب مثالاً وأنت تنصح فحاول جاهداً أن لا تضربه على نفسك فتذكر بطولاتك وأمجادك . . وإنما اضرب المثال بغيرك . . حتى لا يشعر المنصوح أنك تهينه وتمدح نفسك . . ، (٢).

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح.

<sup>(</sup>٢) استمتع بحياتك (٢٤٠-٢٤٥).

# اقبل نصيحة إخوانك

كان هناك ثلاثة من الأصدقاء (أحمد وفتحى وعصام) وكانوا يعيشون في مدينة جميلة تُطل علي البحر مباشرة وكانت مليئة بالحدائق والبساتين.

وكان الثلاثة مجتهدين في الدراسة ومتفوقين.

وفى نهاية كل أسبوع يخرجون سويًا فى نزهة لتجديد النشاط مرة أخرى فيرجعوا إلى دراستهم فى غاية التركيز والنشاط.

وفى يوم من الأيام خرجوا لنزهة جميلة إلى إحدى حدائق المدينة المطلة على البحر. . وأخذوا معهم الطعام والشراب والفاكهة واللعب التي سيلعبون بها.

فلما وصلوا وضعوا أغراضهم تحت إحدى الأشجار الوارفة وأخذوا يلعبون ويمرحون في الحديقة.

فلما حان وقت الصلاة ذهبوا إلى المسجد القريب وصلوا صلاة الظهر ثم عادوا وقد حان وقت الغداء فأخرجوا الطعام وجلسوا يأكلون الطعام الشهى الذى أعدته لهم والدة أحمد.

ولما انتهى الشلاثة من الغداء قيام أحيمد ونظف مكانه وكذلك فيعل عصيام.. أما فتيحى فقد ترك بقيايا الطعام في الحديقية وقال لهميا هيا بنا لنستمتع مره أخرى باللعب.

فقال له أحمد: يا فتحى. لماذا لا تنظف مكانك وتضع بقايا الطعام في سلة المهملات؟

فتحى: لأننا بعد قليل سوف نترك هذا المكان فلا يضرنى أن المكان نظيف أو غير نظيف.

عصام: لكن هذا لا يجوز يا فتحى لأن الإسلام دين النظافة ولأنك لابد أن تحب لأخيك ما تحب لنفسك. أحمد: نعم يا فتحى... وكذلك لابد أن تعلم أن بقايا الطعام التى تركتها سوف تتغير رائحتها وستؤذى من سيأتى بعدنا لنفس المكان، ونحن قد جئنا لهذا المكان فوجدناه نظيفًا ولابد أن نتركه نظيفًا.

\* ورغم كل هذا أصر فتحى على أن يترك بقايا الطعام.

\* فقال أحمد لعصام: أنا أستطيع أن أنظف مكان فتحى وأحمل بقايا طعامه إلى سلة المهملات ولكنى أريد أن ألقنه درسًا لا ينساه أبدًا.

\* وبالفعل بعد أسبوع ذهب الثلاثة كالعادة للنزهة واللعب فنزلوا في نفس المكان ووضعوا أغراضهم تحت نفس الشجرة.

فلما أرادوا أن يلعبوا قال فتحى: هيا نذهب إلى مكان آخر فإنى أشم رائحة كريهة في هذا المكان:

أحمد: ولكن يا فتحى هذا أفضل مكان في هذه الحديقة فكيف نتركه.

فتحى: ألا تشم هذه الرائحة الكريهة؟

أحمد: طبعًا أشمها وهى فعلاً رائحة كريهة جدًّا ولكنك لم تسأل نفسك عن سبب هذه الرائحة الكريهة.

فنظر فتحى فوجد أن بقايا الطعام التي تركها هنا منذ أسبوع قد تعفنت وتسببت في هذه الرائحة الكريهة.

فقال له عصام: أرأيت يا فتحى كيف أنك حرمتنا من اللعب في هذا المكان الجميل بسبب بقايا الطعام التي تركتها.

أحمد: بل ومن المؤكد أنك حرمت كثيرًا من الناس من أن يستمتعوا بهذا المكان بسبب هذه الرائحة.

فوضع فتحى رأسه فى الأرض وقال: أنا آسف . . . وسوف أنظف المكان فى فورًا ولن أفعل ذلك أبدًا . . . وأنتم على حق لأنه لو فعل كل إنسان فى الأماكن العامة مثلما فعلت فلن يبقى مكان نظيف فى المدينة أبدًا.

وبالفعل قام فتحى بتنظيف المكان وهو يشعر بالسعادة.

ثم أخذوا يلعبون ويستمتعون بهذه الحديقة الجميلة ويقولون: حقًا. - إن النظافة من الإيمان.

## آداب النصيحة

وهناك آداب ينبغي أن نتحلى بها عند بذل النصيحة لمن حولنا:

#### (١) أن تكون النصيحة خالصة لوجه الله،

بحيث لا يرجو الناصح إلا وجه الله والدار الآخرة ولا يكون ذلك لمطمع دنيوى أو لطلب الرياء والسمعة.

#### (٢) أن تكون عن دراية وعلم،

لأن الإنسان إذا لم يكن على علم فقد ينصح بمنكر، وقد ينهى عن معروف، فلابد من العلم بذات الأمر الذى فيه النصيحة، وليس شرط العلم أن يكون حافظًا للقرآن الكريم كاملاً، وحافظًا للصحيحين، لا، بل المقصود هو العلم بذات الأمر المنصوح به.

#### (٣) أن يتحلى الناصح بخلق الرفق؛

كذلك على الناصح أن يتخلق بالرفق، أى: أن تكون المنصيحة في رفق ولين، وقد أصر الله تعالى باللين مع من هو أكفر أهل الأرض في زمنه (فرعون) فقال لنبيه موسى وهارون (عليهما السلام) حينما أمرهما بالذهاب إلى فرعون الطاغية المتكبر: ﴿ فَقُولًا لَهُ قَولًا لَيّنًا لَعَلَهُ يَتَذَكّرُ أَوْ يَخْشَى ﴾ (١) والنبي عَيْنِهُم يقول: "إن الرفق لا يكون في شيء إلا زانه، ولا يُنزع من شيء إلا شانه ولا يُنزع من شيء إلا شانه ولا يُنزع من شيء إلا أله قول عليه الصلاة والسلام: "من يُحرم الرفق يحرم الخير كله (٢).

سورة طه: الآية: (٤٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٥٩٤) كتاب البر والصلة والأداب، من حديث عائشة زلينيا.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٢٥٩٢) كتاب البر والصلة والآداب، من حديث جرير ابن عبد الله فطف،

قال ربنا - جل وعلا -: ﴿ فَبِمَا رَحْمَة مِنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظَا غَلِظَ الْفَلْبِ لِانفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ ﴾ (١)، وقال - جل وعلا -: ﴿ ادْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ الْفَلْبِ لانفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ ﴾ (١)، وقال - جل وعلا -: ﴿ ادْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ ﴾ (٢)، فمن لوازم النصيحة الرفق، أن تكون رفيقًا رحيمًا في نصيحتك.

### (٤) اختيار الأسلوب المناسب للنصيحة،

وهذا يختلف باختلاف الأحوال والأشخاص... فبعض الناس يحتاج إلى النصيحة بشكل غير مباشر إلى النصيحة بشكل غير مباشر كما كان النبى عليه علون كذا... أو يفعلون كذا... 1.

- بل وفى أكثر الأحوال يحتاج الناس إلى النصيحة من خـلال القدوة المتمثلة في شخص الناصح الذي يبذل لهم النصيحة.
- ولا ننسى أيضًا أن بذل النصيحة للصغير يختلف عن بذلها للكبير... وكذلك فإن بذلها لصاحب المكانة المرموقة يختلف عن بذلها للرجل البسيط.
- فالحاصل أنه ينبغى لمن يبذل النصيحة أن يتحلى بالذكاء وفقه النفس حتى يعلم متى يتكلم ومتى يصمت ومتى يبذل النصيحة بشكل مباشر ومتى يبذلها بشكل غير مباشر.

#### (٥) أن لا يكون الهدف منها التشهير أو الانتقاص،

فالواجب على الناصح أن يجعل المنصوح يشعر بأن المقصود إرادة الخير له . . . وأن تلك النصيحة ليس من ورائها أى مطمع سوى الفوز برضوان الله والحرص على جلب المنفعة لإخوانه المسلمين امتثالاً لقول سيد المرسلين عرب المنفعة لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه (٣).

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية: (١٥٩).

<sup>(</sup>٢)سورة النحل: الآية: (١٢٥).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (١٣) كتاب الإيمان، ومسلم (٤٥) كتاب الإيمان، من حديث أنس فطَّك،

## (٦) أن تشمل النصيحة أمر الدين والدنيا،

فإذا رأيت أخاك مقصراً في طاعة الله أو جريئًا على معصية الله -جل وعلا- فعليك أن تبذل له النصيحة بكل رحمة وحنان. . . وكذلك إذا رأيته مقبلاً على أصر من أمور الدنيا وعلمت أن مصلحته في أن يبتعد عن ذلك الأمر فانصحه في ذلك فإن الواجب على المسلم أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه من الخير في أمور الدنيا والآخرة.

#### (٧) لا تنصح أخاك إلا سراً:

\* قال مسعر بن كدام - رحمه الله تعالى -: «رحم الله من أهدى إلى عيوبى في سر بيني وبينه، فإن النصيحة في الملا تقريع» (١).

ولذلك قال الشافعي - رحمه الله-:

تمسهسدنس بنُصبحك في انفسراد .

وجنبنى النصيحة في جماعه

فسسإن النصح بين الناس نوع

من التسوبيخ لا أرضى استسمساعه

فإن خسالفتنى وعبصيت أمرى

فسلا تجسزع إذالم تُعط طاعسه

وقال: «من وعظ أخاه سرًا فقد وعظه وزانه، ومن وعظه علانية فـقد فضحه وشانه» (٢).

\* ولذلك فينبغى أن نحرص كل الحرص على بذل النصيحة للغير سرًا حتى لا نجرح مشاعره ونؤذى أحاسيسه فيكون ذلك حائلاً بينه وبين قبول النصيحة والانتفاع بها.

<sup>(</sup>١) الآداب الشرعية لابن مفلح (١/ ٢٩٠).

<sup>(</sup>٢) مقدمة المجموع شرح المهذب (١/ ٣١).

### (٨) على الناصح أن يتخلق بخلق الصبر؛

وأخيرًا فإن الذي يبذل النصيحة للناس عليه أن يتحلى بالصبر وذلك؛ لأن أكثر الناس لا يستجيبون في التو واللحظة بل إن بعضهم قد يسمع النصيحة فلا يستجيب لها إلا بعد سنوات ولذلك فعلى الناصح أن يعلم يقينًا أنه ليس عليه إلا البلاغ أما الهداية فلا يملكها أحد إلا الله -جل وعلا- فقد قال تعالى للحبيب محمد عربي في الله في المنافقة والكن لا تَهْدِى مَن أَحْبَبْتَ وَلَكِنَ الله عَلادى مَن يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ (١).

- ونحن نعلم أن النبى عَلَيْكُم عُرضت عليه الأمم فرأى النبى ومعه الرهيط ورأى النبى وليس معه الرجل والرجلان ورأى النبى وليس معه أحد (٢)... أى: لم يؤمن معه من قومه أحد.

- بل ونحن نعلم أيضًا كيف تحمل النبى طَيَّاتُ الأذى من مشركى قريش وغيرهم وكيف أنهم دبروا المؤامرات تلو المؤامرات لقتل الحبيب محمد عيَّاتُ مع ذلك كان يقول: «اللهم اغفر لقومى فإنهم لا يعلمون»(٣) بل وعند فتح مكة لم ينتقم من أهل مكة ولم يعلق لهم المشانق بل قال لهم بلسان الرحمة: «اذهبوا فأنتم الطلقاء»(٤).

#### ثمرةغالية

وها هى ثمرة غالبة من ثمرات بذل النصيحة ألا وهى أن العبد إذا دل الناس على أى خير فله مثل أجرهم دون أن ينقص ذلك من أجورهم شيئًا.

<sup>(</sup>١) سورة القصص: الآية: (٥٦).

<sup>(</sup>۲) مشفق عليه: رواه البخارى (۵۷۵۲) كتاب الطب، ومسلم (۲۲۰) كتــاب الإيمان، من حديث ابن عباس ونفط.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخارى (٣٤٧٧) كتــاب أحاديث الأنبياه، ومسلم (١٧٩٢) كتاب الجــهاد والسير، من حديث عبد الله بن مسعود تلخك.

<sup>(</sup>٤) رواه البيهقي في الكبرى (٩/ ١١٨).

\* قال عَرِّكِ : امن دل على خير فله مثل أجر فاعله (١).

وقال عَيْكُ : قمن دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه، لا يُقص ذلك من أجورهم شيئًا، ومن دعا إلى ضلالة، كان عليه من الإثم، مثل آثام من تبعه، لا ينقص ذلك من آثامهم شيئًا، (٢).

وقال على الله بك رجلاً واحداً خير لك من حُسمر النّعم (٣) (١)

# من فوائد النصيحة والتواصي

وإليكم تلكم الباقة العطرة من فوائد النصيحة والتواصى:

- (١) النصيحة لُب الدين وجوهر الإيمان.
- (٢) دليل حب الخير للآخرين، وبغض الشر لهم.
- (٣) تكثير الأصحاب إذ إنه يؤمن منه الجانب، وتقليل الحُسَّاد، إذ إنه لا يحب لغيره الشر والفساد.
  - (٤) صلاح المجتمع إذ تُشاع فيه الفضيلة، وتُستر فيه الرذيلة.
    - (٥) إحلال الرحمة والوداد مكان القسوة والشقاق.
    - (٦) الاشتغال بالنفس لاستكمال الفضائل من تمام النصح.
- (٧) بيان خطأ المخطئ في المسألة والمسائل وإن كرهه- من النصيحة الواجبة لا من الغيبة المحرمة.
  - (٨) من قام بها على وجهها يستحق الإكرام لا اللوم والتقريع.
- (٩) في التواصى بالحق وبالصبر ونحوهما ما يكفل حياة مستقرة

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٨٩٣) كتاب الإمارة، من حديث أبي مسعود الانصاري ولفي .

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٦٧٤) كتاب العلم، من حديث أبي هريرة يُخلُّك .

<sup>(</sup>٣) حُمْر النُّعُم: الإبل الحمر، وهي أنفس أموال العرب.

<sup>(1)</sup> متغق عليه: رواه البخارى (٢٩٤٢) كتاب الجهاد والسيسر، ومسلم (٢٤٠٦) كتاب فضائل الصحابة، من حديث سعد بن أبي وقاص ولائته.

للمجتمع الإسلامي.

(١٠) في الأخذ بوصية الله - عز وجل - ووصية رسوله عَيْنِ صلاح حال الفرد والمجتمع معًا.

(۱۱) للوصية الصادقة تأثير بالغ في النفس وهي دافع قـوى لتنفيـذ الموصى به.

(١٢) الوصية وسيلة من وسائل التقوى والتذكر والتعقل(١).

وأخيراً: فإنى أسأل الله -جل وعلا- أن يرزقنا الرفق والرحمة في نصح الناس من حولنا وأن يرزقنا الإخلاص في الأمور كلها. . . إنه ولى ذلك والقادر عليه .

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

(١) نضرة النعيم (٨/ ٣٥٠٧).



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# النبى يَّا الله ولذة الذكر

وها تحن نتخيل مرة أخرى أننا نسير في شوارع المدينة المنورة التي لطالما سار فيها النبي عَيْمِا الله وأصحابه . . ولطالما تشرفت تلك البقعة المباركة بوجودهم.

وها نحن نتجه مباشرة إلى بيت النبى عَلَيْكُمْ - الذى هو أعظم بيت فى الكون كله رغم بساطته وتواضعه - لنسعد برؤية النبى عَلَيْكُمْ ونستأنس بمجالسته وترتوى قلوبنا بكلامه العذب الطيب.

فلما طرقنا الباب فتح لنا الحبيب المصطفى عليه – وأذن لنا بالدخول فلما دخلنا وجعفا النبى عليه جالسًا مع بعض اصحابه يُعلَمهم ويربيهم ويوصيهم بكل خير ينفعهم في دنياهم وآخرتهم فقال لهم النبي عليه «ألا أنبتكم بخير أعمالكم، وأزكاها عند مليككم، وأرفعها في درجاتكم، وخير لكم من إنفاق الذهب والورق – أي الفضة –، وخير لكم من أن تلقوا عدوكم، فتضربوا أعناقهم، ويضربوا أعناقكم؟) قالوا: بلي قال: «ذكر الله» (١).

فتعالوا بنا لنتعايش بقلوبنا وأرواحنا مع ذكر الله (جل وعلا).

# بين بين الايزال لسانك رطبا من ذكرالله

يا من تريد السعادة الحسقيقية عليك بذكر الله -جل وعـلا- أما سمعت قول الله -جل وعلا-: ﴿ أَلَا بِذَكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ (٢). وقال تعالى: ﴿ فَاذْكُرُ ونِي أَذْكُرْ كُمْ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه الترمــذى (۳۳۷۷) كتاب الدعوات، وابن ماجه (۳۷۹۰) كتــاب الادب، وصححه العلامة الالبانى رحمه الله فى صحيح الجامع (۲۲۲۹).

<sup>(</sup>٣) سورة الرعد: الآية: (٢٨).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية: (١٥٢).

وقال تعالى: ﴿ وَاذْكُرُوا اللَّهُ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (١).

وقال تعالى: ﴿ وَالذَّاكِرِينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرَاتِ أَعَدَّ اللَّهُ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظيمًا ﴾ (٢).

\* وعن أبى موسى الأشعرى فطف ، عن النبى عَلَيْكُم ، قال: قمثل الذي يذكر ربه والذي لا يذكره، مثل الحي والميت (٣).

ورواه مسلم فيقال: «مثل البيت الذي يُذكر الله فيه، والبيت الذي لا يُذكر الله فيه، مثل الحي والميت» (٤).

\* وعن عبد الله بن بسر نطق أن رجلاً قال: يا رسول الله، إن شرائع الإسلام قد كثرت على ، فأخبرني بشيء أتشبث به قال: «لايزال لسانك رطبًا من ذكر الله» (٥).

\* وعن جابر رفظ ، عن النبى عَلَيْظُ قال: «من قال: سبحان الله العظيم وبحمده، غُرست له نخلة في الجنة) (٦).

\* وعن أبى الدرداء رَوْق قال: قال رسول الله عَالَىٰ الله عَالَىٰ الله عَالَىٰ الله عَالَىٰ الله عَالَىٰ الله عَالَىٰ الله عَاللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَاللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَاللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَاللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَاللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَاللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَاللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَاللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَاللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَاللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَاللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَاللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَاللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَاللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَاللَّهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلْمُ عَلَىٰ ع

<sup>(</sup>١)سورة الجمعة: الآية: (١٠).

<sup>(</sup>٢)سورة الأحزاب: الآية: (٣٥).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه البخارى (٦٤٠٧) كتباب الدعوات، ومسلم (٧٧٩) كتاب صلاة المسافرين وقصرها، من حديث أبي موسى الأشعرى وظفه .

<sup>(1)</sup> صحيح: رواه مسلم (٧٧٩) كتاب صلاة المسافرين وقصرها، من حديث أبي موسى الأشعرى تُطْلُك .

<sup>(</sup>٥) صحيح: رواه الترمذي (٣٣٧٥) كتاب الدعوات، وابن ماجه (٣٧٩٣) كتاب الأدب، من حديث عبد الله بن بسر رفظتي، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٧٧٠٠).

<sup>(</sup>٦) صحيح: رواه النرمذي (٣٤٦٤، ٣٤٦٥) كتاب الدعوات، من حديث جابر بن عبد الله وَاقْلَا، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٦٤).

<sup>(</sup>٧) حسن: رواه الترسذى (٣٤٦٢) كتباب الدعوات، من حديث ابسن مسعمود الأثنية، وحسنه العملامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (١٠٥).

وعن أبي هريرة ولا المهاجرين أتوا رسول الله على فقالوا: فهب أهل الدثور بالدرجات العلى والنعيم المقيم، يصلون كما نصلى، ويصومون كما نصوم، ولهم فضل من أموال، يحجون، ويعتمرون، ويجاهدون، ويتصدقون. فقال: «ألا أعلمكم شيئًا تدركون به مَن سبقكم، وتسبقون به مَن بعدكم. ولا يكون أحد أفضل منكم إلا من صنع مثل ما مسنعتم؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: «تسبحون، وتحمدون وتكبرون، خلف كل صلاة ثلاثًا وثلاثين قال أبو صالح الراوى عن أبي هريرة، لما سئل عن كيفية ذكرهن، قال: يقول: سبحان الله، والحمد لله، والله أكبر، حتى يكون منهن كلهن ثلاثًا وثلاثين ".

وزاد مسلم فى روايته: فرجع فقراء المهاجرين إلى رسول الله عَيْنَانَا فقالوا: سمع إخواننا أهل الأموال بما فعلنا، فقعلوا مثله؟ فقال رسول الله عَيْنَانَا أَهُلُ الله يؤتيه من يشاء).

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه النرمذي (۳۳۷۷) كتاب الدعوات، وابن مساجه (۳۷۹۰) كتاب الأدب، وأحمد (۲۱۱۹۵)، من حديث أبي الدرداه فيظي، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (۲۲۲۹).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخارى (٨٤٣) كتاب الأذان، ومسلم (٥٩٥) كتاب المساجد ومواضع الصلاة، من حديث أبي هريرة الطنية.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أبو داود (١٥٢٢) كتاب الصلاة، والنسائي (١٣٠٣) كـتاب السهو، وأحمد (٢١٦٢١)، من حديث معاذ بن جبل تلاثي، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٧٩٦٩).

# ألا بذكرالله تطمئن القلوب

الصدق حبيب الله، والصراحة صابون القلوب، والتجربة برهان، والرائد لا يكذب أهله، ولم يوجد عمل أشرح للصدر وأعظم للأجر كالذكر ﴿ فَاذْكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ ﴾ (١) وذكره سبحانه جنته في أرضه من لم يدخلها لم يدخل جنة الآخرة وهو إنقاد للنفس من أوصابها وأتعابها واضطرابها بل هو طريق ميسر مختصر إلى كل فوز وفلاح . . . . طالع دواوين الوحى ؛ لترى فوائد الذكر، وجرب مع الأيام بلسمه لتنال الشفاء .

بذكره سبحانه تنقشع سُـحب الخوف والفزع والهم والحزن. بذكره تزاح جبال الكرب والغم والأسى.

ولا عجب أن يرتاح الذاكرون فهذا هو الأصل الأصيل، لكن العجب العُجاب كيف يعيش الغافلون عن ذكره ﴿ أَمْوَاتٌ غَيْرُ أَحْيَاءٍ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُعْتُونَ ﴾ (٢).

يا من شكى الأرق وبكى من الألم وتفجّع من الحوادث، ورمته الخطوب هيا اهتف باسمه المقدس، هل تعلم له سَميًا.

بقدر إكثارك من ذكره ينبسط خاطرك، يهدأ قلبك، تسعد نفسك، يرتاح ضميرك؛ لأن في ذكره -جل في علاه- معانى التوكل عليه والثقة به والاعتماد عليه والرجوع إليه، وحسن الظن فيه، وانتظار الفرج منه، فهو قريب إذا دُعى، سميع إذا نُودى، مسجيب إذا سُئل، فاضرع واخسفع واخشع، وردد اسمه الطيب المبارك على لسانك توحيدًا وثناءً ومدحًا ودعاءً وسؤالاً واستغفاراً، وسوف تجد -بحوله وقوته- السعادة والأمن والسرور والحبور ﴿ فَآنَاهُمُ اللّهُ ثَوَابَ الدُّنيَا وَحُسْنَ ثَوَابِ الآخرة ﴾ (٣)(٤).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية: (١٥٢).

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: الآية: (٢١).

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران: الآية: (١٤٨).

<sup>(</sup>٤) لا تحزن (ص: ٣٥، ٣٦).

# أفضل الذكر وأنضعه

نون د د د

12 May

من الذاكرين من يبتدئ بذكر اللسان وإن كان على غفلة، ثم لا يزال فيه حتى يحضر قلبه فيتواطآ على الذكر.

ومنهم من لا يرى ذلك، ولا يبتدئ على غفلة، بل يسكن حتى يحضر قلبه، فيشرع في الذكر بقلبه، فإذا قوى، استتبع لسانه فتواطآ جميعًا.

فالأول: ينتقل الذكر من لسانه إلى قلبه.

والثانى: ينتقل من قلب إلى لسانه، من غير أن يسخلو قلبه منه، بل يسكن أولاً حتى يحس بظهور الناطق فيه، فإذا أحس بذلك نطق قلبه، ثم انتقل النطق القلبى إلى الذكر اللسانى، ثم يستغرق فى ذلك؛ حتى يجد كل شىء منه ذاكراً.

وأفضلُ الذكر وأنفعُه: ما واطأ فيه القلب اللسان، وكان من الأذكار النبوية، وشهد الذاكرُ معانيه ومقاصده (١). اهـ.

## الذكروالشكر

روانه شا الإمام ابن القيم -رحمه الله-:

مبنّى الدين على قاعدتين: الذكر والشكر، قال تعالى: ﴿ فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلا تَكْفُرُونِ ﴾ (٢).

وليس المراد بالذكر مُجرد الذكر اللسانى بل الذكر القلبى واللسانى، وذكره يتضمن ذكر أسمائه وصفاته وذكر أمره ونهيه وذكره بكلامه، وذلك يستلزم معرفته والإيمان به وبصفات كماله ونعوت جلاله والثناء عليه بأنواع المدح وذلك لا يتم إلا بتوحيده، فذكره الحقيقى يستلزم ذلك كله، ويستلزم ذكر نعمه وآلائه وإحسانه إلى خلقه (٦).

<sup>(</sup>١) الفوائد للإمام ابن القيم (ص: ٢٧٢).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية: (١٥٢).

<sup>(</sup>٣) الفوائد (ص: ١٣٨).

\* فاحرص على أن تكون ذاكراً لله في جميع أحوالك: فإذا جاءك الأمر من عند الله فامتثلت لأمره فأنت ذاكر لله. . وإذا جاءك النهى من عند الله فانتهيت فأنت ذاكر لله.

وبالجملة . . . فلذكر الله -جل وعلا- هو أن يكون الله منك على بال دائمًا فلا تُحرك ساكنًا إلا وفق شرعه ومنهاجه وبما جاء في سنة رسوله عَرَاكِتُهِمْ . . .

## في رحاب الذاكرين

\* فها هو سيد الذاكرين رسول الله عَلَيْكُ تقول عنه أمنا عائشة وَلَيْكَ : كان رسول الله عَلَيْكُ يَذَكُر الله تعالى على كل أحيانه.

ولم تستثنِ حالةً من حالةٍ، وهذا يدلُّ على أنه كان يذكر ربه – تعالى – - في حال طهارته وجنابته.

وأما حال التَّخلَى، فلم يكن يشاهده احدٌ يحكى عنه، ولكن شرع لأمته من الأذكار قبل التخلّى وبعده ما يدل على مزيد الاعتناء بالذكر، وكذلك شرع للأمَّة من الذكر عند الجماع أن يقول أحدهم: «اللهم جَنَّبنا الشيطان، وجنَّب الشيطان ما رزقتنا» (١).

وأما عند نفس قضاء الحاجة وجماع الأهل، فلا ريبَ أنَّه لا يُكره بالقلب. \* وكان عَيْنِ لَكُ يُلكُوهُ بالقلب. \* وكان عَيْنِ لكُ يُلكُو ويقول: د .... اللهم اجعلني لك شاكرًا لك ذاكرًا لك راهبًا .....، (٢).

\* وقال تعالى لكليمه موسى (عليه السلام): ﴿ اذْهَبُ أَنتُ وَأَخُوكَ بِآيَاتِي وَلا تَنيَا في ذَكْرى ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (١٤١) كتاب الوضوء، ومسلم (١٤٣٤) كتاب النكاح.

 <sup>(</sup>۲) صحيح: أخرجه أبو داود (۱۵۱۰) كتاب الصلاة، والترمذى (۲۵۵۱) كتاب الدعوات، وصححه
 العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (۳٤۸٥).

<sup>(</sup>٣)سورة طه: الآية: (٤٢).

ر الله كُنتَ بِنَا بَصِيرًا ﴾ (١).

\* وها هو زكريا (عليه السلام) يسأل الله أن يرزق الولد فتبشره الملائكة بالولد... فيطلب آية وعلامة على هذه المعجزة فكانت العلامة أنه يظل ثلاثة أيام لا يستطيع أن يتكلم إلا بذكر الله.

قال تعالى حاكيًا عنه أنه: ﴿ قَالَ رَبِ اجْعَلَ لِي آيَةً قَالَ آيَتُكَ أَلاَّ تُكَلِّمَ النَّاسَ ثَلاثَةَ أَيْ أَيَّامِ إِلاَّ رَمْزًا وَاذْكُر رَبِّكَ كَثِيرًا وَسَبَحْ بِالْعَشِيِّ وَالإِبْكَارِ ﴾ (٢).

\* وهذا نبى الله يونس (عليه السلام) التقمه الحوت... فنجَّاه الله برحمته ثم بكثيرة ذكره وتسبيحه وقوله: لا إلىه إلا أنت سبحانك إنى كنت من الظالمين.

قال تعالى: ﴿ فَلُولًا أَنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُسَبِّحِينَ (١٤٣) لَلَبِثَ فِي بَطْنِهِ إِلَىٰ يَوْمِ يُعْفُونَ ﴾ (٣) .

\* بل ها هو عثمان بن عفان رَوْتُكُ.

اكان ﴿ الله عَلَى ا

وعن ابن سيرين قال: قالت امرأة عثمان حين قُتل: لقد قتلتموه وإنه ليحيى الليل كلَّه بالقرآن في ركعة (٥).

قال النووى فى «التبيان» (٥٥): «فمن الذين كانوا يختمون الختمة فى اليوم والليلة: عثمان بن عفان فلانك، وتميم الدارى، وسعيد بن جبير، ومجاهد، والشَّافعي، وآخرون».

<sup>(</sup>١) سورة طه: الآيات: (٣٣-٣٥).

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: الآية: (٤١).

<sup>(</sup>٣) سورة الصافات: الأيتان: (١٤٣-١٤٤).

<sup>(</sup>٤) إسناده صحيح: أخرجه الطحاوى والبيهقى (٣/ ٢٥)، وابن أبى داود ، وصحَّح إسناده الشيخ شِعيب الأرناؤوط، والشيخ زهير الشاويش في تحقيق شرح السنة (٤/ ٤٩٩).

<sup>(</sup>٥) الزُّهد ص ١٣٧ لأحمد بن حنبل.

#### \* وها هو عروة بن الزبير (رحمه الله):

عن ابن شوذب قال: كان عروة يقرأ ربع القرآن كل يوم في المصحف نظرًا، ويقوم به الليل، فما تركه إلا ليلة قُطعت رجله.

#### \* وهذا أبو الدرداء نطفه:

قيل له: كم تُسبِّح في كل يوم ؟ قال: مائة ألف إلا أن تُخطئ الأصابع.

\* وهذا أبو هريرة وظف كان يُسبِّح في اليـوم والليلة اثنا عـشـر ألف تسبيحة ويقول: أُسبِّح بقدر ديتي.

\* وهذا أبو حنيفة النّعمان: قال شمس الأثمة الكردرى في كتابه «مناقب الإمام أبى حنيفة» أنه: كان يختم القرآن في كل يوم وليلة مرة، وفي رمضان كل يوم مرتين؛ مرة في النهار ومرة في الليل.

# \* وهذا شيخ الإسلام وبقيَّة الأعلام أبو بكر بن عَيَّاش:

قال الذهبي: قد روى من وجوه متعدّدة أنَّ أبا بكر بن عيَّاش مكث نحوًا من أربعين سنة يختم القرآن في كل يوم وليلة مرة.

وهذه عبادة يُخضع لها(١).

قال يحيى الحمَّانِي: لَمَّا حضرت أبا بكر الوفاةُ بكتُ اخته، فقال لها: ما يُبكيك؟ انظرى إلى تلك الزَّاوية، فقد ختم أخوك فيها ثمانية عشر الف ختمة.

# \* وهذا الحَسَنُ بنُ صالح بن حي الثوري: `

«قال وكيع: كان الحسن وعلى ابنا صالح، وأمُّهما قد جزَّءُوا الليل ثلاثة أجزاء يختمون فيه القرآن في بيتهم كل ليلة، فكان كلُّ واحد يقوم بثلثه، فماتت أمُّهما، فكانا يختمانه، ثم مات على، فكان الحسن يختم كلَّ ليلةٍ»(٢).

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (٨/٣٠٥).

<sup>(</sup>۲) تهذیب التهذیب (۲/ ۲۸۸).

\* وهذا أمير المؤمنين في الحديث الإمام يحيى بن سعيد القطان:

\* وهذا إمام الدنيا وناصر السنة الشافعي:

قال الذهبى فى «السيز» (٣٦/١٠): «قال الربيع بن سليمان من طريقين عنه، بل أكثر -: كان الشافعى يختم القرآن فى شهر رمضان ستين ختمةً. ورواها ابن أبى حاتم عنه، فزاد: كل ذلك صلاة»(٢).

وفى تهذيب الأسماء واللغات للنووى (١/ ٥٤): «قال الربيع: نِمْتُ فَى منزل الشافعي ليالي، فلم يكن ينام إلا يسيرًا من الليل.

وقال الحميدي: كان الشافعي يختم القرآن كلُّ يوم ختمةً ».

هُمُ الرُّجَالُ وعَسيبٌ أَن يُقِالُ لمن

لم يتَّصف بمسانى وَصفهم رجلُ

\* وهذا عبد الرحمن بن مهدى:

المعلى بن المديني: كان وردُ عبد الرحمن كلَّ ليلة نصف القرآن (٢). ومن قال على بن المديني: كان وردُ عبد الرحمن له جلالة عجيبة، وكان يُغشَى عليه الدَّمْ مَنْ الشرآن، المُنْ القرآن، المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ القرآن، المُنْ اللهُ المُنْ المُ

مرد الله مرائع الله عاد

<sup>(</sup>۱) السير (۹/ ۱۷۹).

<sup>(</sup>۲) آداب الشافعي (ص ۱۰۱).

<sup>(</sup>٣) السير (٩/ ٢٠٣).

<sup>(</sup>٤) السير (٩/ ١٥٣).

# فضائل وثمرات الذكر

وها هي بعض فضائل وثمرات ذكر الله (جل وعلا):

#### ١- أن الله يذكر من يذكره،

ولو لم يكن هناك ثمرة للـذكر سوى أنك إذا ذكرت الله ذكـرك في التو واللحظة لكفي بها شرقًا وفخرًا.

قال تعالى: ﴿ فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ ﴾ (١).

عن سعید بن جبیر را فان ﴿ فَاذْكُرُونِي ﴾ بطاعتی ﴿ أَذْكُرْكُمْ ﴾ بمغفرتی ورحمتی .

وعن ابن عباس رفي قال: ذكر الله إياكم أكبر من ذكركم إياه.

وقال الحسن البصرى رحمه الله: ﴿فَإِذْكُرُونِي﴾ فيما افترضت عليكم... ﴿أَذْكُرْكُمْ ﴾ فيما أوجبت لكم على نفسى...

وقال: إن الله يذكر من يذكره، ويزيد من يشكره.

#### ٢- يجعلك في معية الله (جل وعلا)،

\* عن أبى هريرة بطف قال: قال النبى عَرَبِينَ اللهُ تعالَى: أنا عند ظن عبدى بي، وأنا معه إذا ذكرني....١٢٠ الحديث.

\*وقد ذكر أهل العلم أن المعية معيتان: معية عامة، ومعية خاصة.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية: (١٥٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أحمد (٣/ ١٣٨) وصححه العلامة الألبائي في صحيح الجامع (٤٣٣٧).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخارى ( ٧٤٠٥) كتاب التوحيد، ومسلم ( ٢٦٧٥) كتاب الذكر والدعاه.

-- النبي 海ولاة الذكر ،

اما المعية العامة: هي معية علم وإحاطة. والمعية الخاصة: فهي معية بالقرب والولاية والمحبة والنصر والتوفيق...

#### ٣- الفوز بمحبة الله (جل وعلا)

\* عن أبى هريرة، عن النبى عليه الله قال: «كلمتان خفيفتان على اللهان، ثقيلتان في لليزان، حبيبتان إلى الرحمن: سبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم» (1).

قال الحافظ في الفتح: «وقد جعل الله لكل شيء سببًا، وجعل سبب المحبة دوام الذكر، فمن أراد أن ينال محبة الله عز وجل فليلهج بذكره فإن الدرس والمذاكرة كما أنه باب العلم، فالذكر باب المحبة، وشارعها الأعظم، وصراطها المستقيم.

# . \* ٤- الله يباهي بك الملائكة،

ففى يوم من الآيام نجرج رسول الله عالى على حلقة من أصحابه فقال: «ما أجلسكم ؟» قالوا: جلسنا نذكر الله تعالى ونحمده على ما هدانا للإسلام ومن به علينا قال: آلله ما أجلسكم إلا ذاك ؟ قالوا: والله ما أجلسنا إلا ذاك قال: «أما إنى لم أستحلفكم تهمة لكم ولكنه أتانى جبريل فأخرنى أن الله عز وجل يباهى بكم الملائكة» (٢).

# \* قال الإمام ابن القيم رحمه الله:

فهذه المباهاة من الرب تبارك وتعالى دليل على شرف الذكر عنده ومحبته له وأن له مزية على غيره من الأعمال (٣).

وقال رحمه الله: ويكفى في شرف الذكر: أن الله يباهى ملائكته بأهله (٤).

<sup>(</sup>١) متغق عليه: رواه البخاري (٦٤٠٦) كتاب الدعوات، ومسلم (٢٦٩٤) كتاب الذكر والدعاء.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٠٠١) كتاب الذكر والدعاه.

<sup>(</sup>٣) صحيح الوابل الصيب (ص ١٣٨).

<sup>(</sup>٤) مدارج السالكين.

#### ٥- الفوز برضوان الله (جل وعلا)،

عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله عَرَّا الله الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها أو يشرب الشربة فيحمده عليها (١).

# ٦- صلاة الله وملائكته على أهل الذكر،

قال سبحانه وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذَكُرًا كَثِيرًا ۞ وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلاً ۞ هُوَ الَّذِى يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَمَلائِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾ (٢).

فهنيئًا لمن صلَّى الله عليه وملائكته فهذا هو الذى فاز بخيرى الدنيا والآخرة.

#### ٧- سبب للفلاح في الدنيا والآخرة.

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فِثَةً فَاثْبُتُوا وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُفْلُحُونَ ﴾ (٣).

وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلاةُ فَانتَشِرُوا فِي الأَرْضِ وَابْتَغُوا مِن فَضْلِ اللَّهِ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُفْلحُونَ ﴾ (1).

#### ٨- حرزمن الشيطان، 🕝 💮

عن الحارث الأشعرى أن النبى على قال: «إن الله أمر يحيى بن زكريا بخمس كلمات أن يعمل بهن، ويأمر بنى إسرائيل أن يعملوا بهن. فقال: إن الله أمرنى بخمس كلمات أن أعمل بهن وآمركم أن تعملوا بهن، وفي الحديث: «وآمركم أن تذكروا الله، فإن مثل ذلك كمثل رجل خرج العدو في أثره سراعًا حتى إذا أتى عكى حصن حصين فأحرز نفسه منهم، كذلك العبد لا

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٧٣٤) كتاب الذكر والدعاء.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب: الآيات: (٤١–٤٣).

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال: الآية: (٤٥).

<sup>(</sup>٤) سورة الجمعة: الآية: (١٠).

يحرز نفسه من الشيطان إلا بذكر الله» (١).

وعن أبى هريرة فطف : أن رسول الله على قال: «من قال لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، في كل يوم مائة مرة، كانت له عدل عشر رقاب، وكُتبت له مائة حسنة، ومُحيت عنه مائة سيئة، وكانت له حرزا من الشيطان يومه ذلك حتى يمسى، ولم يأت أحد بأفضل عما جاء إلا رجل عمل أكثر منه » (٢).

وعن أبى هريرة نطق قال: وكلنى رسول الله عَيَّاتِهُم بحفظ وكاة رمضان، فأتانى آت فجعل يحثو من الطعام، فأخذته فقلت: لأرفعنك إلى رسول الله عَيَّاتُهُم - فقص الحديث- فقال: إذا أويت إلى فراشك فاقرأ آية الكرسى لم يزال معك من الله حافظ ولا يقربك شيطان حتى تصبح فقال رسول الله عَيَّاتُهُم : قصد قد وهو كذوب ذاك شيطان، (٣).

#### **٩- يطرد الشيطان، 🌣 📖 المناسبة**

والذكر ليس حررًا من الشيطان فحسب بل إنه يطرد الشيطان ويمنعه من دخول البيت.

وإذا ذكره عند طعامه لم يستطع أن يأكل معه، . . . قال رسول الله على الشيطان البيت، وإذا ذكره عند طعامه لم يستطع أن يأكل معه، . . . قال رسول الله على الألم الأدا دخل الرجل بيته فذكر الله عند دخوله وعند طعامه قال الشيطان: لا مبيت لكم ولا عشاء. وإذا دخل قلم يذكر الله عند دخوله قال الشيطان: أدركتم المبيت. فإذا لم يذكر الله عند طعامه قال: أدركتم المبيت والعشاء) (١).

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الترمذي (۲۸٦٣)، ورواه أحدد (٤/ ١٣٠)، وغيرهما، من حديث الحارث الأشعري وُطِيَّه، مرفوعًا، وصححه الألباني في «صحيح الجامع» (١٧٢٤).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٣٢٩٣) كتاب بدء الخلق، ومسلم (٢٦٩١) كتاب الذكر والدعاء.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه البخاري (٠١٠) كتاب فضائل القرآن.

<sup>(1)</sup> صحيح: رواه مسلم (٢٠١٨) كتاب الأشربة، وأبو داود (٣٧٦٥)، وابن ماجه (٣٨٨٧).

وعن أبى هريرة أن رسول الله عَيَّا فيه الله عَال: «لا تجعلوا بيوتكم مقابر إن الشيطان ينفر من البيت الذي تُقرأ فيه سورة البقرة» (١).

#### ١٠- أنه يحل عقد الشيطان،

عن أبى هريرة وَاقَ أن رسول الله عَرِيْكُم قال: العقد الشيطان على قافية رأس أحدكم إذا هو نام ثلاث عُقد، يضرب على مكان كل عقدة: عليك ليل طويل فارقد. فإن استيقظ فذكر الله انحلت عُقدة، فإن توضأ انحلت عقدة، فإن صلى انحلت عقدة فأصبح نشيطًا طيب النفس، وإلا أصبح خبيث النفس كسلان (٢).

#### ١١- أنه يُزيل الهم والقم،

ومن أعرض عن ذكر الله وجد الغم والكرب والضنك، قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةٌ ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى ﴾ (1).

١٢- أنه بذكر الله تطمئن القلوب.

قال الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَئِنَ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) صحيح:رواه مسلم (٧٨٠) كتاب صلاة المسافرين.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (١١٤٢) كتاب الجمعة.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أحمد (١/ ٤٥٢)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في الصحيحة (١٩٩).

<sup>(</sup>٤)سورة طُّه: الآية: (١٢٤).

<sup>(</sup>٥)سورة الرعد:الآية: (٢٨).

- النبى ﷺ ولائة الذكر النبي ﷺ ولائة الناسُ إنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَزَادَهُمْ . ﴿ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ اللَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ (١٧٣) فَانقَلَبُوا بِنعْمَةٍ مَنَ اللَّهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسُهُمْ سُوءٌ وَاتُّبُعُوا رضُوانَ اللَّه وَاللَّهُ ذُو فَضْلٍ عَظيم ﴾ (١).

قال الإمام ابن القيم رحمه الله: ذكر الله عز وجل يُذهب عن القلب مخاوفه كلها، وله تأثير عجيب في حصول الأمن، فليس للخائف الذي قد اشتد خوفه أنفع من ذكر الله عز وجل؛ إذ بحسب ذكره يجد الأمن، ويزول خوفه، حـتى كأن المخاوف التي يجدها أمـانًا له، والغـافل خائف مع أمنه، حتى كأن ما هو فيه من الأمن كـله مخاوف، ومن له أدنى حس قد جرّب هذا وهذا، . . . والله المستعان . اه<sup>(۲)</sup> .

# ١٣- الذكر حياة للقلوب والأبدان،

عن أبي موسى وطي قال: قال النبي عَلِيْكُم : (مَثل الذي يذكر ربه، والذي لا يذكر ربه مثل الحي والميت الم<sup>٢١)</sup>.

وفي لفظ مسلم: \*مثل البيت الذي يُذكر الله فيه، والبيت الذي لا يُذكر الله فيه مثل الحي والميت<sup>(٤)</sup> .

# ١٤- بالذكر تغضر الذنوب،

قال تعالى: ﴿ وَالذَّاكرِينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالذَّاكرَاتُ أَعَدُّ اللَّهُ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عُظيمًا ﴾ (٥) .

وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفُرُ الذُّنُوبَ إِلاَّ اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَىٰ مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ 🗺 أُولَكُ

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآيتان: (١٧٣– ١٧٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح الوابل الصيب (ص ١٤٤).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخارى (٦٤٠٧)، كتاب الدعوات ومسلم (٧٧٩) كتاب صلاة المسافرين.

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه مسلم (٧٧٩) كتاب صلاة المسافرين.

<sup>(</sup>٥) سورة الأحزاب: الآية: (٢٥).

وعن أبى هريرة رفظت ، أن رسول الله عَلَيْكُ قَالَ: قَمَنَ قَالَ: سبحان الله وبحمده في يوم مائة مرة؛ حُطَّت عنه خطاياه، وإن كانت مثل زَبَد البحر (٢٠٠٠).

وعن سعد بن أبى وقاص قال: كنا عند رسول الله عَيْنِ فقال: «أيعجز أحدكم أن يكسب كل يوم، ألف حسنة؟ الله سائل من جُلسائه: كيف يكسب أحدنا ألف حسنة؟ قال: «يُسبِّح مائة تسبيحة، فيُكتب له ألف حسنة، أو يُحطُّ عنه ألف خطيئة (٦).

وعن أبى سعيد الخدرى قبال: سمعت رسول الله عليه يسقول: «إن إبليس قال لربه: بعزتك وجلالك لا أبرح أغوى بنى آدم ما دامت الأرواح فيهم. فقال الله: فبعزتى وجلالى لا أبرح أغفر لهم ما استغفرونى الأ).

#### ١٥- أهل الذكرهم السابقون،

عن أبى هريرة وطف قال: كان رسول الله عَنْ يَسِير في مكة فمر على جبل يقال له: جُمدان. فقال: «سيروا، هذا جُمدان، سبق المفردون (٥) قالوا: وما المفردون يا رسول الله؟ قال: الذاكرون الله كثيراً والذاكرات (٦).

ذكر ابن القيم رحمه الله من فوائد الذكر أن عُـمَّال الآخرة كلهم فى مضمار السباق، والذاكرون هم أسبقهم فى ذلك المضمار، ولكن القترة والغبار يمنع من رؤية سبقهم، فإذا المجلى الغبار وانكشف رآهم الناس،

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآيتان: (١٣٥–١٣٦).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رَوَاهُ البخاري (٣٢٩٣) كتاب بدء الحلق، ومسلم (٢٦٩١) كتاب الذكر والدعاء.

<sup>(</sup>٣) صحيع; رواه مسلم (٢٦٩٨) كتاب الذكر والدعاه.

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه أحمد (٢٩/٣)، والحاكم (٤/ ٢٩٠)، وحسنه العلامة الالباني في صحيح الجامع (١٦٥٠).

<sup>(</sup>a) المفردون: قال ابن قتيبة وغيره، وأصل المسفردين الذين هلك أقرائهم، وانفردوا عنهم، فبقوا يذكرون الله تعالى. قاله النووى في شرح مسلم.

<sup>(</sup>٦) صحيح: رواه مسلم (٢٦٧٦) كتاب الذكر والدعاء.

محال مجنو كالمحا

وقد حازوا قَصَب السبق. -.. - من مدروست

#### ١٦- تحفك الملائكة وتتنزل عليك السكينة،

عن أبى هريرة يُطْفُ قال: قال رسول الله عَلَيْكُم : ١٠.. وما اجتمع قوم فى بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينة، وغشيتهم الرحمة، وحفَّتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده، ومن بطَّا به عمله لم يُسرع به نَسبُه، (١).

#### ١٧- بالذكر تقبل الصلوات وتستجاب الدعوات؛

عن أبى هريرة كُلُّكُ عن النبى عَيَّكُم قال: «ثلاثة لا يرد الله دعاءهم الذاكر الله كثيراً ودعوة المظلوم والإمام المقسط»<sup>(٢)</sup>.

وعن عبادة بن الصامت تعلق عن النبى عليه قال: «من تعار من الليل؛ فقال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، الحمد لله، وسبحان الله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، ولا حول ولا قوة إلا بالله، ثم قال: اللهم اغفر لي، أو دعا، استُجيب له، فإن توضأ وصلى؛ قُبِلَت صلاته، (٢).

#### ١٨- تفتح أبواب السماء،

عن ابن عمر قال: بينما نحن نصلى مع رسول الله عليه إذ قال رجل من القوم: الله أكبر كبيرًا، والحمد لله كثيرًا، وسبحان الله بكرة وأصيلاً، فقال رسول الله عليه عليه القائل كلمة كذا وكذا؟ عال رجل من القوم: أنا يا رسول الله قال: «عجبت لها. فتحت لها أبواب السماء)(1).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٦٩٩) كتاب الذكر والدعاء.

<sup>(</sup>٢) حسن: رواه البيهقي في الشعب (٦/ ١١)، وحب العلامة الألباني رحمه الله في الصحيحة (١٣١١).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه البخاري (١١٥٤) كتاب الجمعة.

<sup>(1)</sup> صحيح: رواه مسلم (٦٠١) كتاب المساجد.

#### ١٩- ترطيب اللسان،

ومن فوائد الذكر التي ذكرها ابن القيم - رحمه الله - قال:

أنه سبب اشتخال اللسان عن الغيبة، والنميمة، والكذب، والفحش، والباطل؛ فإن العبد لابد له من أن يتكلم، فإن لَمْ يتكلم بذكر الله تعالى وذكر أوامره تكلم بهَذه المحرمات أو بعضها، ولا سبيل إلى السلامة منها البتة إلا بذكر الله تعالى.

والمشاهدة والتجربة شاهدان بذلك؛ فمن عوَّد لسانه ذكر الله صان لسانه عن الباطل والملغو، ومن يبس لسانه عن ذكر الله تعالى وقع في كل لغو وباطل وفُحش، ولا حول ولا قوة إلا بالله(١).

وعن عبد الله بن بسر فطف : «أن أعرابيًا قال لرسول الله عليه الله على الله ع

#### ٢٠- زيادة الإيمان:

قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتُوكَّلُونَ ﴾ (٣).

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُم مِّن يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتْهُ هَذِهِ إِيمَانًا فَأَمَّا الَّذِينَ أَيْ وَاللَّهُمْ وَالْمَانُا وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ (١٢٠) وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَتْهُمْ (جُسًا إِلَىٰ رَجْسِهِمْ وَمَاتُوا وَهُمْ كَافِرُونَ ﴾ (٩) .

<sup>(1)</sup> صحيح الوابل الصيب (ص ٨٥) بتصرف.

<sup>(</sup>۲) صحيح: رواه الترمذى (۲۲۷۵)، وابن ماجه (۲۷۹۳)، وابس حبان (۹۱/۳-إحسان)، برقم (۸۱٤)، وغيرهم، من حديث عبد الله بن بسر فلائح، قال الترمذى: هذا حديث حسن غريب. وصححه الألباني في «صحيح الترغيب والترهيب» (۲/۹۵)، برقم (۱٤۹۱).

<sup>(</sup>٣) سورة الانفال: الآية: (٢).

<sup>(\$)</sup> سورة التوبة: الآيتان: (١٢٤–١٢٥).

ا ۽ پ

#### ٧١- الفوز بكنز من كنوز الجنة،

عن أبي موسى قبال: كنا مع رسول الله عَيْنِ في غزاة، فجعلنا لا نصعد شرَفًا، ولا نعلو شرَفًا، ولا نهبط في واد، إلا رفعنا أصواتنا بالتكبير قال: فدنا منا رسول الله عَيْنِ فقال: فيا أيها الناس اربعوا على أنفسكم، فإنكم لا تدعون أصم ولا غائبًا، إنما تدعون سميعًا بصيرًا. ثم قال: يا عبد الله ابن قيس، ألا أعلمك كلمة هي من كنوز الجنة: لا حول ولا قوة إلا بالله (١).

قال الحافظ في الفتح: قوله: «من كنوز الجنة» وحاصله أن المراد أنها من ذخائر الجنة أو من محصلات نفائس الجنة. اهـ(٢).

# ٢٢- من أسباب الثبات والنصر،

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فِيَةً فَاثْبُتُوا وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُقْلَحُونَ ﴾ (٣).

وقال تعالى: ﴿ وَلَمَّا بَرَزُوا لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالُوا رَبَّنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا وَتَبَتُ اللهُ وَقَتَلَ دَاوُدُ جَالُوتَ وَآتَاهُ اللهُ اللهُ وَقَتَلَ دَاوُدُ جَالُوتَ وَآتَاهُ اللهُ الْمُلْكَ وَالْحَكْمَةَ وَعَلَّمَهُ مِمًّا يَشَاءُ وَلَوْلا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ اللّهُ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ اللّهُ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ الأَرْضُ وَلَكَنَّ اللّهَ ذُو فَصْلٍ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ (٤).

# ٢٢- ذكر الله يُسهل الصعب وييسر العسير،

فما ذُكر الله على صعب إلا أصبح سهـلاً ولا على شدة إلا زالت وَلا على أدبة إلا انفرجت. على كُربة إلا انفرجت.

#### ٢٤- الذاكر لا يُرد دعاؤه،

قال عِيْكُم : «ثلاثة لا يسرد الله دعاءهم: الذاكر الله كشيراً ودعوة المظلوم

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٦٦١٠) كتاب القدر، ومسلم (٢٧٠٤) كتاب الذكر والدعاء.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري (۱۱/۹۰۵).

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال: الآية: (٤٥).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآيتان: (٢٥٠–٢٥١).

والإمـام المقسيط<sup>ع(١)</sup>.

1127. 3

#### ٧٥- يعصمك الله من الوقوع في المعاصى،

قال تعالى: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغٌ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ آ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ آ ﴾ اللَّذِينَ اتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَائفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمَ مُبْصِرُونَ ﴾ (٢).

وفي هَذَا المعنى أيضًا قُول الله تعالى: ﴿ اثْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِمِ الصَّلاةَ إِنَّ الصَّلاةَ اللهَ عَنِ الْفُحْشَاءِ وَالْمُنكرِ ﴾ (٣).

وقد تقدم أن الصلاة إنما شُرعت لذكر الله.

# ٢٦- يدفع الله عنك العذاب،

إن الاستغفار له شأن عظيم إذ هو أحد أقسام الذكر، فبه تُستجلب الذرية، وبه تُستجلب الأرزاق، وبه تُغفر الذنوب، وبه يدفع الله عنك العذاب. . . أما عن غفران الذنوب، ودفع العذاب.

قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفُرُونَ ﴾ (٤) ﴿ فَأَخِبرِ أَنْهُ سِبِحَانُهُ لِا يَعَذَبِ مُسْتَغْفُرًا ﴾ . اهـ.

# ٧٧- الذكريفينك على أعباء الحياة ويعطيك القوة.

قال هود عليه السلام: ﴿ وَيَا قَوْمِ اسْتَغْفِرُوا رَبُّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُم مِدْرارًا وَيَزِدْكُمْ قُوَّةً إِلَىٰ قُوَّتِكُمْ وَلَا تَتَوَلُّواْ مُجْرِمِينَ ﴾ (٥)

والاستغفار أحد أقسام الذكر.

وعن أبي هريرة ﴿ وَاللَّهُ أَنْ فَاطْمَةُ أَنَّتُ النَّبِي عِلْمُ اللَّهِ عَالِمًا وَسُكَتَ

<sup>(</sup>۱) حسن: رواه اليهقى فى الشعب (١/ ١١)، وحسنه العلامة الألبانى رحمه الله فى الصحيحة (١٢).

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: الآيتان: (٢٠٠-٢٠١).

<sup>(</sup>٣) سورة العنكبوت: الآية: (٤٥).

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال: الآية: (٣٣).

<sup>(</sup>٥) سورة هود: الآية: (٥٦).

العمل، فعال: «ما ألفيتيه عندنا» قال: «ألا أدلك على ما هو خير لك من خادم؟ تُسبِّحين ثلاثًا وثلاثين، وتُكبرين أربعًا وثلاثين حين تأخذين مضجعك»(١).

يقول ابن القيم رحمه الله: وقد شاهدت من قوة شيخ الإسلام ابن تيمية في سننه وكلامه وإقدامه وكتابه أمراً عجيبًا؛ فكان يكتب في اليوم من التصنيف ما يكتبه الناسخ في جمعة وأكثر، وقد شاهد العسكر من قوته في الحرب أمراً عظيمًا.

٢٨- الذكريعدل عتق الرقاب ونفقة الأموال والحمل على الخيل
 الجهاد في سبيل الله،

قال عَيْنِهُم : «ألا أنبتكم بخير أعمالكم، وأزكاها عند مليككم، وأرفعها في درجاتكم، وخير لكم من أن تلقوا عدوكم وخير لكم من أن تلقوا عدوكم فتضربوا أعناقهم ويضربوا أعناقكم؟ ذكر الله (١).

قال عَلَيْ الله القعد مع قوم يذكرون الله تعالى من صلاة الغداة حتى تطلع الشمس، أحب إلى من أن أعتق أربعة من ولد إسماعيل، ولأن أقعد مع قوم يذكرون الله من صلاة العصر إلى أن تغرب الشمس أحب إلى من أن أعتق أربعة المراه الله من صلاة العصر إلى أن تغرب الشمس أحب إلى من أن أعتق أربعة المراه الله من علائكة تبنى للذاكر دورا في الجنة وتغرس له نخلاه

بِ فِالمَلائكة يَبْنُونَ لَلْذَاكِرَ دُورًا فَى الْجِنَةُ وَيَغْرُسُونَ لَهُ نَـخَـلاً مَا دَامَ ذَاكرًا. . . فإذا أمسك عن الذكر أمسكت الملائكة عن البناء والغرس.

قال عَلَىٰ الله الله أسرى بى إبراهيم الخليل عليه السلام فقال: با محمد أقرئ أمتك منى السلام، وأخبرهم أن الجنة طيبة التربة، عذبة الماء، وأنَّهَا قيعان،

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٧٢٨) كتاب الذكر والدعاء.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه الترمذي (٣٣٧٧)، وابن ماجه (٣٧٩٠)، والحاكم (١/ ٤٦١)، من حديث أبي الدرداء وَظَيْنُهُ. وصححه الألباني في المشكاة،، برقم (٢٢٦٩).

<sup>(</sup>٣) حسن: رواه أبو داود (٢٦٦٧)، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٢٦٥).

وأن غراسها: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر ١٠١٠.

وعن جابر وطن عن النبي مركب أنه قال: «من قال: سبحان الله وبحمده، غُرست له نخلة في الجنة» (٢).

# ٣٠- أنه يجلب الرزق:

قال عـز وجل عن رسوله نـوح عليه السـلام أنه قال لقـومه: ﴿ فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ۞ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُم مِدْرَارًا ۞ وَيُمْدِدْكُم بِأَمْوَال وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَكُمْ أَنْهَارًا ﴾ (٣) .

#### ٢١- أنه سبب للفوز بحفظ الله،

عن ابن عباس الحق قال: قال رسول الله عليه الحفظ الله يحفظك الله يحفظك الله تجده أمامك، تعرف إليه في الرخاء يعرفك في الشدة ا(٤).

### ٣٢٠٠ أنه سبب للنجاة من عداب الله،

فعن معاذ فلا أنه قال: قال رسول الله عَرَاكِي : •ما عمل آدمى عملاً قط أنجى له من عذاب الله من ذكر الله (ه).

#### ۲۳- أن يُسعد به جليسه،

ققد قال تعالى في الحديث القدسي عن أهل الذكر: «هم الجلساء لا

The first of the second of

<sup>(</sup>۱) حسن: رواه السرمذى (٣٤٦٢)، والطبرانى فى «الكبير»، بوقم (١٠٣٦٣)، والبيزار فى «البحر الزخار»، برقسم (١٩٩١، ١٩٩١)، وغيرهم، من حمليث ابن مسعود الله. وحسنه الإلبانى فى وصحيح الجامع»، برقم (٣٤٦٠).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٣٤٦٤)، وابن حبان برقسم (٨٢٦/إحسان)، والحاكم (١/ ٥٠١)، من حديث جابر يُؤتني . وصححه الالباني في «صحيح الجامع»، برقم (٦٤٢٩).

<sup>(</sup>٣) سورة نوح: الآياتُ: (١٠-١٢).

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه أحمد (٦/ ١٩٨) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٥) صحيع: رواه أحمد (٥/ ٢٣٩)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٥٦٤٤).

یشقی بهم جلیسهم ۱(۱) ه سد س

وقال على المسك الجليس الصالح وجليس السوء كحامل المسك ونافخ الكير، فحامل المسك إما أن يحذيك، وإما أن تبتاع منه، وإما أن تجد منه ريحا طيبة، ونافخ الكير إما أن يحرق ثيابك، وإما أن تجد منه ريحا خبيثة، (٢).

# ي ٢٤- أنه أمان من الحسرة يوم القيامة،

عن أبى هريرة بطن عن رسول الله طبي أنه قال: "من قعد مقعداً لم يذكر الله فيه كانت الله فيه كانت عليه من الله ترة، ومن اضطجع مضجعاً لا يذكر الله فيه كانت عليه من الله ترة (٣).

# ٢٥- أن دوام الذكر يوجب الأمان من نسيانه،

أن دوام ذكر الرب - تبارك و تعالى - يوجب الأمان من نسيانه الذى هو سبب شقاء العبد في معاشه ومعاده؛ قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنسَاهُمْ أَنفُسَهُمْ أُولَيْكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ (١) إن نسيان الله عز وجل يسبب نسيان الإنسان لنفسه ومصالحها، فتهلك و تفسد، فيكون لها الخسران في الآخرة والعياذ بالله، فمن نسى الله عز وجل أنساه نفسه في الدنيا، ونسيه في العذاب يوم القيامة، قال سبحانه و تعالى: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن وَكُرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةٌ صَنكًا و نَحْشُرُهُ يَوْمَ القيامة أَعْمَىٰ (١١٠) قَالَ رَب لَمْ حَشَرْتَنِي أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنتُ بَصِيرًا (٢٠٠) قَالَ كَذَلك أَتَتُك آيَاتُنا فَنَسِيتَهَا و كَذَلك الْيَوْمَ تُنسَى ﴾ (٥) .

# . ٣٦- علاج لقسوة القلب،

قَالَ سبحانه وتعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لِلْقَامِيَةِ قُلُوبُهُم مِن ذِكْرِ اللَّهِ أُولَئِكَ فِي ضَلال مُبِينٍ اللَّهُ نَزُّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهَا مَثَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ﴿ اللَّهُ نَزُّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهَا مَثَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٦٤٠٨) كتاب الدعوات، ومسلم (٢٦٨٩) كتاب الذكر والدعاء.

<sup>(</sup>۲) متفق هليه: رواه البخاري (۲۱۰۱) كتاب البيوع، ومسلم (۲٦٢٨) كتاب البر والصلة.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه ابو داود (٤٨٥٦)، وصححه العلامة الألبائي رحمه الله في صحيح الجامع (٦٤٧٧).

<sup>(</sup>٤)سورة آلحشر: الآية: (١٩).

<sup>(</sup>٥) سورة طه: الآيات: (١٢٤–١٢٦).

ليلة في بيت النبي الله خَلِلَ اللهِ ذَلِكَ هُدَى اللهِ مَن يَشَاءُ وَمَن يُصْلِلِ اللّهُ لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ (١) .

### ٣٧- أن الذكر نور للذاكر في الدنيا والأخرة،

فالذكر نورٌ للذاكر في الدنيا وفي القبر، وعلى الصراط.

قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ أَوَ مَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَن مُثَلُهُ فِي الظُّلُمَات لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا ﴾ (٢).

# ٢٨- أن الذكر يجعلك في جنة الدنيا،

قال عَيْنَا اللهُ عَلَيْنَ الذَّا مررتم برياض الجنة فارتعوا ». قالوا: وما رياض الجنة؟ قال: وحلَقُ الذَّكر » (٣).

#### ٢٩- إدامة الذكر تنوب عن التطوعات،

فإدامة الذكر تنوب عن التطوعات وتقوم مقامها، سواء كانت بدنية، أو مالية، كحج التطوع، فقد جاء ذلك صريحًا في حديث أبي هريرة وطفي أنه قال: وجاء الفقراء إلى النبي على النبي على النبي على الله الدثور من الأموال بالدرجات العلى والنعيم المقيم؛ يصلون كما نصلى، ويصومون كما نصوم، ولهم فضلٌ من أموال يحجون بها، ويعتمرون، ويجاهدون ويتصدقون. قال: وألا أحدثكم بأمر إن أخذتم به أدركتم من صبقكم، ولم يُدرككم أحد بعدكم، وكنتم خير من أنتم بين ظهرانيه، إلا من عمل مثله؟ السبحون وتحمدون وتكبرون خلف كل صلاة ثلاثًا وبالاثين، إلا من عمل مثله؟ السبحون وتحمدون وتكبرون خلف كل صلاة ثلاثًا وبالاثين، إلى المن عمل مثله؟ السبحون وتحمدون وتكبرون خلف كل صلاة ثلاثًا وبالاثين، أا).

فجعل الذكر عوضًا لهم عما فاتهم من الحج والعمرة والجمهاد، وأخبر أنَّهم يسبقونَهم بهذا الذكر،

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: الأيتان: (٢٢-٢٣).

<sup>(</sup>٧)سورة الأنعام: الآية: (١٣٢).

 <sup>(</sup>٣) حسن: رواه الترمذي (٣٥١٠)، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٢٥٦٢)،
 وقالتعليق الرغيب (٢/ ٣٣٥).

<sup>(1)</sup> متغق هليه: رواه البخاري (٨٣٤) كتاب الأذان، ومسلم (٥٩٥) كتاب المساجد.

# ٤٠- أنه سبب للأمان؛

فالذكر يُذهب عن القلب مخاوفه ويجلب الأمن والأمان.

عَنْ أَبِي بَكُر مُلْقَ قَالَ: كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ عِيْنِ الْغَارِ فَرَفَعْتُ رَأْسِي فَإِذَا أَنَا بِأَقْدَامِ الْقَوْمُ فَقُلْتُ: يَا نَبِيَّ اللَّهِ لَوْ أَنَّ بَعْضَهُمْ طَأْطَأَ بَصَرَهُ رَآنًا، قَالَ: «السَّكُتُ يَا أَبَا بَكُر اثْنَانِ اللَّهُ ثَالِثُهُمَا» (١).

فحين ذكر رُسولَ الله عَرَاكِم ربه فقال: ﴿ لا تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ﴾ (٢)؛ وال عنه الحوف، وحصلت له السكينة والطمأنينة.

#### ٤١- الملائكة تستغفر للذاكركما تستغفر للتائب،

قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرِّشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدُ رَبِهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلِّ شَىْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا فَاغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبُعُوا مَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ ﴾ (٣).

### ٤٢- الملائكة تتنافس على رفع الذكر

عن أنس: أن رجلاً جاء فدخل الصف وقد حفزه النفس فقال: الحمد لله حمداً كثيراً طيبًا مباركًا فيه، فلما قضى رسول الله عليه صلاته قال: «أيكم المتكلم بالكلمات؟ (٤) فأرم القوم. فقال: «أيكم المتكلم بها فإنه لم يقل بأسًا؟ فقال رجل: جئت وقد حفزنى النفس فقلتها، فقال: «لقد رأيت اثنى عشر ملكا يبتدرونها أيهم يرفعها».

#### 21- الذكريحفظ عليك ولدك،

من ابن عباس رفي قال: قال رسول الله عَيْنِ : «لو أن أحدكم إذا أتى أهله قال: بسم الله، اللهم جنَّبنا الشيطان وجنَّب الشيطان ما رزقتنا. فإنه إن يقدر

<sup>(</sup>١) متفق عليه:رواه البخاري (٣٩٢٢) كتاب المناقب، ومسلم (٢٣٨١) كتاب فضائل الصحابة.

<sup>(</sup>٣)سورة التوبة: الآية: (٤٠).

<sup>(</sup>٣)سورة غافر: الآية: (٧).

<sup>(1)</sup> صحيح: رواه مسلم (٦٠٠) كتاب المساجد.

بينهما ولد في ذلك لا يضره شيطان أبداً) (١).

#### ٤٤- الذكريحفظ عليك جوارحك

عن أبى ذر، عن النبى عَيَّكُم أنه قال: قيصبح على كل سُلامَى (٢) من أحدكم صدقة، وكل تسبيحة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وكل تعليلة صدقة، وكل تكبيرة صدقة، وأمر بالمعروف صدقة، ونهى عن المنكر صدقة، ويُجزئ من ذلك ركعتان يركعهما من الضحى، (٣).

#### ٤٥- الذكريحفظ عليك طعامك،

### ١٦٠- سبب لإنجاب الذرية،

قال نوح عليه السلام: ﴿ فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَارًا ۞ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُم مِدْرَارًا ۞ ويَمْدِدْكُم بِأَمْوَال وَبَنِينَ ويَجْعَل لَكُمْ جَنَّات ويَجْعَل لَكُمْ أَنَّهَارًا ﴾ (٥) ، والاستخفار أحد أقسام الذكر ، ودعاء الرب تسارك وتعالى قال تعالى: ﴿ هُنَالِكَ دَعَا زَكْرِيًّا رَبَّهُ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَدُنكَ ذُرِيَّةٌ طَيِّبَةً إِنَّكَ قَالَ تعالى:

<sup>(</sup>۱) صحيع: رواه البخاري (۱۳۸۸) كتاب الدعوات.

<sup>(</sup>٣) مسلامى: قال النووى: أصله عظام الأصبابع وسائر السكف، ثم استعمل في جسميع عظام البسدن ومفاصله.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٧٢٠) كتاب صلاة المسافرين.

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه مسلم (٢٠١٧) كتاب الأشربة.

<sup>(</sup>٥) سورة نوح: الآيات: (١٠–١٢).

# ين ٤٧- أهل الذكر في أمان من أهوال يوم القيامة،

عن عبد الله بن بريدة عن أبيه قال: كنت جالسًا عند النبى على فسمعته يقول: قوإن صاحب القرآن يلقى صاحبه يوم القيامة حين ينشق عنه قبره كالرجل الشاحب فيقول له: هل تعرفنى؟ فيقول: ما أعرفك. فيقول: أنا صاحبك القرآن الذى أظمأتك فى الهواجر، وأسهرت ليلك، وإن كل تاجر من وراء تجارته، وإنك اليوم من وراء كل تجارة، فيعطى الملك بيمينه والخلد بشماله، ويوضع على رأسه تاج الوقار، ويكسى والداه حكتين لا يقوم لهما أهل الدنيا فيقولان بم كُسينا هذه، فيقال: بأخذ ولدكما القرآن (١٠).

# الذكريثقل الموازين، عن يُدُون بالمحادث المدادة المداد

من أبي هريرة، عن النبي عَيَّاتُ قال: «كلمتان خفيفتان على اللسان، ثقيلتان في الميزان، حبيبتان إلى الرحمن: سبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم (٢٠).

وعن صبد الله بن عمرو بن العاص قال: قال رسول الله على : (إن الله سيخلص رجلاً من أمتى على رءوس الخلائق يوم القيامة فينشر عليه تسعة وتسعين سجلاً كل سجل مثل مَد البصر ثم يقول: اتنكر من هذا شيئا؟ اظلمك كتبتى الحافظون؟ فيقول: لا يا رب فيقول: بلى إن لك عندنا حسنة، فإنه لا ظلم عليك اليوم، فتخرج بطاقة فيها: أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله فيقول: احضر وزنك فيقول: يا رب ما هذه البطاقة مع هذه السجلات في كفة، والبطاقة في

سورة آل عمران: الآيتان: (٣٨-٣٩).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أحمد (٣٤٨/٥) بإسناد حسن.

 <sup>(</sup>٣) متفق هليه: رواه البخاري (٦٤٠٦) كتاب الدعوات، ومسلم (٢٦٩٤) كتاب الذكر والدعاء.

كفة فطاشت السجلات وثقلت البطاقة، فلا يثقل مع اسم الله شيء ١٥١)

#### ٤٩- أهل الذكر في ظل عرش الرحمن،

عن أبى هريرة عن النبى عَيَّكُم قال: دسبعة يظلهم الله فى ظله يوم لا ظل إلا ظله: ... ورجل ذكر الله خاليًا ففاضت عيناه، (٢).

ذكر ابن القيم رحمه الله في فوائد الذكر قال: الذكر مع البكاء في الخلوة سبب لإظلال الله تعالى العبد يوم الحر الأكبر في ظل عرشه، والناس في خر الشمس قد صهرتهم في الموقف، وهذا الذاكر مستظل بظل عرش الرحمن عز وجل. اهر (٦).

# ٥٠-الذاكر ترفع درجته في الجنة، من المناه الم

قال رسول الله عَرِيْكُمْ: ﴿يُقَالَ لَصَاحِبُ القَرآنَ اقرأَ وارتق، ورتل كما كنت ترتل في الدنيا، فإن منزلتك عند آخر آية تقرؤها (٤)،

ومن حديث بريدة على قال: سمعت النبى على يقول: «وإن القرآن يلقى صاحبه يوم القيامة ... ثم يقال له: اقرأ واصعد في درجة الجنة وغُرفها فهو في صعود ما دام يقرأ هذًا كان أو ترتيلاً (٥).

فأسأل الله (جل وعلا) أن يجعل قلوبنا والسنتا لا تفتر أبداً عن ذكره ولا عن شكره وأن يجعلنا من الذاكرين الله كشيراً وأن يجمعنا في الفردوس الأعلى مع سيد الذاكرين محمد بن عبد الله عليه الله عليها .

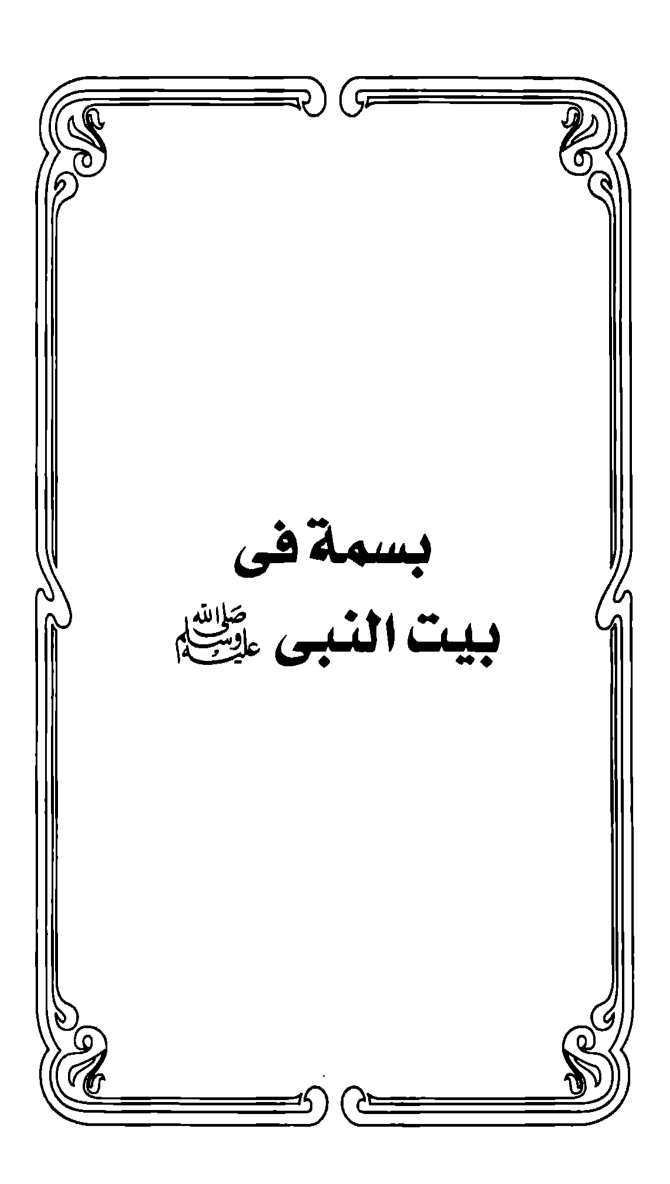
<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه الترمذي (٢٦٣٩) كتاب الإيمان، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (١٧٧٦).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٦٦٠) كتاب الأذان، ومسلم (١٠٣١) كتاب الزكاة.

<sup>(</sup>٣) صحيح الوابل الصيب.

<sup>(</sup>٤) صحيح: أخرجه أبو داود (١٤٦٤) كتاب الصلاة، والترمذي (٢٩١٤) كتاب فيضائل الـقرآن، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في الصحيحة (٢٢٤٠).

<sup>(</sup>٥)رواه أحمد بإسناد حسن.



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

چ<u>ې د پ</u>

# 904 × 16 48 بسمة في بيت النبي النبي

الله وها نحن نتخيل مرة أخرى أننا نسير في شوارع المدينة المنورة التي لطالما سار فيها النبي عَالِيَكُم وأصحابه. . . ولطالما تشرفت تلك البقعة المباركة بوجودهم.

وها نحن نتجه مباشرة إلى بيت النبي عَلَيْكُم - الذي هو أعظم بيت في الكون كله رغم بساطته وتواضعه - لنسعد برؤية النبي عِيْنِ ونستأنس بمجالسته وترتوى قلوبنا بكلامه العذب الطيب.

فلما طرقنا الباب فتح لنا الحبيب المصطفى عُمُلِكُمْ وأذن لنا بالدخول فلما دخلنا وجدنا الحبيب المصطفى عَرْبُطِينِهُم يُمرزح مع أمنا عائشة وأمنا سودة ولينك وكان موقفًا في قمة الروعة والجمال.

فيا تُرى ما الذي حدث. . هيا لتترك المجال هنا لأمنا عائشة لتروى لنا ما حدث. \* قالت عائشة بَرْضِيا:

أتيت النبي عَالِينِهُم بخزيرة قـد طبختها له فـقلت لسودة - والنبي عَالِمُنْكُم بينيُّ وبينها-: كُلِّي. فأبت فقلت: لتأكلين أو لالطخن وجهك، فأبت فوضعت يدى في الخزيرة فطليت وجهها، فضحك النبي عَلَيْكُمْ فوضع بيده لها وقال لها: «الطخي وجهها»، فضحك النبي عَالِمُكُنِّكُم فَمَـرٌ عَمَرَ فَقَالَ: يَا عبد الله يا عبد الله فظن أنه سيدخل فقال: «قوما فاغسلا وجوهكما». فقالت عائشة: فما زلت أهاب عمر لهيبة رسول الله عَلَيْكُمْ (١).

# كن مرحا تبتسم لك الحياة

«من أعظم وسائل امتلاك قلب الزوجة، التلطف في معاملتها.. ومن أعظم مظاهر هذا التطلف، المسارعة في إدخال السرور عليها... بعبارة (١) صحيح: «مسند أبي يعلى» (٧/ ٤٤٩) وصححه العلامة الألباني في السلسلة الصحيحة (٣١٣١). حانية مملؤة عاطفة و رقّة، أو بشيء من الترفيه البرىء والمزاح الجائز، أو من خلال مساعدتها في شيء من الخدمة المنزلية ونحوها. .

لقد نهج رسول الله عَرَّاتُ في معاملته لعائشة وهي الفتاة الحديثة السن، نهجًا حانيًا لطيفًا، فكان يُدخل عليها السرور بفعله وعباراته، حتى كان يقوم لها يسترها لتنظر إلى الحبشة وهم يلعبون في المسجد حتى ترضى، وهو صابر لها، وربما جلس لها يُحادثها قبل صلاة الفحر، ويلاطفها حتى يأتيه المؤذن. وربما امتدح جمالها - كما روى عنه - فيقول: (يا عويش مالي أراك قد أشرق وجهك؟ فقالت: وما لي لا أفعل ذلك وقد دعوت لي . . . ) وكان نهجه عام الله عام الله كان ألين الناس، وأكرم الناس، ضاحكًا بسًامًا.

وأقر رسول الله على أصحابه على مضاحكة الزوجات والأولاد، وما يخالط ذلك عادة من الغفلة والنسيان، وقال لبعض أصحابه عمن استنكر ذلك قد. ساعة وساعة... ، وكان عمر ريخ يأمر الرجال بأن يكونوا مع زوجاتهم كالصبيان في المزاح والملاطفة، فيقول: «ليعجبني الرجل أن يكون في أهل بيته كالصبي، فإذا ابتغى منه وُجد رجلاً.. وكان ابنه عبد الله وطفي يمتثل ذلك، فيمازح مولاته حتى يقول لها: «خلقني خالق الكرام، وخلقك خالق الكام، فنغضب، وتصبح، وتبكى، ويضحك عبد الله بن عمر الاسلام.

#### \* أخى الحبيب:

تتمنى الزوجة منك أن تلاطفها أثناء التعامل اليومى، وهذه الملاطفة والمداعبة والملاعبة عبادة تؤجر عليها إذا ما نويت بها وجه الله – عز وجل – أما سمعت يومّا من الأيام عن نبيك عَيْمَا الله وهو يلاطف ويداعب أزواجه ويراعى شعورهن. .؟ أما قرأت في سيرته العطرة الطاهرة كيف كان يجلس معهن ويقلب النظر إليهن ليمتعهن ويتمتع بهن. .؟ وهو مَن؟ إنه القائد الأعلى والزوج

<sup>(</sup>١) أخلاق الفتاة الزوجية - د . عدنان حسن باحارث - ص١٣٩، ١٤٠.

الأكمل، إنه من كمل مع زوجاته، وكملن معه - عليه الصلاة والسلام -، ورضى الله عنهن -، كيف لا. .؟ وهو القائل: «كل شيء ليس من ذكر الله فهو لهو ولعب، إلا أن يكون أربعة، - وذكر منها - ملاعبة الرجل امرأته (١).

إن المشكلة الحقيقية أنك تجد الزوج مرحًا ولطيفًا مع أصحابه، فإذا دخل بيته انقلب إلى شخص آخر مقطبًا عابسًا، يغضب لأتفه الأسباب. . !!

م يقول أحدهم: "إننى متزوج منذ أكثر من ثمانية عشر عامًا، وقلما ابتسمت لزوجتى خلال هذا العمر الطويل! بل قلما حدثتها أكثر من بضع عبارات، ابتداءً من الساعة التى أصحو فيها حتى أغادر البيت، قاصدًا إلى عملى. . ! الالا).

إن الابتسام يُـشرقِ الوجه، وأما العبوس فإن أردت أن تعرف ما يفعله العبوس؛ فانظر إلى وجهك في المرآة عندما تكون غضبان عابسًا، . . . انظر إلى وجهك م أنفر وقبيح، وانظر كم يجلب مثل هذا الوجه على صاحبه من السخط والأذى؟!! (٣).

### \* أخى الحبيب:

🛋 يسمة في بيت النبي ﷺ

عندما تحتفظ بروح الدعابة مع شريكة حياتك. . وحين تستمر على تواضعك معها، فإنك ستجد أمرًا عجبًا .!! إنها إن قست عليك أو أخطأت معك، فإنها تسارع إلى الاعتذار إليك عما بدر منها . . (٥) .

<sup>(</sup>١) رواه النسائي وصححه العلامة الالباني في صحيح الجامع (٤٥٣٤).

 <sup>(</sup>۲) كيف تكب الأصدقاء وتؤثر في الناس؟ - ديل كارنيجي - ۷۲ - . . . وقد ذكرتني كلمات هذا
 الزوج بدعابة تقول: قالت الزوجة لزوجها: ابتسم قليلاً . . كي لا يعرف الناس إننا متزوجان!

 <sup>(</sup>٣) عودة الحجاب - د . محمد بن إسماعيل المقدم - ج ٢ ص٤١٣ .

<sup>(</sup>٤) حتى يبقى الحب / د . محمد محمد بدرى (ص:٢٦٦-٢٦٩) بتصرف.

### المزاح المعتدل

إن المزاح من الأشياء التي يحبها كثير من الناس بل هو من أعظم وسائل الدخول إلى قلوب الناس. . . والإنسان يحتاج أحيانًا إلى المزاح المعتدل بلا إسراف ولا تقتير.

\* ولقد نهج الإسلام المنهج الواقعى فى تقعيد الأصول والمبادئ التى يقيم عليها شريعته ونظرته للأمور. فكان تجاوبه مع طبيعة الإنسان أحد الركائز التى بُنيت عليها أحكامه وتشريعاته، فاعتبر فى الإنسان جانبه الروحى والجسدى، وجانبه المعنوى والمادى.

فالإنسان في تصوير الإسلام هو ذلك الكائن المزدوج الطبيعة، المكون من قبضة من طين الأرض، ونفخة من روح الله، ممتزجتين مترابطتين غير منفصلتين، فلا هو قبضة من طين الأرض خالصة، فيهبط إلى مستوى الجماد أو الحيوان، ولا نفخة روح خالصة فيؤله أو يتأله، إنما هو مزاج من الطين، ونفخة من روح الله يُكوننان هذا الكيان.

ولما كانت الفكاهة تكاد تكون ضرورة نفسية وعقلية يميل الإنسان بطبعه إليها؛ حيث لا يحتمل الجد المتواصل؛ لأن ذلك يحمل العقل على الجمود والجفاف، أقر بها الإسلام واعترف بحاجة إشباعها على غرار الحاجيات النفسية الأخرى.

وقد أبرز ابن الجموزى في مقدمة كتابه «أخبار الحمقى والمغفلين» ثلاثة دوافع أساسية لتأليف مؤلفه: (ثالثها: أن يُرُّوح الإنسان قلبه بالنظر في سير هؤلاء المبخوسين حظوظًا يوم القسمة؛ فإن النفس قد تملُّ من الدؤوب في الجد، وترتاح إلى بعض المباح من اللهو..)(١)(٢).

<sup>(</sup>١) أخبار الحمقى والمغفلين (ص: ١٦).

<sup>(</sup>٢) قضايا اللهو والترفيه (ص: ١٩٢، ١٩٤).

# صور من مزاح النبي ﷺ

به ولكى تكتمل الأسوة والقدوة في النبي محمد عَرَّا في النبي محمد عَرَّا في النبي أحواله كل أحوال البشر.

فلقد كانت سيرة المصطفى عَرَّا الله المعلقة المسلمة المسلمة المثالية من جميع الجوانب والمكونات.

(فهو فى خلوته يصلى ويطيل الخشوع والبكاء؛ حتى تتورم قدماه، وهو فى الحق لا يبالى بأحد فى جنب الله، ولكنه مع الحياة والناس بَشَرُ سُوى، يحب الطيبات، ويبش ويبتسم، ويداعب، ويمزح، ولا يقول إلا حقًّا عَلَيْكُمْ )(١).

- همكذا كان النبى عَلَيْكُم أكثر الناس تبسمًا وضَحكًا في وجوه أصحابه وتَعَجُّبًا مما تحدثوا به وخلطًا لنفسه بهم، ولربما ضحك حتى تبدو نَواجذه (٢).

بل ولى الصحيحين من حديث جرير من حديث على: يضحك عما تضحكون منه، ويتعجب عما تعجبون منه، . . . ومسلم من حديث جابر بن سَمُرة: كانوا يتحدثون في أمر الجاهلية فيضحكون ويتبسم (٣).

وتأمل معى ما قاله هذا الصحابي الجليل:

ففى الصحيحين عن جرير بن عبد الله البجلي ولا أنه قال: ما حجبنى رسول الله على الله على الله الله على الله الله على الله الله على الخيل، فضرب بيده فى صدرى وقال: «اللهم ثبته واجعله هاديًا مهديًا»(١).

\* رُوى أن امرأة صحورًا جاءته تقول: يا رسول الله: ادع الله لى أن

<sup>(</sup>۱) الحلال والحرام. د/ يوسف القرضاوي (ص: ۲۷۲).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه الترمذي في الشمائل، وصححه الألباني رحمه الله في مختصر الشمائل (ح ١٩٤).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (١٧٠) كتاب المساجد ومواضع الصلاة.

<sup>(1)</sup> متفق عليه: رواه البخاري (٣٠٣٦) كتاب الجهاد والسير، ومسلم (٢٤٧٥) كتاب فضائل الصحابة.

يُدخلني الجنة، فقال لها: «يا أم فلان! إن الجنة لا يدخلها عجوز» (١).

وانزعجت المرأة وبكت، ظنًا منها أنها لن تدخل الجنة، فلما رأى ذلك منها بيَّن لها غرضه: أن العجوز لن تدخل الجنة عجوزًا، بل يُنشئها الله خلقًا آخر، فتدخلها شابة بكرًا،... وتلا عليها قول الله تعالى: ﴿إِنَّا أَسْأَنَاهُنَّ إِنشَاءً ۞ فَجَعَلْنَاهُنَّ أَبْكَارًا ۞ عُرُبًا أَثْرَابًا ﴾ (٢).

\*وعن أنس أن رجلاً استحمل رسول الله عَلَيْكُم - أى طلب منه دابة يحمله عليها- فقال: «أنا حاملك على ولد ناقة؛ فقال: ما أصنع بولد الناقة؟ فقال رسول الله عَلَيْكُم : "وهل تلد الإبل إلا النّوق؟) (٣).

\* وعن أبى هريرة قال: قالوا: يا رسول الله! إنك تداعبنا، قال: «إنى لا أقول إلا حقًا» (1).

\*وعن أنس أن رسول الله عَيْنِ كان في بيت عائشة، فبعث إليه بعض نسائه بقصعة، فدفعتها عائشة فألقتها وكسرتها، فجعل النبي عَيْنِ في يضم الطعام ويقول: «غارت أمُّكم». فلما جاءت قصعة عائشة بعث بها إلى صاحبة القصعة التي كسرتها وأعطى عائشة القصعة المكسورة (٥).

\* وعن أنس بن مالك قال: كان ابن لأم سليم يقال له: أبو عـمير، كان النبى عَلَيْكُم ربما مازحه إذا جاء، فدخل يومًا يمازحه، فوجده حزينًا، فقال:

<sup>(</sup>۱) صحيح: اخرجه التسرمذي في الشمائل (ص: ۱۹۷)، والبيهةي في البعث (۳۸۲)، والسبغوي في الأنوار (۱/۲۰۸/۲۰۰)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (۲۹۸۷).

<sup>(</sup>٢)سورة الواقعة: الأيات: (٣٥-٣٧).

<sup>(</sup>٣) صحيح زواه أبو داود (٤٩٩٨) كتباب الأدب، والترميذي (١٩٩١) كتباب البر والصلة، وأحمد رواه ١٩٩١)، وصحيحه العلامية الألباني رحيمه الله في التعليق على المشكاة (٤٨٨٦)، ومختصر الشمائل (٢٠٣).

<sup>(</sup>٤) حسن؛رواه الترمذي (١٩٩٠) كتاب البر والصلة، وأحمد (٨٥٠٦)، وحسنه العلامة الالباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (١٧٢٦).

<sup>(</sup>٥) صحيح رواه البخاري (٥٢٢٥) كتاب النكاح.

\* وعن أنس أن رجلاً من أهل البادية كان اسمه: زاهر بن حرام، قال: وكان النبى عليه يعلم يحبه وكان دميماً، فأتاه النبى عليه يوماً وهو يبيع متاعه، فاحتضنه من خلفه وهو لا يبصر، فقال: أرسلنى، من هذا؟ فالتفت فعرف النبى عليه ، فجعل لا يألو ما ألزق ظهره بصدر النبى عليه حين عرفه، وجعل النبى عليه يقول: «من يشترى العبد؟»، فقال: يا رسول الله وأله تجدنى كاسد النبى عليه فقال النبى على فقال النبى فقال النبى على فقال النبى فقال النبى على فقال النبى على فقال النبى على فقال النبى على فقال النبى فقال النبى على فقال النبى فلا النبى فل النبى فلا النبى فلا النبى النبى فلا النبى فلا النبى فلا النبى فلا النبى فلا النبى فلا النبى النبى فلا النبى النبى فلا النبى فلا النبى فلا النبى فلا النبى النبى فلا النبى الن

الله، بالي حدوامي فقال **موقف طريف** بالدر

وها هو موقف من أطرف المواقف التي دارت بين النبي عَلَيْكُم وبين أحد الصحابة وللشيم .

ملكت، وقعت على أهلى في رمضان، قال: أتى رجل النبى عليه فقال: هلكت، وقعت على أهلى في رمضان، قال: «أعتق رقبة». قال: ليس لى. قال: «فصم شهرين متتابعين». قال: لا أستطيع. قال: «فأطعم ستين مسكينًا». قال: لا أجد. فأتى بعرق(٤) فيه تمر ن فقال: «أين السائل؟ تصدق بها». قال: على أفقر منى؟ والله ما بين لابتيها (٥) أهل بيت أفقر منا.

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٦٢٠٣) كتاب الأدب، ومسلم (٢١٥٠) كتاب الأدب.

<sup>(</sup>٢) كاسدًا: من الكساد وهو العطل والبوار.

<sup>(</sup>٣) صحيح: أخرجه أحمد (١٢٢٣)، والتُرْمِذِي في النَّمائل (٢٣٩)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في مختصر الشمائل (٢٠٤).

<sup>(</sup>٤) عرق: هو المكتل ويقـال إنه يــع خمــة عشر صـاعًا، والصاع خــمــة أرطال وثلث كــما هو رأى الشافعي أو ثمانية كما هو قول أبي حنيفة.

<sup>(</sup>a) لابتيها: اللابة: الأرض ذات الحجارة السود.

فضحك النبي عَرَاكِمُ حتى بدت نواجذه، قال: ﴿فَأَنْتُم إِذَّا ﴾ .

# وموقف آخر

وها هو موقف آخر يوضح لنا كيف كان النبى عَلَيْكُم سهلاً لينًا، لا تفارقه البسمة لكنه كان يضعها في موضعها.

ففى الحديث الذى رواه البخارى عن سعد بن أبى وقاص براق قال: استأذن عمر بن الخطاب براق على رسول الله عليه النبى عالم النبى الن

فقال: أنت أحق أن يهبن يا رسول الله. ثم أقبل عليهن فقال: يا عَدُوَّات أنفسهن، أنه بننى ولم تهبن رسول الله عَيَّاتُهُم ؟ فقلن: إنك أفظ وأغلظ من رسول الله عَيَّاتُهُم : قال رسول الله عَيَّاتُهُم : قابه يا ابن الخطاب، والذي نفسي بيده ما لقيك الشيطان سالكًا فجًا (٣) إلا سلك فجًا غير فجك»(٤).

وعن عائشة بران قالت: قدم رسول الله عالي من غزوة تبوك، أو خيبر، وفي سهوتها ستر، فهبت ريح فكشفت ناحية السّتر من بنات لعائشة لُعَب، فقال: الما هذا يا عائشة؟»، قالت: بناتي. ورأى بينهن فرسًا

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٦٠٨٧) كتاب الأدب، ومسلم (١١١١) كتاب الصيام.

<sup>(</sup>٢) تبادرن الحجاب: أي: اختبأن وراء الستارة.

<sup>(</sup>٣) فجًّا: الفج: هو الطريق الواسع.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه: رواه البخاري (٣٢٩٤) كتاب بده الخلق، ومسلم (٢٣٩٧) كتاب فضائل الصحابة.

\_\_\_ بسمة في بيت النبي ﷺ

لها جناحان من رقاع، فقال: (ما هذا الذي أرى وسطهن؟). قالت: فرس. قال: (وما هذا الذي عليه؟)، قالت: جناحان. قال: (فرس له جناحان؟)، قالت: أما سمعت أن لسليمان خيلاً لها أجنحة؟ قالت: فضحك حتى رأيت نواجذه(١).

#### هذه بتلك

بل وصل الأمر إلى درجة رفيعة من الحِلم والتواضع حتى إن النبى عليه الله الأمر إلى درجة رفيعة من الحِلم والنبى عليه الله النبى عليه النبى عليه الله الله الله إلا رحمة للعالمين.

ر عن عائشة وطفع قالت: كنت مع رسول الله عليه في بعض أسفاره، وكنت جارية، لم أحمل اللحم ولم أبدن.

فقال رسول الله عَبِّلْ للناس: «تقدموا، تقدموا» فتقدموا، ثم قال: «يا عائشة تعالى حتى أسابقك» فسابقت فسبقته، فسكت، حتى إذا حملت اللحم ونسيت خرجت معه فى بعض أسفاره، فقال للناس: «تقدموا»، فتقدموا، ثم قال لى: «تعالى أسابقك»، فسابقته فسبقنى، فجعل يضحك ويقول: «هذه بتلك»(٢).

#### اللهم حوالينا ولا علينا

وها هو موقف آخر طریف یحدث للنبی عَلَیْظِیم فقد جاءه أعرابی وهو عَلَیْظِیم یخطب الجمعة فطلب من النبی عَلَیْظِیم أن یستسقی لهم فقه

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه أبو داود (٤٩٣٦) كتاب الأدب، والنَّــاتي في الكبرى تحفة الأشراف (١٧/٢/١٧). وصححه العلامة الألباني رحمه الله على المشكاة (٣٢٦٥).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أحمد (٢٥٧٤٥)، صححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (١٣١).

أجدبت الأرض فدعا النبى عَيْنِ فنزل المطر أسبوعًا كاملاً لا ينقطع . . .! وإذا بنفس الرجل يأتى إلى النبى عَيْنِ أَلَى الجمعة التى تليها يطلب منه أن يسأل الله -جل وعلا- أن يحبس عنهم المطر فقد غرقوا . . . فضحك النبى عَيْنِ أَلَى .

# \* وينقسم الزاح إلى قسمين،

١- محمود: وضابطه كما قال ابن حبان: (هو الذي لا يشوبه ما كره الله عز وجل، ولا يكون بإثم، ولا قطيعة رحم).

٧- مذموم: وضابطه كما قال ابن حبَّانُ - أيضًا -:

«الذي يُثيرُ العداوة، ويُذهب البهاء، ويقطع الصداقة، ويُجرئُ الدَّني، عليه، ويُحقد الشريف به (٣).

<sup>(</sup>١) المثاعب: جمع مُثْعَب - بفتح أوله وثالثه- وهو مسيل الماء.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٩٣٣) كتاب الجمعة، ومسلم (٨٩٥) كتاب صلاة الاستسقاء.

<sup>(</sup>٣) اروضة العقلاءا (ص: ٧٧).

70

# آداب المزاح

﴿ ١- أَلَا يَكُونَ المَرَاحِ فَيَهُ تَجْرِيحِ لَأَحَدِ مِنَ النَّاسِ.

٢- أن يكون المزاح لا كذب فيه.

فقد كان النبى عَلِيْكُ مِهُمَ يُعَلِيْكُم يَمْرُح ولا يقول إلا حقًا . . بل قال النبى عَلِيْكُم : النا والنبى على الله على الله على الله الكذب وإن كان مازحًا . . ، (١).

وحـــذر النبى عَلَيْكُم من أن يكذب الرجل لــيُضـحك مَن حــوله فـــقــال عَلَيْكُم : «ويلٌ للذي يُحدث فيكذب، ليُضحك به القوم ويلٌ له، ويلٌ له» (٢).

ب الله المناح المناح المناطين المناسبة أو الترفيه عن النفس، وإيناس المساحبين والتودد إلى المخالطين.

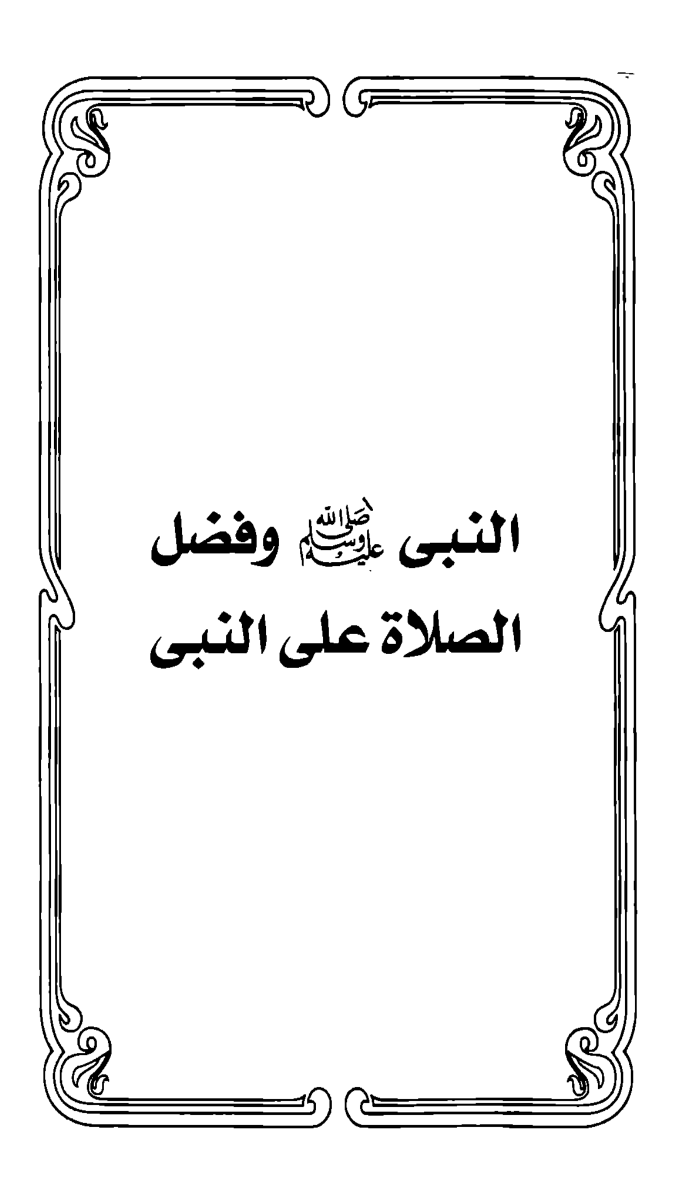
"كان ابن سيرين الإمام العلم المحدث، إذا اشتد الضحى ينزل إلى سوق البصرة، فيسلم على الناس ويمازحهم ويوزع البسمات على المسلمين، ولذلك أحبوه، وحشروا في درسه، وتعلقت به القلوب، فإن القلوب لا تحب الفيظ الغليظ ولو كان تقياً، بل تحب الدعوب القريب من الناس.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) حسن: رواه أبو داود (۲۸۰۰) كتاب الأدب، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (۲۷۳).

<sup>(</sup>٢) حسن: رواه أبو داود (٤٩٩٠) كتاب الأدب، وأحمد (١٩٥١٩)، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٧١٣٦).

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# وفضل الصلاة على النبي النبي

وها نحن نتخيل مرة أخسرى أننا نسير فى شوارع المدينة المنورة التى لطالما سار فسيها النبى عَلِيَاتُهُم وأصحابه. . ولطالما تشسرفت تلك البقعة المباركة بوجودهم.

وها نحن نتجه مباشرة إلى بيت النبى عَلَيْكُم - الذى هو أعظم بيت فى الكون كله رغم بساطته وتواضعة - لنسعد برؤية النبى عَلَيْكُم ونستانس بمجالسته وترتوى قلوبنا بكلامه العذب الطيب.

فلما طرقنا الباب فتح لنا الحبيب المصطفى عَيْكِ الله عَلَيْكُم وآذن لنا بالدخول.

فلما دخلنا وجدنا النبى عَرِيْكُم جالسًا مع بعض أصحابه ولله يسقول لهم : «من صلّى على صلاة واحدة صلّى الله عليه عشر صلوّات وحَطَّ عنه عشر خطيشات ورفع له عشر درجات (۱۱) . . ثم قال لهم : «من صلّى على حين يُصبح عشراً وحين يُمسى عشراً أدركته شفاعتى يوم القيامة (۱۲) .

على النبى النبعايش بقلوبنا وأرواحنا مع فضل الصلاة على النبى النبي النبي

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه أحدد (۱۰۲/۳) والبخارى في الأدب المفرد (٦٤٣) ، والنسائي في الكبسرى (١) صحيح: 1/١٦ رقم ٩٨٩١)، وصححه الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٦٢٥٩).

<sup>(</sup>٢) حسن: رواه الطبراني في الكبير، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٦٣٥٧).

# الصلاة على النبي راكي

قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّوا عَلَيْهِ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّوا عَلَيْهِ وَمَلَائِكَا ﴾ (١).

قال الحافظ ابن كثير رحمه الله في تفسيره للآية: "والمقصود من هذه الآية أن الله سبحانه وتعالى أخبر عباده بمنزلة عبده ونبيه عنده في الملإ الأعلى بأنه يثنى عليه عند الملائكة المقربين، وأن الملائكة تصلى عليه، ثم أمر تعالى أهل العالم السفلى بالصلاة والتسليم عليه، ليجتمع الثناء عليه من أهل العالمين: العلوى والسفلى جميعًا (٢). اه.

\* وهل هناك أحدٌ يستطيع أن يُحصى عدد الملائكة الذين يصلون على النبى عَلَيْكُ الذين يصلون على النبى عَلَيْكُ فإن البيت المعمور وهو قبلة أهل السماء السابعة فقط يدخله كل يوم سبعون ألف ملك لا يرجعون إليه إلى قيام الساعة.

فكل يوم يدخل سبعون ألفًا ثم يأتى في اليوم التالى سبعون ألفًا غيرهم فمن يستطيع أن يُحصى عدد ملائكة السماء السابعة وحدها.

قال عَرَاكُم : "إنه ليدخل البيت المعمور في كل يوم سبعون ألف ملك لأ يرجعون إليه إلى قيام الساعة ، (٣).

بل قال عَيَّا الله السماءُ ويحقُّ لها أن تنط، والذي نفس محمد بيده، ما فيها موضع شبرِ إلا وفيه جبهة ملك ساجد يُسبِّح الله بحمده، (١).

**<sup>\*</sup>** \*

<sup>(</sup>١) سورة الاحزاب: الآية: (٥٦).

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن کثير (۲/ ۸۰۱).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (١٦٤) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه ابن مردويه، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (١٠٢٠).

# النبى بَيِّ يشتاق اليكم فكيف لا تشتاقون اليه وتصلون عليه

قال عَيْكُمْ : (وددت أنى لقيت إخواني الذين آمنوا ولم يروني (١).

وقال عَلَيْ : الطوبي لمن رآني وآمن بي، ثم طوبي ثم طوبي ثم طوبي لمن آمن بي ولم يرني ا.

وقال عِنْ الله عَلَيْ الله الله على الله وآمن بى مسرة، وطُوبِح لمس لم يرنى وآمن بى سبع مرات (٢).

فيا ليستنا نعلم قدر النبي عَرِّاتُ ونشتاق إليه كما يشتاق هـو إلينا ونحبه كما يحبنا . . . أما علمتم أن النبي عَرَاتُهُم خبأ دعوته شفاعة لأمته .

فقد قال عَيْنِهِم : «لكل نبى دعوة مستجابة، فتعجل كل نبى دعوته، وإنى خبأت دعوتى شفاعة لأمتى يوم القيامة، فهى نائلة إن شاء الله من مات من أمتى لا يُشرك بالله شيئًا» (٣).

\* بل إن النبى عَلَيْكُم ينتظرنا على الحوض يوم القيامة ليرى الذين اتبعوه وعاشوا على سنته وشرعه ومحبته ليسقيهم من يده الشريفة شربة هنيئة مريئة لا يظمأون بعدها أبدًا.

\* بل وحتى عند دخول الجنة يعلم النبى عَلَيْكُم أن الله (عز وجل) جعل له من أمته سبعين الفا يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب، وإذا بالحبيب عَلَيْكُم يستزيد ربنا (عز وجل) ويطلب منه المزيد ممن يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب.

قال ﷺ: «أعطيت سبعين ألفًا من أمنى يدخلون الجنة بغير حساب وجوههم كالقمر ليلة البدر قلوبهم على قلب رجل واحد فاستنزدت ربى (عز وجل) فزادنى

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه أحمد (١٢١٦٩)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٢٨٨٨).

<sup>(</sup>٢) حسن: رواه أحمد (١١٢٧٦)، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (١٣٤١).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٤٠٤) كتاب الدعوات، ومسلم (١٩٩) كتاب الإيمان.

وفى رواية قال عَيْنَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ من أمنى سبعين الفا بلا حساب عليهم ولا عذاب مع كل ألف سبعون ألفا وثلاث حثيات من حثيات ربى (٢).

\* فَالنَّبَى عَلَيْكُم يَفْعَلَ كُلُّ ذَلَكُ مِن أَجَلَـنَا . . فَكَيْفُ لَا تَشْتَـاقَ قَلُوبِنَا وَأَعْنِنَا لَرُويَتُهُ وصَـحبته في جنة الرحمن التي فيـها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر.

\*وكيف لا تصلى عليه كلما ذُكر اسمه عَلَيْكُمْ .

# مواطن الصلاة على النبي الله

\* وها هي بعض مواطن الصلاة على النبي عَلَيْكُم كما أوردها الإمام ابن القيم رحمه الله في كتابه القيم (جلاء الأفهام في فضل الصلاة والسلام على محمد خير الأنام).

الموطن الأول وهو أهمها وآكدها، في الصلاة في آخر التشهد..

وقد أجمع المسلمون على مشروعيته. واختلفوا في وجوبه فيها.

الموطن الثانى من مواطن الصلاة على النبى على التشهد الأول وهذا قد اختلف فيه، فقال الشافعي في «الأم»: «يُصلَّى على النبي يالله والمناوني وليس بواجب، وقال في القديم: «الا يزيد على التشهد» وهذه رواية المازني

<sup>(</sup>١) صحيح رواه أحمد (٢٣)، وصححه العلامة الألباني رجمه الله في السلسلة الصحيحة (١٤٨٤).

 <sup>(</sup>۲) صحيح: رواه الترمذي (۲٤٣٧) كـتاب صفة القيامة والرقائق والورع، وابن ماجـه (٤٢٨٦) كتاب الزهد، وأحمد (٢١٦٥٢)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٧١١١).

عنه، وبهذا قال أحمد، وأبو حنيفة. ومالك رحمهم الله تعالى، وغيرهم. الموطن الثالِث من مواطن الصلاة عليه عليه الخير القنوت

استحبه الشافعى ومن وافقه واحتج لذلك بما رواه النسائى عن محمد بن سلمة . . . . عن الحسن بن على قال: علمنى رسول الله عَيْمَ هؤلاء الكلمات في الوتر قال: ققل: اللهم اهدنى فيمن هديت، وبارك لى فيما اعطيت، وتولنى فيمن توليت، وقنى شر ما قضيت، فإنك تقضى ولا يُقضى عليك، إنه لا يذل من واليت، تباركت ربنا وتعاليت وصلى الله على النبى النبى النبى الله على قنوت الوتر.

الموطن الرابع من مواطن الصلاة عليه را مسلاة الجنازة بعد التكبيرة الثانية،

والدليل على مشروعيتها في صلاة الجنازة، ما روى الشافعي في المسنده، . . . عن أبي أمامة بن سهل، أنه أخبره رجل من أصحاب النبي علين السنة في الصلاة على الجنازة أن يكبر الإمام ثم يقرأ بفاتحة الكتاب بعد التكبيرة الأولى سرًا في نفسه، ثم يصلى على النبي علين في ويخلص الدعاء للجنازة في التكبيرات لا يقرأ في شيء منهن، ثم يسلم سرًا في نفسه، (٢).

وقال صاحب المغنى ، روى عن ابن عباس أنه صلى على جنازة بمكة فكبر، ثم قرأ وجهر وصلى على النبى علياتهم ، ثم دعا لصاحبه فأحسن، ثم انصرف وقال: هكذا ينبغى أن تكون الصلاة على الجنازة.

إذا تقرر هذا فالمستحب أن يصلى عليه عليه عليه في الجنازة كما يصلى عليه في التشهد. لأن النبي عليه علم ذلك أصحابه لما سألوه عن كيفية الصلاة

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أبو داود (۱٤٢٥) كتاب الصلاة، والترمذى (٤٦٤) كتاب الصلاة، والنسائى (١٧٤٥، ١٧٤٥) كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، وأحمد (١٧٤٠) كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، وأحمد (١٧٢٠)، وصححه العلامة الألبانى رحمه الله فى المشكاة (١٢٧٣).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه ابن عساكر (٥٣/٥٣)، وصححه العلامة الالباني رحمه الله في الإرواء (٧٣٤).

عليه، وفي (مسائل عبد الله بن أحمد) عن أبيه قال: (يصلي على النبي عليه، ويصلي على الملائكة المقربين).

الموطن الخامس من مواطن الصلاة عليه عليه عليه الخطب؛ كخطبة الجمعة، والعيدين، والاستسقاء، وغيرها

وقد اختلف في اشتراطها لصحة الخطبة.

وقال أبو حنيفة ومالك: تصح بدونها. وهو وجه في مذهب أحمد.

والدليل على مسروعية الصلاة على النبى على الخطبة ما رواه عبد الله بن أحمد. . . . حدثنا أبى، حدثنا منصور بن أبى مزاحم، حدثنا خالد، حدثنى عون بن أبى جحيفة كان أبى من شُرَط على (والشُرط: جمع شرطة وهو الجندى الذى يقوم بالحراسة) وكان تحت المنبر، فحدثنى أنه صعد المنبر - يعنى: عليًا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالنَّى عليه وصلى على النبى عليه النبى عليه وقال: «يجعل الله وقال: «خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر، والثانى عمر، وقال: «يجعل الله الخير حيث شاء»(١).

فهذا دليل على أن الصلاة على النبي عَلَيْكُم في الخطب كان أمرًا مشهورًا معروفًا عند الصحابة رضى الله عنهم أجمعين.

الموطن السادس من مواطن الصلاة على النبى عَرَاكُم ، بعد إجابة المؤذن وعند الإقامة،

لما روى مسلم فى «صحيحه» من حديث عبد الله بن عسمرو، أنه سمع رسول الله علياً يقول: «إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول ثم صلوا على،

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أحمد (۸۳۹) مسئد العشرة المبشرين بالجنة، وصححه العلامة الآلباني رحمه الله في ظلال الجنة (۱۲۰۱)، والحديث أصله عند البخاري (۳۲۷۱) كتاب المناقب.

الموطن السابع من مواطن الصلاة على النبي را عند الدعاء، وله ثلاث مراتب:

إحداها: أن يصلى عليه قبل الدعاء وبعد حمد الله تعالى.

والمرتبة الثانية: أن يصلى عليه في أول الدعاء وأوسطه وآخره.

والثالثة: أن يصلى عليه في أوله وآخره ويجعل حاجته متوسطة بينهما.

والصلاة على النبي عِرُّاكِيُهُم للدعاء مثل الفاتحة من الصلاة.

وهذه المواطن التي تقدمت كلها شُرعت الصلاة على النبي عَلَيْكُم فيها أمام الدعاء فمفتاح الدعاء الصلاة على النبي عَلَيْكُم كما أن مفتاح الصلاة الطهور. فصلى الله عليه وعلى آله وسلم تسليمًا.

الموطن الشامن من مواطن الصلاة على النبي على الشهاء عند دخول المسجد، وعند الخروج منه:

ففى «المسند» «والتسرمذى»، «وسنن ابن مساجه» من حديث فساطمة بنت الحسين عن جدتها فاطمة الكبرى قالت: كان رسول الله عليه إذا دخل المسجد قال: «اللهم صلً على مسحمد وسلم السلهم اغفر لى ذنوبى، وافتح لى أبواب رحمتك» وإذا خرج قال مثلها إلا أنه يقول: «أبواب فضلك» (٢).

الموطن التاسع من مواطن الصلاة على النبى الله على الصفا والمروة؛ لما روى إسماعيل بن إسحاق في كتابه: . . . . . أن ابن عمر والله كان يكبر على الصفا ثلاثًا، يقول: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٣٨٤) كتاب الصلاة.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه الترمذي (٣١٤) كتاب الصلاة، وابن ماجه (٧٧١) كتاب المساجد والجماعات، وأحمد (٢٥٨٧)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (١/٤٧١٤).

وله الحسمة، وهو على كل شيء قدير، ثم يصلى على النبي عاليات ، ثم يحلى النبي عاليات ، ثم يدعو ويطيل القيام والدعاء، ثم يفعل على المروة مثل ذلك (١)... وهذا من توابع الدعاء أيضًا.

الموطن العاشر من مواطن الصلاة عليه ربي العند اجتماع القوم قبل تفرقهم،

وقد تقدمت الأحاديث بذلك عن النبى عليه من غير وجه، أنه قال: الما جلس قوم مجلسًا ثم تفرقوا ولم يذكروا الله ولم يصلوا على النبى عليه إلا كان عليهم من الله ترة إن شاء عذبهم وإن شاء غفر لهم (٢).

الموطن الحادى عشر من مواطن الصلاة على النبى على النبى على النبى على المعدد وقد اختلف فى وجوبها كلما ذُكر اسمه على الله الحليمى: تجب الصلاة عليه على كلما ذُكر اسمه.

وقال غيرهما: ذلك مستحب وليس بفرض يأثم تاركه، ثم اختلفوا فقالت فرقة: تجب الصلاة عليه في العمر مرة واحدة؛ لأن الأمر مطلق لا يقتضى تكرارًا، والماهية تحصل بمرة، وهذا محكى عن أبي حنيفة، ومالك، والثورى، والأوزاعي...، قال عياض، وابن عبد البر: وهو قول جمهور الأمة.

وقالت فرقة: بل تجب في كل صلاة في تشهدها الأخير كما تقدم، وهو قول الشافعي، وأحمد في آخر الروايتين عنه، وغيرهما.

وقالت فرقة: الأمر بالصلاة عليه أمر استحباب لا أمر إيجاب. وهذا قول ابن جرير. وطائفة.

<sup>(</sup>١) ضميف: دواه إسماعيل بن إسحاق في فضل الصلاة على النبي عليه الله (ص٧٤-٧٥)، وضعفه العلامة الألباني رحمه الله في تحقيقه على هذا الكتاب (٨٧).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه الحاكم (١/ ٦٧٤)، والبيهقى فى شعب الإيمان (٢/ ٢١٤)، وصححه العلامة الألبانى رحمه الله فى صحيح الجامع (٢٧٣٨).

كان ابن عمر الشخا إذا أراد أن يستلم الحجر قال: اللهم إيمانًا بك وتصديقًا بكتابك وسنة نبيك على المسلم المسل

الموطن الثالث عشر من مواطن الصلاة على النبي را عند الوقوف على قبره،

عن مالك عن عبد الله بن دينار قال: رأيت عبد الله بن عمر يقف على قبر النبى عَلَيْكُم ويدعو لأبى بكر وعمر ولا في . . . . ذكره مالك في «الموطأ» (٢).

الموطن الرابع عشر من مواطن الصلاة على النبى ﷺ؛ إذا خرج إلى السوق أو إلى دعوة أو نحوها،

عن أبى واثل قال: «ما رأيت عبد الله جلس فى مأدبة ولا جنازة ولا غير ذلك، فيقوم حتى يحمد الله، ويثنى عليه، ويصلى على النبى عائل أنها ويدعو بدعوات. وإن كان يخرج إلى السوق فياتى أغفلها مكانًا فيجلس فيحمد الله ويصلى على النبى عائل ويدعو بدعوات.

الموطن الخامس عشر من مواطن الصلاة على النبي رهم عقب ختم القرآن،

وهذا لأن المحل محل دعاء، . . . ونص الإمام أحمد رحمه الله تعالى على الدعاء عقب الختمة، فقال في رواية أبى الحارث: «كان أنس إذا ختم القرآن جمع أهله وولده» (٣).

<sup>(</sup>۱) ضعيف: الطيالسي (۱/ ۲۵)، وابن أبي شية (۳/ ٤٤١)، والبيهةي (٥/ ٧٩)، وضعفه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الضعيفة (١٠ ٤٩)، وذكره الحويني في الفتاوي الحديثية، وقال: لا يثبت.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مالك في الموطل (١/١٦٦)، والبيهلقي في الكبرى (٥/ ٢٤٥)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في تحقيقه على كتاب فضل الصلاة على النبي عَلَيْتُكُمْ (٩٨).

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في الكبير(١/ ٢٤٢)، والبيهقي في الشعب (٣٦٨/٢)، وقال الهيشمي في المجمع (٣) رواه الطبراني ورجاله ثقات.

وإذا كان هذا من آكد مواطن الدعاء وأحقها بالإجابة فهو من آكد مواطن الصلاة على النبي عليه الله عليه النبي النبي عليه النبي النبي عليه النبي عليه النبي النبي عليه النبي النبي عليه النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي عليه النبي النبي

الموطن السادس عسر من مواطن المسلاة على النبي على البي على الجمعة،

كتب عمر بن عبد العزيز أن انشيروا العلم يوم الجمعة . فإن غائلة العلم النسيان، وأكثروا الصلاة على النبي علين النبي علينه الجمعة (٢).

الموطن السابع عشر من مواطن الصلاة على النبى را عند القيام من المجلس،

عن عثمان بن عمر، قال: «سمعت سفيان بن سعيد ما لا أحصى، إذا أراد القيام يقول: صلى الله وملائكته على محمد وعلى أنبياء الله وملائكته، . . . . هذا الذي رأيت من الأثر في هذا الموطن(٣).

الموطن الثامن عشر من مواطن الصلاة على النبى ﷺ، عند الهم، والشدائد، وطلب المفضرة،

خديث الطفيل بن أبى بن كعب عن أبيه قال: كان رسول الله عَلَيْكُم إذا ذهب ثلثا الليل قام فقال: (يا أيها الناس. اذكروا الله، جاءت الراجفة تتبعها

<sup>(</sup>۱) حسن لغيره: أخرجه البيهقى في السنن الكبرى (۲/۹۳)، وفي شعب الإيسان (۲/۱۱)، والديلمي (۱/۸۱)، وقال المنفرى (۲۲۸/۲): رواه البيهقى بإسناد حسن إلا أن مكحولاً قبل لم يسمع من أبي أمامة، وقال المناوى (۲/۸۷): أعله الذهبي في المهذب بأن مكحولاً لم يلق أبا أمامة فهو منقطع، وقال العجلوني (۱/۸۷): رواه البيهقى بإسناد جبد عن أبي أمامة، وحسنه العلامة الالبائي رحمه الله في صحيح الترغيب والترهيب (۱۲۷۳)، وقال: حسن لغيره.

 <sup>(</sup>٣) قال الـخاوى فى «القول البديع» (ص١٩٧): أخرجه ابن وضاح، وابن بشكوال من طريقه، والنميرى.
 (٣) انظر القول البديع للـخاوى (ص٢٤٥).

الرادفة، جاء الموت بما فيه، جاء الموت بما فيه، قال أبيّ: قلت: يا رسول الله! إنى أكثر الصلاة عليك، فكم أجعل لك من صلاتي؟ فقال: «ما شئت، قال: قلت: الربع؟ قال: «ما شئت فإن زدت فهو خير لك، قلت: النصف؟ قال: «ما شئت، فإن زدت فهو خير لك، قال: قلت: فالثلثين؟ قال: «ما شئت فإن زدت فهو خير لك، قال: قلت: فالثلثين؟ قال: «ما شئت فإن زدت فهو خير لك، قال: أجعل لك صلاتي كلها؟ قال: «إذا تُكفّي همك ويُغفر لك ذنبك، (١).

عن أبى هريسرة بطي قال: قال رسول الله عَيْمَا : «من صلى على فى كتاب لم تزل الملائكة يستغفرون له ما دام اسمى فى ذلك الكتاب (٢).

وقال محمد بن أبي سليمان: رأيت أبى فى النوم، فقلت: يا أبت! ما فعل الله بك؟ قال: غفر لى، فقلت: بماذا؟ قال: بكتابتى الصلاة على النبى على الله بك؟ ما الله بك؟ على النبى على الله بك؟ على الله

وقال عبد الله بن الحكم: رأيت الشافعى فى النوم فقلت: ما فعل الله بك؟ قال: رحمنى وغفر لى وزفنى إلى الجنة كما تُزف العروس، ونثر على كما يُشر على العروس. فقلت: بم بلغت هذه الحال؟ فقال لى قائل: يقول لك بما فى كتاب «الرسالة» من الصلاة على النبى عالي المنه فل قلت: فكيف ذلك؟ قال: وصلى الله على محمد عدد ما ذكره الذاكرون، وعدد ما غفل عن ذكره الغافلون، قال: فلما أصبحت نظرت إلى الرسالة فوجدت الأمر كما رأيت النبى عالي الله على .

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي والحاكم وأحمد وحسنه الالباني في صحيح الترمذي (١٩٩٩) والصحيحة (٩٥٤).

<sup>(</sup>٣) ضعيف جدًا: رواه الطبراني في الأوسط (٢/ ٢٣٢)، وضعفه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الضعيفة (٣٣١٦)، وقال: ضعيف جدًا.

<sup>(</sup>٣) قلت : لأن الدال على الخير كفاعله فكلما قرأ قارئ لفظ الصلاة على النبي عَلَيْظُ كان للكاتب مثل أجره وكأنه صلى عليه هو وقارئ الكتاب.

الموطن العشرون من مواطن الصلاة على النبي را عند تبليغ العلم، العلم الناس عند التذكير والقصص والقاء الدرس، وتعليم العلم، في أول ذلك وآخره،

كتب عمر بن عبد العزيز: قاما بعد فإن أناسًا من الناس قد التمسوا الدنيا بعمل الآخرة، وإن من الـقُصّاص من قد أحدثوا في الصلاة على خلفائهم وأمرائهم عدل صلاتهم على النبي عليه النبي عليه فإذا جاءك كتابي هذا فمرهم أن تكون صلاتهم على النبيين ودعاؤهم للمسلمين عامة، ويدَعوا -أى: يتركوا- ما سوى ذلك ١٠٠٠. والصلاة على النبي عليه في هذا الموطن؛ لأنه موطن لنبليغ العلم الذي جاء به ونشره في أمته، وإلقائه إليهم ودعوتهم إلى سنته وطريقته عليه في هذا من أفضل الأعمال وأعظمها نفعًا للعبد في الدنيا والآخرة.

قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قُولًا مِّمَّن دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِى مِنَ الْمُسلِمِينَ ﴾ (٢) . . . وقال تعالى: ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَة إِأَنَا وَمَن اتَّبَعْنى ﴾ (٢) . . . وقال تعالى: ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَة إِأَنَا

فحقيق بالمبلغ عن رسول الله على الذى أقامه الله فى هذا المقام أن يفتتح كلامه بحمد الله تعالى، والثناء عليه وتمجيده والاعتراف له بالوحدانية، وتعريف حقوقه على العباد، ثم بالصلاة على رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم..... وتمجيده والثناء عليه، وأن يختمه أيضًا بالصلاة عليه صلى الله تعالى عليه وسلم تسليمًا.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه ابن أبي شيبة في مصنف (٧/ ١٧٥)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في تحقيقه على كتاب فضل الصلاة على النبي عَرَِّئِينَ (٧٦).

<sup>(</sup>٧) سورة نصلت: الآية: (٣٣).

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف: الآية: (١٠٨).

الموطن الحادى والعشرون من مواطن الصلاة على النبي عِنْ اول النهار وآخره،

عن أبى الدرداء فطف قال: قال رسول الله عليك المن صلى على حين يصبح عشراً، وحين يمسى عشراً أدركته شفاعتي يوم القيامة ١١١).

الموطن الثاني والعشرون من مواطن الصلاة على النبي إلى الله عند خطبة الرجل المرأة في النكاح،

عن ابن عباس ظف في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ وَمَلائِكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِي ﴾ قال: يعنى: أن الله تعالى يثنى على نبيكم ويغفر له وأمر الملائكة بالاستغفار له: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ (٢) . . . . . أثنوا عليه في صلاتكم وفي كل مساجدكم، وفي كل موطن، وفي خطبة النساء فلا تنسوه.

الموطن الثالث و العشرون من مواطن الصلاة على النبى على الله ، في كل موطن يُجتمع فيه لذكر الله ،

لحديث أبي هريرة، عن النبي عليه أنه قال: "إن لله سيارة من الملائكة إذا مروا بحلق الذكر قال بعضهم لبعض: اقعدوا، فإذا دعا القوم أمّنوا على دعائهم، فإذا صلوا على النبي عليه صلوا معهم، حتى يفرغوا ثم يقول بعضهم لبعض: طوبي لهؤلاء يرجعون مغفوراً لهم ١٩٦٠. . . . . وأصل الحديث في مسلم. وهذا سياق مسلم بن إبراهيم الكشى: حدثنا عبد السلام بن عجلان، حدثنا أبو عثمان النهدى، عن أبي هريرة فذكره.

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في الكبير وحسنه العسلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٦٣٥٧) وصميع الترغيب والترهيب (٢٣٢).

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب: الآية: (٥٦).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن النجار عن أبي هريرة.

الموطن الرابع والعشرون من مواطن الصلاة على النبي وَ الله عند الحاجة تعرض للعبد،

عن ابن مسعود قال: ﴿إِذَا أَردَتُ أَن تَسَالُ حَاجَةً فَابِدَأَ بِالمُدَّـةِ وَالْتَحْمَيْدُ وَالْتُنَاءُ عَلَى النبي عَلَيْكُم ثم ادع والثناء على النبي عَلَيْكُم ثم ادع بعد ، فإن ذلك أحرى أن تصيب حاجتك».

الموطن الخامس والعشرون من مواطن الصلاة على النبي ﷺ، في الصلاة في غير التشهد،

عن الحسن قال: ﴿إِذَا مرَّ بِالصلاة على النبي عَلَيْكُم فليه فليه وليصلَّ عليه في التطوع (١) ونص الإمام أحمد رحمه الله تعالى على ذلك فقال: ﴿إِذَا مِر المصلى بآية فيها ذكر النبي عَرَّاكُم فإن كان في نفل صلى عليه عَلَيْكُم ﴾.

الموطن السادس و العشرون من مواطن الصلاة على النبى را عند كل كلام ذى بال:

فإنه يبدأ بحمد الله والثناء عليه، ثم بالصلاة على رسوله عَيَّاتُ ثم يذكر كلامه بعد ذلك.

الموطن السابع والعشرون من مواطن الصلاة على النبي والعشرون من مواطن الصلاة على النبي والعشرون من مواطن الصلاة العيد،

فإنه يُستحب أن يحمد الله ويثنى عليه، ويصلى على النبى عليه قال اسماعيل بن إسحاق... عن إبراهيم عن علقمة أن ابن مسعود، وأبا موسى وحذيفة خرج عليهم الوليد بن عقبة قبل العيد بيوم فقال لهم: ﴿إن هذا العيد قد دنا فكيف التكبير فيه؟ قال عبد الله: تبدأ فتكبر تكبيرة تفتتح بها الصلاة، وتحمد ربك وتصلى على النبى عليه في ثم تدعو وتكبر وتفعل مثل ذلك، ثم تكبر وتفعل مثل ذلك، ثم تقبر وتركع، ثم تقوم وتقرأ ذلك، ثم تكبر وتركع، ثم تقوم وتقرأ (١) قال السخاوى في القول البديع (ص١٧٧): اخرجه إسماعيل القاضى والنيرى.

وتحمد ربك، وتصلى على النبى محمد عَيْنِهُم ، ثم تدعو وتكبر وتفعل مثل ذلك، ثم تركع . ذلك، ثم تكبر وتفعل مشل ذلك، ثم تركع . فقال حذيفة ، وأبو موسى: صدق أبو عبد الرحمن (٢)(١) .

#### فضائل وثمرات الصلاة على النبي عينه

الأولى: امتثال أمر الله سبحانه وتعالى .

الثانية: موافقته سبحانه في الصلاة عليه عليه عليه عليه المنان اختلفت الصلاتان، فصلاتنا عليه دعاء وسؤال، وصلاة الله عليه ثناء وتشريف كما تقدم.

الثالثة: موافقة ملائكته فيها.

الرابعة: حصول عشر صلوات من الله على المصلى مرة.

الخامسة: أنه يُرفع له عشر درجات.

السادسة: أنه يكتب له عشر حسنات.

السابعة: أنه يُمحى عنه عشر سيئات.

الثامنة: أنه يُرجى إجابة دعائه إذا قدمها أمامه، فهى تُصاعد الدعاء إلى رب العالمين.

التاسعة: أنها سبب لشفاعته عَيْنِ إذا قرنها بسؤال الوسيلة أو أفردها.

العاشرة: أنها سبب لغفران الذنوب كما تقدم.

الحادية عشرة: أنها سبب لكفاية الله العبد ما أهمه.

الثانية عشرة: أنها سبب لقرب العبد منه عَرَبِكُم يوم القيامة.

الثالثة عشرة: أنها تقوم مقام الصدقة لذى العسرة.

الرابعة عشرة: أنها سبب لقضاء الحوائج.

<sup>(</sup>٢) مختصر جلاء الأفهام للإمام ابن القيم (ص: ٥٩-٦٨) اختصار وتحقيق المصنف.

الخامسة عشرة: أنها سبب لصلاة الله على المصلى وصلاة ملائكته عليه. -السادسة عشرة: أنها زكاة للمصلى وطهارة له.

السابعة عشرة: أنها سبب لتبشير العبد بالجنة قبل موته.

الثامنة عشرة: أنها سبب للنجاة من أهوال يوم القيامة.

التاسعة عشرة: أنها سبب لرد النبي صلى الله تعالى عليه وسلم الصلاة والسلام على المصلى والمسلم عليه.

العشرون: أنها سبب لتذكر العبد ما نسيه كما تقدم.

الحادية والعشرون: أنه سبب لطيب المجلس، وأن لا يعود حسرة على أهله يوم القيامة.

الثانية والعشرون: أنها سبب لنفي الفقر كما تقدم.

الرابعة والعشرون: نجاته من الدعاء عليه برغم الأنف إذا تركها عند ذكره عَلَيْكُمْ . الحامسة والعشرون: انها ترمى صاحبها على طريق الجنة وتخطئ بتاركها عن طريقها .

السادسة والعشرون: إنها تنجى من نتن المجلس الذى لا يُذكر فيه الله ورسوله ويُحمَد ويُثنَى عليه فيه، ويُصلَّى على رسوله عَرَّا الله عَمْد ويُثنَى عليه فيه، ويُصلَّى على رسوله عَرَّا الله

السابعة والعشرون: أنها سبب لتمام الكلام الذى ابتُدئ بحمد الله والصلاة على رسوله.

الثامنة والعشرون: أنها سبب لوفور نور العبد على الصراط، وفيه حديث ذكره أبو موسى وغيره.

التاسعة والعشرون: أنه يُخرج بها العبد عن الجفاء.

الثلاثون: أنها سبب لإبقاء الله سبحانه الثناء الحسن للمصلَّى عليه بين

أهل السماء والأرض؛ لأن المصلى طالب من الله أن يثنى على رسوله ويكرمه ويشرفه، والجزاء من جنس العمل، فلا بد أن يحصل للمصلى نوع من ذلك.

الحادية والمثلاثون: أنها سبب للبركة في ذات المصلى وعمله وعمره، وأسباب مصالحه، لأن المصلى داع ربه أن يبارك عليه وعلى آله، وهذا الدعاء مستجاب والجزاء من جنسه.

الثانية والثلاثون: أنها سبب لنيل رحمة الله له، لأن الرحمة إما بمعنى الصلاة كما قاله طائفة، وإما من لوازمها وموجباتها على القول الصحيح، فلا بد للمصلى عليه من رحمة تناله.

الثالثة والثلاثون: أنها مبب لدوام محبته للرسول عليه وزيادتها وتضاعفها، وذلك عقد من عقود الإيمان الذى لا يتم إلا به، لأن العبد كلما أكثر من ذكر المحبوب، واستحضاره في قلبه، واستحضار محاسنه ومعانيه الجالبة لحبه، تضاعف حبه له وتزايد شوقه إليه.

فهذا قلب المؤمن: توحيد الله وذكر رسوله مكتوبان فيه لا يتطرق إليهما محو ولا إزالة.

والمقبصود: أن دوام الذكر سبب لدوام المحبة. فالذكر للقلب كالماء للزرع، بل كالماء للسمك لا حياة له إلا به.

الرابعة والثلاثون: أن الصلاة عليه عَرَّا منب لمحبته للعبد، فإنها إذا كانت سببًا لزيادة محبة المصلى عليه له، كذلك هي سبب لمحبته هو للمصلى عليه.

الخامسة والثلاثون: أنها سبب لهداية العبد وحياة قلبه، فإنه كلما أكثر الصلاة عليه وذكره استولت محبته على قلبه، حتى لا يبقى في قلبه معارضة

لشيء من أوامره.

السادسة والثلاثون: أنها سبب لعرض اسم المصلى عليه عليه عليه وذكره عنده كما تقدم قوله عليه النها الله علائكم معروضة على (١) وقوله: (إن الله وكل بقبرى ملائكة يبلغوني عن أمتى السلام (٢). .... وكفى بالعبد نبلاً أن يذكر اسمه بين يدى رسول الله عليه الله عليه ...

السابعة والثلاثون: أنها سبب لتثبيت القدم على الصراط، والجواز عليه، لحديث عبد الرحمن بن سمرة الذى رواه عنه سعيد بن المسيب فى رؤيا النبى على المراط ويحبو أحيانًا ويتعلق على الصراط ويحبو أحيانًا ويتعلق أحيانًا، فجاءته صلاته على فأقامته على قدميه وأنقذته، (٢) رواه أبو موسى المدينى وبنى عليه كتابه فى قالترغيب والترهيب، وقال: هذا حديث حسن جداً.

الشامنة والشلائون: أن الصلاة عليه عليه الداء لأقل القليل من حقه، وشكر له على نعمته التى أنعم الله بها علينا، مع أن الذى يستحقه من ذلك لا يُحصَى علماً ولا قدرة ولا إرادة، ولكن الله سبحانه لكرمه رضى من عباده باليسير من شكره وأداء حقه.

التاسعة والشلائون: أنها متضمنة لذكر الله وشكره، ومعرفة إنعامه على عبيده بإرساله.

الأربعون: أن الصلاة عليه عَيْنِ من العبد هي دعاء. ودعاء العبد

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أبو داود (۱۰٤۷) كتاب الصلاة، والنسائى (۲۷٤) كتباب الجمعة، وابن مساجه (۱۳۲۱) كتاب ما جاء في الجنائز، والدارمى (۱۵۷۲) كتاب الصلاة، وأحمد (۱۵۷۲۹) أول مسند المدنيين نظيم أجمعين، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (۲۲۱۲).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه النسائى (١٢٨٢) كتساب السهو، والدارمى (٢٧٧٤) كتاب الرقساق، وأحمد (٣٦٥٧) مسند المكثرين من الصحابة، من حديث عبد الله بن مسمود في الله العلامة الألبانى رحمه الله فى صحيح الجامع (٢١٧٤).

<sup>(</sup>٣) ضعيف: ذكره الهيئمى في المجمع (٧/ ١٧٩)، وضافه العلامة الألباني رحمه الله في ضعيف الجامع (٣٠ ٢٠٨٦).

- أحدهما: سؤاله حوائجه ومهماته، وما ينوبه في الليل والنهار. فهذا دعاء وسؤال وإيثار لمحبوب العبد ومطلوبه.

وهاهنا نكتة حسنة لمن علم أمته دينه وما جاءهم به، ودعاهم إليه وحضهم عليه، وصبر على ذلك، وهى أن النبى عليه لله من الأجر الزائد على أجر عمله مثل أجور من اتبعه. فالداعى إلى سنته ودينه، والمعلم الخير للأمة إذا قصد توفير هذا الحظ على رسول الله عليه وصرفه إليه، وكان مقصوده بدعاء الحلق إلى الله التقرب إليه بإرشاد عباده، وتوفير أجور المطيعين له على رسول الله على الله التقرب اليه بأرشاد عباده، وتوفير أجور المطيعين له على رسول الله على الله النقرب اليه أجورهم كاملة كان له من الأجر في دعوته وتعليمه بحسب هذه النية، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم (١).

#### بعض صيغ الصلاة على النبي عِن الله

وها هي بعض صيغ الصلاة على النبي عَرَاكُم :

(۱) اللهم صلَّ على محمد وأزواجه وذريته، كما صليت على آل إبراهيم إبراهيم، وبارك على محمد وأزواجه وذريته، كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد(۲).

<sup>(</sup>١) مختصر جلاء الأفهام (ص: ٦٩-٧٢).

 <sup>(</sup>۲) صحيح: رواه البخارى (۲۳٦٩) كتاب أحاديث الأنبياء.

(۲) اللهم صلِّ على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على آل إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد (١).

- (٣) اللهم صلَّ على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم انك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد (٢).
- (٤) اللهم صلِّ على محمد عبدك ورسولك، كما صليت على آل إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم(٣).
- (٥) اللهم صلَّ على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد(١).
- ر (٦) اللهم صلِّ على محمد وعلى آل محمد، وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد (٥).
- (۷) اللهم صلِّ على محمد النبى الأمى وعلى آل محمد، كما صلبت على إبراهيم وآل إبراهيم، وبارك على محمد النبى الأمى، كما باركت على إبراهيم وكل إبراهيم إنك حميد مجيد<sup>(۱)</sup>.

Alagan Ridge Salay Salay

<sup>(</sup>١) صحيح : رواه مسلم (٤٠٥) كتاب الصلاة.

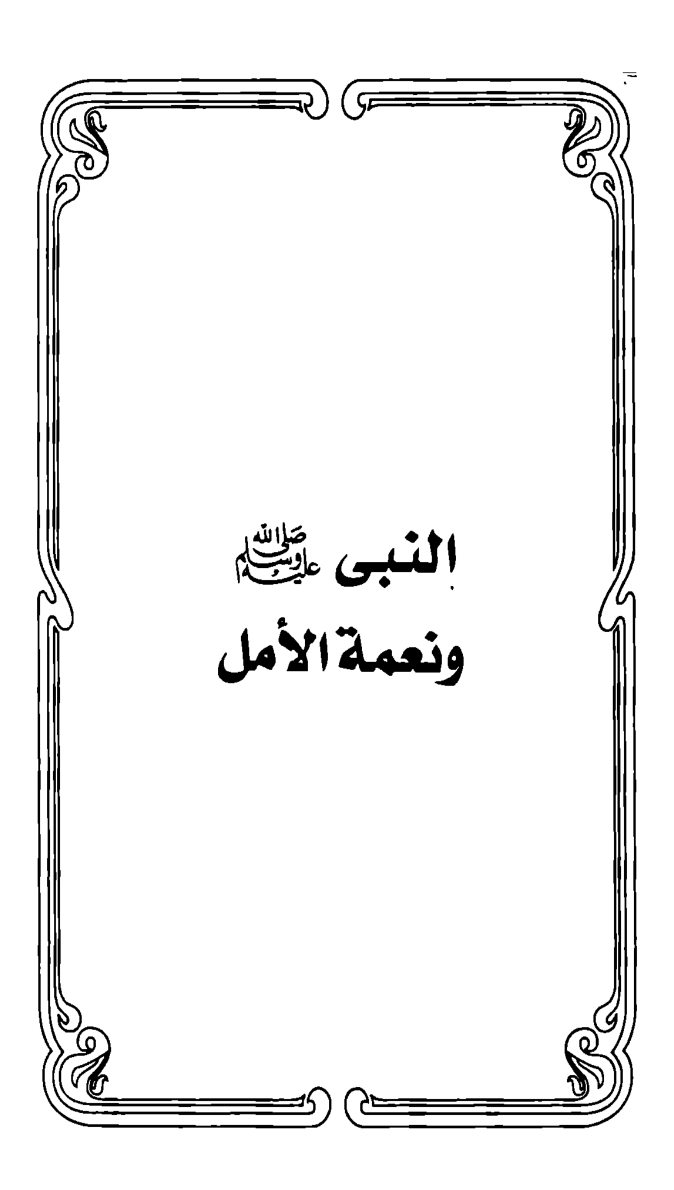
<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٣٣٧٠) كتاب أحاديث الأنبياء.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه البخارى (٤٧٩٨) كتاب تفسير القرآن.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٣٣٧٠) كتاب أحاديث الأنبياء.

<sup>(</sup>٥) رواه أحمد (١١٨/٤) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٦) رواه أحمد (١١٩/٤) بإسناد صحيح.



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

ر م ــ علي

# النبى ﷺ ونعمة الأمل

وها نحن نتخيل مرة أخسرى أننا نسير فى شوارع المدينة المنورة التى لطالما سار فيها النبى عَرِّاتُهُم وأصحابه. . ولطالما تشسرفت تلك البقعة المساركة بوجودهم.

وها نحن نتجه مباشرة إلى بيت النبى عَيْنِهُمْ - الذى هو أعظم بيت فى الكون كله رغم بساطته وتواضعه - لنسعد برؤية النبى عَيْنِهُمْ ونستانس بمجالسته وترتوى قلوبنا بكلامه العذب الطيب.

فلما طرقنا الباب فتح لنا الحبيب المصطفى على وأذن لنا بالدخول، فلما دخلنا وجدنا النبى على الله جالسًا مع بعض أصحابه يبث الأمل فى قلوبهم ويقول: «ليبلغن هذا الأمر ما بلغ الليل والنهار، ولا يترك الله بيت مَدر ولا وبر إلا أدخله الله هذا الدين، بعسز عزيز أو بذُل ذليل؛ عنزًا يعسز الله به الإسلام، وذلا يذل الله به الكفر، (١).

ي- ولم تكن هذه هي المرة الأولى التي يبث فيسها النبي عَلَيْكُمْ الأمل في قِلوب أصحابه. . بل كان دائمًا يبث الأمل في قلوبهم.

فها هو يبث الأمل في قلب خبَّاب بن الأرت عندما جاءه يشكو من شدة العذاب الذي وقع عليه ويطلب منه أن يدعو الله ليُنزل نصره عليهم فقال له النبي عليَّا الله علي الأرض فيُجعل النبي عليَّا الله على الأرض فيُجعل فيها، ثم يؤتم بالمنشار فيوضع على رأسه فيُجعل نصفين، ويُمشط بأمشاط الحديد ما دون لحمه وعظمه ما يصده ذلك عن دينه، والله ليُتمن الله تعالى هذا الأمر

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١٠٣/٤)، والسطيراني (٥٨/٢)، والحاكم (٤٧٧/٤)، وقبال: صحيح على شرط الشيخين، والبيهقي (٩/ ١٨١)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في الصحيحة (٣).

حتى يسير الراكب من صنعاء إلى حضرموت فلا يخاف إلا الله والذئب على غنمه، ولكنكم تستعجلون (١).

\* وها هو يقول المسحبابه: «إن الله زُوى لى الأرض، فرأيت مشارقها ومغاربها، وإن أمتى سيبلغ مُلكها ما زُوى لى منها (٢).

به وها هو في يوم الخندق عندما حاصر عشرة آلاف من الكفار مدينة الرسول وأرادوا القضاء على الإسلام والمسلمين.

وإذا بالنبى عَلِيَا الله يُقوم ليضرب تلك الصخرة التي عجز عنها أصحابه ويبث الأمل في قلوبهم.

أخذ النبى عليه المعول ونزل الحندق وقال: "بسم الله" ثم ضرب الصخرة ضربة قوية فكسر ثُلثها وهو يقول: "الله أكبر أعطيت مفاتيح الشام.. والله إنى لأنظر إلى قصورها الحمر الساعة".. ثم ضرب الصخرة ضربة ثانية فكسر الثلث الثانى وهو يقول: "الله أكبر أعطيت مفاتيح فارس.. والله إنى لأبصر قصر المدائن الأبيض" ثم ضرب الصخرة ضربة ثالثة فكسر ما تبقى منها وهو يقول: "الله أكبر أعطيت مفاتيح اليمن.. والله إنى لأبصر أبواب صنعاء من مكانى هذا" (").

\* وفى صلح الحديبية عندما اعترض عسمر بن الخطاب ولخف على بنود الصلح قال له رسول الله على الكي الله على الله وأمل فى نصر الله: "إنى رسول الله ولست أعصيه وهو ناصرى".

بل كان النبى عَلَيْكُم يفتح الأمل للعصاة والمذنبين حتى لا ييأسوا من رحمة الله. . بل كان يُحذر الناس من أن يُقنطوا أحدًا من رحمة الله.

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه البخاري (٣٦١٢) كتاب المناقب.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٨٨٩) كتاب الفتن وأشراط الساعة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢/٣/٤ ، رقم ١٨٧١٦) وحسَّن إسناده الحافظ في الفتح (٧/٣٩٧).

علم الله على الله على الله على الله الأمل في كل لحظة في قلوب أصحابه وأمته من بعدهم.

\* فتعالوا بنا لنتعايش بقلوبنا وأرواحنا مع نعمة الأمل.

#### لابد من الأمل(١)

ففى واقعنا المعاصر كثير من الأحداث التى يندى لها الجبين خمجلاً، وتضيق بها صدور الذين لهم مسحة من أخلاق وقيم؛ حيث تحملت البشرية فى العقود الماضية من المعاناة والألم ما لم يشهد له البشر مشيلاً من قبل. ورغم التقدم العلمى والتقنى وما صحبه من مزايا وحسنات فقد وصلت البشرية إلى حالة غير مسبوقة من الانحدار الأخلاقي، وضعف القيم الإنسانية والاستهانة بها، وازدياد نزعات العنصرية والعدوانية، وضعف تقدير كرامة الإنسان.

وينطبق هذا تمامًا على واقع المسلمين وما يحدث لهم من تشريد وقتل واغتصاب، وما ينتشر بينهم من تفكُّك وضعف وانحصار؛ فكثرت المآسى، وأصابت ذوى الأخلاق الحميدة والنفوس الشريفة ببعض اليأس والإحباط، وعاش البعض في حالة من اليأس والقنوط؛ يرى الحياة كلها ظلمات، وأصبح عبوسًا مهمومًا متشائمًا!

\* ومن هنا كان لابد أن نُبُثُّ روح الأمل، وأن نضى، أنواره، ليعيش المرء على الأمل والرجاء في رحمة الله تعالى، والثقة واليقين في الخالق سبحانه.

وعلى العاقل المؤمن أن لا ييأس ولا يقنط، بل يصبر ويحسسب ويكون واثقًا في ربه على الدوام، وكله أمل ورجاء في رحمة الله تعالى.

<sup>(</sup>١) بتصرف من كتاب (الأمل) / للأستاذ: رضا سعد مدبولي.

فلنحيا إذن بروح الأمل، ولنجعله زادًا لنا يدفعنا إلى الحياة والجد والعمل.

- فبالأمل تنمو شجرة الحياة ويرتفع صرح العمران، ويشعر المرء بالسعادة والبهجة.
- وبالأمل والرجاء ينهض الإنسان ويعمل، ويكدّ ويتعب، ويتحول من الكسل والخمول إلى النشاط والهمة والكفاح.

وكثيرًا ما نرى الناس يعيشون ويتحملون المصاعب والآلام على بريق الأمل والرجاء:

- فالزارع يزرع ويتعب أملاً في الحصاد.
- والتاجر يسافر ويجدُّ أملاً في الكسب والربح.
  - والطالب يذاكر ويجتهد أملاً في النجاح.
  - والمريض يتناول الدواء المُرَّ أملاً في الشفاء.
- والمذنب يرجع إلى ربه أملاً في قبول توبته وغفران ذنوبه.
  - والمؤمن يخالف هواه ويطيع ربه أملاً في رضوانه وجنته.
- والجندي يستبسل في المعركة ويجاهد أملاً في النصر أو الشهادة.
- والشعوب تتحمل ويلات الحرب وتصر على الكفاح أملاً في الحرية.

ف الأمل يدفع المخفق إلى تكرار المحاولة، ويدفع الكسول إلى الجد،

ويدفع المجد إلى المداومة، ويدفع الناجح إلى مضاعفة الجهد.

فهذا هو الأمل إلذى نريده، وهذا هو الأمل الذى نبشُه؛ إنه عملُ وجِدُّ وكفاح ونشاط، إنه حياة دائمة متجددة، إنه ثقة ورجاء في الله، إنه تعلَق دائم ومستمر بالخالق المحسن البر الرحيم.

\* \* \*

هالجو ...

#### ما الأمل؟

الأمل هو الرجاء، وهو ظن حصول ما فيه مَسَرَة (١)، فإن كان الأمل هو توقَّع أو ظن حصول أسباب المسرات، فإن هذا التوقع أو الظن قد يحيا في نفس الإنسان وقد يموت على حسب ما يلاقيه الإنسان في حياته من مبشرات بحصول مظنونه أو منفرات بفوات ذلك المظنون.

ولا يحيا الأمل في الإنسان إلا بروح تبعثه في نفسه، كما لا يحيا الجسد إلا بالروح تدب في اركانه؛ وروح الأمل هي التي تجعله حيًّا في النفس بالأسباب التي تُبقى هذا الأمل حيًّا كالمبشرات التي تسره وتدفعه دائمًا إلى الحركة والعمل، كما قيل: «لولا الأمل ما كان العمل»، كما أنها تدفع عن نفس صاحبها كل الأسباب التي تميت الأمل في النفس؛ كالمتغيرات التي تدفعه إلى اليأس والقنوط.

#### طبيعة الأمل،

الأمل والرجاء في تحصيل كل ما يعود على الإنسان وعلى مجتمعه بالنفع والخير في العاجل والآجل صفة محمودة؛ لأنها باعشة مُحركة على مواصلة العمل. وضد ذلك الياس؛ وهو مذموم لأنه صادً عن العمل وقاطع للرجاء.

وأحوج الناس إلى الأمل: رجل غلب عليه الياس، ورجل غلب عليه الخوف حتى أضر بنفسه وأهله، فهذان رجلان مائلان عن الاعتدال إلى طرف التفريط.

 الله تعالى الأمانى مع الإعراض عبن العمل، وهو الذى قال الله سبحانه وتعالى فيه: ﴿ ذَرْهُمْ يَأْكُلُوا وَيَتَمَتَّعُوا وَيُلْهِهِمُ الأَمْلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ (١).

وقد أخسر النبى عَيِّكُم أن الإنسان يظل محبًا للدنيا، طويل الأمل في أعراضها وإن كبرت سنه؛ فقال عَيْكُم : «لا يزال قلب الكبير شابًا في اثنتين: في حب الدنيا، وطول الأمل» (٢)

وعن عبد الله بن مسعود فلف قال: خط النبى عالى خط مربعًا، وخط خطًا فى الوسط خارجًا منه، وخط خطوطًا صغارًا إلى هذا الذى فى الوسط من جانبه الذى فى الوسط، وقال: «هذا الإنسان، وهذا أجله محيط به - أو قد أحاط به - وهذا الذى هو خارج أمله، وهذه الخطط الصغار الأعراض؛ فإن أخطأه هذا نهشه هذا، وإن أخطأه هذا نهشه هذا» (٢).

وهذا الأمل المذموم هو ما كان يخاف منه على فطف على المؤمنين حينما قال: «أخوف ما أخاف عليكم اثنتين: طول الأمل واتباع الهوى».

ولابد من معرفة أن الأمل في الله ورجاء مغفرته لابد أن يقترن بالعمل لا بالكسل والتمنى؛ فقد قال تعالى: ﴿فَمَن كَانَ يُرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلاً عَمَلاً مَالِحًا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَة رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ (٩).

وقال عز وجُل: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللَّهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٥).

فلا يقول إنسان: إن عندى أملاً في الله، وأحسن الظن به، ثم بعد ذلك نراه لا يؤدى ما عليه تجاه الله في فروض وأوامر، ولا ينتهي عما نهي الله

<sup>(</sup>١)سورة الحجر: الآية: (٣).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٦٤٢٠) كتاب الرقاق.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه البخاري (٦٤١٧) كتاب الرقاق.

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف: الآية: (١١٠).

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة: الآية: (٢١٨).

عنه ... والذي يفعل ذلك إنما هو مخادع يغش نفسه.

وأوضح الإمام ابن القيم في مدارج السالكين الفرق بين الرجاء والتمنى فقال: «والفرق بينه وبين التمنى أن التمنى يكون مع الكل، ولا يسلك بصاحبه طريق الجد والاجتهاد، والرجاء يكون مع بذل الجهد وحسن التوكل.

فالأول: كحال من يتمنى أن يكون له أرض يبذرها ويأخذ زرعها.

والثاني: كحال من يشق أرضه ويفلحها ويبـذرها ويرجو طلوع الزرع؛ ولِهذِا أجمع العارفون على أن الرجاء لا يصح إلا مع العمل. .

فلا بد في الرجاء والأمل من الأخل بالأسباب، وإلا أطلق على هذا الإمل حُمق وغرور، وكان من قبيل العجز. إلى المعالم العجز المراب المعالم العجز المراب المعالم العجز المراب المعالم العجز المراب المعالم ال

#### الإيمان قرين الأمل

الإيمان والأمل متلازمان؛ فالمؤمن أوسع الناس رجاءً، وأكثرهم تفاؤلاً واستبشاراً، وأبعدهم عن التشاؤم والتبرم والضجر؛ إذ الإيمان معناه الاعتقاد بقوة عُليا تدبر هذا الكون، لا يخفى عليها شيء، ولا تعجز عن أي شيء، الاعتقاد بقوة غير محصورة، ورحمة غير متناهية، وكرم غير مجدود.

الاعتقاد بإله قدير رحيم، يجيب المضطر إذا دعاه، ويكشف السوء، ويمنح الجزيل، ويغفر الذنوب، ويقبل التوبة عن عباده، ويعفو عن السيئات.

- إله هو أرحم بعباده من الوالدة بولدها، وأبرُّ بخلقه من أنفسهم.
- إله يبسط يده بالليل ليتوب مسىء النهار، ويبسط يده بالنهار ليتوب مسىء الليل.

- إله يفرح بتوبة عبده أشد من فسرحة صاحب الضالة إذا وجد ضالته، والغائب إذا وفد على أهله، والظمآن إذا ورد الماء.

- إله يجزى الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف أو يزيد، ويجزى السيئة بمثلها أو يعفو.

- إله يدعو المُعرض عنه من قريب، ويتلقى المُقبل عليه من بعيد ويقول:
النا عند ظن عبدى بى، وأنا معه إذا ذكرنى؛ فإن ذكرنى فى نفسه ذكرته فى
نفسى، وإن ذكرنى فى ملإ ذكرته فى ملإ خير منهم، وإن تقرّب إلى شبراً تقربت
إليه ذراعًا، وإن تقرب إلى ذراعًا تقربت إليه باعًا، وإن أتانى يمشى أنيته
هرولةه(١).

المؤمن الذي يعتصم بهذا الإله البر الرحيم، العزيز الكريم، الغفور الودود، ذي العرش المجيد، الفعّال لما يريد، يعيش على أمل لا حَدَّ له، ورجاء لا تنفصم عُراه، إنه دائمًا متفائل، ينظر إلى الحياة بوجه ضاحك، ويستقبل أحداثها بثغر باسم، لا بوجه عبوس.

وإذا تغلّب اليـاس على إنسان اسـودّت الدنيا في وجـهه وضاقت عـليه الأرض بما رحبت، وتقطعت دونه الأسباب، وأوصدت في وجهه الأبواب.

ولا شك أن الياس قرين الكفر؛ يقول تعالى: ﴿ إِنَّهُ لا يَيْأَسُ مِن رُوحِ اللَّهِ إِلاَّ الْفَالُونَ ﴾ (٣) . الْقَوْمُ الْكَافرُونَ ﴾ (٢) . ويقول تعالى: ﴿ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَة رَبِّه إِلاَّ الضَّالُونَ ﴾ (٣) .

فكل من فقد الإيمان بالله حُرم الأمل والنظرة المتفائلة للناس والكون والحياة، أما المؤمن فإنه يعيش بالأمل والتفاؤل والاستبشار.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٧٤٠٥) كتاب التوحيد، ومسلم (٢٦٧٥) كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف: الآية: (٨٧).

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر: الآية: (٥٦).

### ومن الألم يأتى الأمل

لا شك أن الإنسان يحب الراحة والمتعة ويكره الألم والحرمان ومع ذلك فقد يأتى الخير كله من وراء هذا الألم ﴿ لا تَحْسَبُوهُ شَرَّاً لَكُم بَلْ هُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ (١). . . فقد يتألم الإنسان، فيفرُّ إلى الله - جلَّ وعـلا-؛ ليقف بين يديه مُصليًا خاشعًا باكيًا وهو الذي لم يسجد لله سجدة واحدة أيام الترف والدعة والراحة.

- وقد يتألم آخر فيتحرك فؤاده وتهمتز مشاعره، فيرفع يديه؛ ليدعو من قلبه؛ حتى يفرج الله همه وحزنه.

- وقد يتألم ثالث فيُخرج شحنة الألم التم تعتصر قلبه في خطبة مؤثرة أو قصيدة رائعة ينتفع بها الناس من حوله.

\* إن أسد الناس تألمًا هم - في الغالب - أكثر الناس إبداعًا وعطاءً ولذلك نرى أصحاب الرسول عليه الذين عاشوا أحلك لحظات الألم والمعاناة: . . . ألم الجوع والفقر والأذى والطرد والتشريد وهجر الأوطان وألم الفتل والجراحات المؤلمة . . . كانوا أكثر الناس بذلا وتنضحية وكانوا أفضل الناس كرمًا وجودًا ودينًا وخُلقًا.

\* نعم - أيها الأخ الحبيب - إن الإنسان الذي يتعب في حياته كشيرًا ويتألم يكون مؤثرًا فيمن حوله؛ لأن كلامه يخرج من القلب وأفعاله تعبر عن صدقه وإحساسه بمن حوله.

ب فلا تحزن ولا تجزع من الآلم فلربما كان ذلك دافعًا لك إلى البلال والعطاء ونقطة انطلاق إلى النجاح والنبوغ والتميز.

وأنا أقول عن نفسى (٢): لقد تألمت فى حياتى كشيرًا كشيرًا، وكابدت المتاعب وعشت حياة كانت فى غاية القسوة، فكان ذلك من أعظم الأسباب

<sup>(</sup>١) سورة النور: الآية: (١١).

<sup>(</sup>٢) العبد الفقير إلى الله (محمود المصرى).

التى جعلتنى أشعر بآلام الناس من حولى، وأكره الظلم أكثر من أى شىء وأحرص كل الحرص على أن أبذل دعوتى للناس بكل رحمة وحنان... بل لا أكون مبالغًا حينما أقول: إن الآلام التى اعتصرت قلبى تحولت إلى بسمة لا تفارق وجهى أبدًا، فلقد جعلت الآلم والبسمة عُملة واحدة لها وجهان فجعلت الآلم في قلبى وجعلت البسمة لمن حولى؛ لأن الناس ليس لهم أى ذنب في أن يشاركونى أحزانى... فكلما ابتسمت في وجه مسلم وكانت بسمتى سببًا في سعادته، زال الألم من قلبى بقدر إسعادى لغيرى.

\* بل إن الألم كان سببًا في أن أقف متحديًا نفسى أن أكون ناجحًا في حياتي، وفي دعوتي، وفي آخرتي. . . وهكذا يكون الألم دافعًا لنا جميعًا لأن ننجح في ديننا ودنيانا (١).

### الأمل عند الأنبياء (عليهم السلام)

الأمل والرجماء خُلق من أخلاق الأنبياء، وهو الذى جعلهم يواصلون دعوة أقوامهم إلى الله سبحانه دون يأس أو ضيق، برغم ما كانوا يلاقونه من أذى وإعراض وعدم سماح لدعوة الله.

### الأمل عند نبى الله نوح عليه السلام

ظل نبى الله نوح عليه السلام يدعو قومه إلى الإيمان بالله ألف سنة إلا خمسين عامًا دون أن يملً أو يسضجر أو يسام، بل كان يدعوهم بالليل والنهار، في السر والعلن، فُرادى وجماعات، ولم يترك طريقًا من طرق الدعوة إلا سلكه معهم أملاً في إيمانهم، . . يقول تعالى عنه : ﴿قَالَ رَبِ إِنِي دَعَوْتُ قُومِي لَيْلاً وَنَهَاراً ۞ فَلَمْ يَزِدْهُمْ دُعَائِي إِلاَّ فِرَارا ۞ وَإِنِي كُلِّما دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ وَاسْتَغْشُوا ثِيَابَهُمْ وَأَصَرُوا وَاسْتَكْبَرُوا اسْتَكْبَاراً ۞ ثُمَّ لَهُمْ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ وَاسْتَغْشُوا ثِيَابَهُمْ وَأَصَرُوا وَاسْتَكْبَرُوا اسْتَكْبَاراً ۞ ثُمَّ الله عَرَد وابسم للجاة / للمصف (ص ٤٨-٤٩).

النبيﷺ ونعمة الأمل المنه وأسرَرْتُ لَهُمْ والسرَرْتُ لَهُمْ إسْرَارًا ﴾ (إ) من المنه إسرَارًا ﴾ (إ) من المنه إلى المنه وأسرَرْتُ لَهُمْ إسْرَارًا ﴾ (إ) من المنه إلى المنه

وقد أوحى الله تعالى إلى نـوح أنه لن يؤمن مـعـه أحـد إلا من آمن واتَّبعه، فصنع السفينة بأمر الله، وأنجاه الله هو والمؤمنين.

### الأمل عند نبى الله إبراهيم عليه السلام

أعطى الله سبحانه نبيه إبراهيم الرشد والحكمة منذ صغره، وابتعثه رسولاً إلى قومه، وكان أبوه ممن يعبد الأصنام، فدعا إبراهيم أباه إلى الحق بالطف عبارة وأحسن إشارة، وبيَّن له بُطلان ما هو عليه من عبادة الأوثان التي لا تسمع ولا تُبصر ولا تغنى عنه شيئًا.

فلما عرض إبراهيم عليه السلام على أبيه الهداية والرشد توعَّده أبوه آزر وهدَّده، ولم يقبل منه نصحًا، فخرج إبراهيم إلى حَرَّان، ورأى أهلها يعبدون الكواكب، فناظرهم في ذلك ودعاهم إلى الله.

ولمًا أنكر إبراهيم عليه السلام على قومه ببابل عبادتهم للأصنام، وقام فكسرها، وناظرهم في عبادتها، أجمعوا أمرهم على إلقائه في النار وتحريقه بها وظلوا يجمعون حطبًا من كل الأماكن لمدة طويلة، ثم أضرموا فيه نارًا عظيمة لم يُر لها مثيل، ووضعوا إبراهيم في كفة منجنيق، وألقوه في النار، وهو يقول: حسبى الله ونعم الوكيل، فكانت النار بردًا وسلامًا عليه بأمر الله.

يقول ابن عباس زاهي: «حسبنا الله ونعم الوكيل: قالها إبراهيم عليه السلام حين ألقى في النار، وقالها محمد عالي حين قالوا: ﴿ الّذِينَ قَالَ لَهُمُ النّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسَبُنَا اللّهُ وَنِعْمَ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسَبُنَا اللّهُ وَنِعْمَ الْوَكِلُ ﴾ (٢) و(٢) .

<sup>(</sup>١) سورة نوح: الآيات: (٥-٩).

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: الآية: (١٧٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخارى في صحيحه كتاب تفسير القرآن، ح (٤٥٦٣).

وهكذا كان إبراهيم عليه السلام واثقًا في رأسه راجيًا رحمته، عنده الأمل واليقين في واليقين في نصر الله ووقيوفه بجانب المؤمنين، فكان هذا الأمل واليقين في الله قوة تعينه على أعباء الدعوة ونوراً يضيء له الطريق.

وها هو ذا عندما يبلغ الكبر، ويصير شيخًا كبيرًا في السن، وزوجته سارة عاقر لا تلد؛ لا يفقد الأمل في أن يرزقه الله بالأولاد والذرية الصالحة، فيدعو ربه قائلاً: ﴿رَبِ هَبُ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾(١)، فرزقه الله سبحانه بإسماعيل من زوجته هاجر، وقيل إن سن إبراهيم عند مولد إسماعيل قد بلغ ستًا وثمانين سنة، ثم يأخذ إبراهيم زوجته هاجر وابنها إسماعيل عند البيت الحرام امتثالاً لأمر الله - وكانت مكة وقتذاك صحراء قاحلة لا أنيس فيها ولا جليس - فترك لهما جرابًا فيه تمر ووعاءً فيه ماء.

وبعد فترة نفد التمر والماء، وبكى الرضيع إسماعيل، لكن هاجر لم تيأس من رحمة الله، وظلت تبحث فى الوادى وتصعد جبل الصفا لتنظر عليه هل تجد إنسانًا أو مغيثًا لها، ثم تنزل منه سريعًا لتصعد إلى جبل المروة فلم تر أحدًا، وفعلت ذلك سبع مرات، ثم جاءها الفرج وأدركتها رحمة الله، ونبع بئر زمزم، وتجمع الناس عند الماء فعمروا المكان.

ثم رزق الله سبحانه إبراهيم بولد آخر هو نبى الله إسحاق من زوجته سارة العاقر التى لا تلد، وقد أثنى إبراهيم على ربه شاكراً له تلك النعمة العظيمة، فقال: ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ الّذِي وَهَبَ لِي عَلَى الْكِبَرِ إِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ الدُّعَاءِ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة الصافات: الآية: (١٠٠).

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم: الآية: (٣٩).

#### الأمل عند نبى الله موسى عليه السلام

ظهر الأمل والثقة في نصر الله بصورة جليَّة في موقف نبي الله موسى عليه السلام مع قومه حين طاردهم فرعون وجنوده واقترب منهم، فشعر بنو إسرائيل بالياس حينما وجدوا فرعون على مقربة منهم، وظنوا أنه سيدركهم، خاصة أنهم لم يجدوا أمامهم سوى البحر، فقالوا لموسى: ﴿إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ﴾ فقال لهم نبى الله موسى عليه السلام في ثقة ويقين: ﴿كَلاَ إِنَّ مَيْهُ رَبِي سَيَهُ دِينٍ ﴾ (١).

فأمره الله سبحانه أن يمضرب بعصاه البحر، فانشق نصفين، ومشى موسى وقومه وعبروا البحر في أمان، ثم عاد البحر كما كان، فغرق فرعون وجنوده، ونجا موسى ومن آمن معه. حسمت ــ

## الأمل عند نبي الله أيوب عليه السكلام

ابتلى الله سبحانه نبيه أيـوب عليه السلام في نفسه وماله وولده، إلا أنه لم يفقد أمله في أن يرفع الله الضرَّ عنه، وكان دائم الدعاء لله تعالى، يقول تعالى: ﴿ وَأَيُوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ أَنِي مَسَنِي الضَّرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾ (٢).

فلم يُخيِّب الله أمله، فحقق رجاءه وشفاه الله وعافاه وعوَّضه عما فقده، يقول تعالى: ﴿ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِن ضُرَّ وَآتَيْنَاهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُم مُّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَذِكْرَىٰ لِلْعَابِدِينَ ﴾ (٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء: الآيتان: (٦١، ٦٢).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياه:الآية: (٨٣).

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء: الآية: (٨٤).

#### الأمل عند نبي الله يونس عليه السلام

ظل نبى الله يونس يدعو قـومه، فلم يستجـيبوا له، فتوعّدهم بعذاب الله، وترك البلد لأن العذاب سينزل عليهم، وهنا هرع قوم يونس إلى الله يتوبون إليه ويستغفرونه، حتى رفع الله عنهم العذاب؛ يقول تعالى: ﴿ فَلُولًا كَانَتْ قَرْيَةٌ آمَنَتْ فَنَفَعُهَا إِيمَانُهَا إِلاَّ قَوْمَ يُونُسَ لَمَّا آمَنُوا كَثَنَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ الْخِزْي فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَتَعْنَاهُمْ إِلَىٰ حِينٍ ﴾ (١).

### الأمل عند نبى الله زكريا عليه السلام

كبر نبى الله زكريا، وكانت زوجت عاقراً لا تلد، لكن أمله في الذرية الصالحة لم ينقطع، وذات يوم وجد عند مريم طعامًا فسألها: ﴿ أَنَّىٰ لَكِ هَذَا ﴾ فاجابت: ﴿ هُوَ مَنْ عند اللَّه إِنَّ اللَّهَ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بغَيْر حسَابٍ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١)سورة يونس: الآية: (٩٨).

<sup>(</sup>٢)سورة الأنياء: الأيتان: (٨٧-٨٨).

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران: (٣٧).

. وهنا ازداد أمل زكريا في رحمة الله ورزقه، فدعا ربه أن يرزقه.

يقول تعالى: ﴿ هُنَالِكَ دَعَا زَكَرِيًّا رَبَّهُ قَالَ رَبِ هَبْ لِى مِن لَدُنكَ ذُرِيَّةُ طَيِّبَةُ إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاءِ ﴾ (١) فاستجاب الله له، وحقق أمله، ورزقه بيحيى؛ قال تعالى: ﴿ فَنَادَتْهُ الْمَلائكَةُ وَهُوَ قَائمٌ يُصَلِّى فِي الْمَحْرَابِ أَنَّ اللّهَ يُشْرِّكَ بِيَحْيَىٰ مُصَدِّقًا بِكَلِمَةً مِنَ اللّهِ وَسَيِدًا وَحَصُورًا وَنَبِيًّا مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ (٢) ...

#### الأمل عند نبي الله محمد عِنْ

كان النبى عَرِيَّ حريصًا على هداية قومه، ولم يبأس يومًا من تحقيق ذلك، وكان دائمًا يدعو ربه أن يهديهم ويشرح صدورهم للإسلام.

وقد ظل النبى عَلَيْكُم فى مكة ثلاثة عشر عامًا يدعو قومه إلى الإسلام، فيلقبون دعوته بالاستهزاء، وقرآنه بالبلغو فيه والتكذيب، وآياته بالتعنت والعناد، وأصحابه بالأذى والعذاب، فما لانت له قناة، ولا انطفأ فى صدره أمل، ولما اشتد أذى المشركين لأصحابه أمرهم بالهجرة إلى الحبشة.

وجاءه أحد أصحابه خباب بن الأرت وظي وكانت مولاته تكوى ظهره بالحديد المحمى، فضاق بهذا العذاب المتكرر ذرعًا، وقال للرسول عين في ألم : ألا تدعو لنا؟ الا تستنصر لنا؟ ، فقال النبي عين الصاحبه ، داعيًا إياه إلى الصبر على بأساء اليوم أملاً في نصر الغد: «قد كان من قبلكم يُؤخَذ الرجل، فيُحفر له في الأرض، فيُجعل فيها، فيجاء بالمنشار، فيوضع على رأسه، فيُجعل نصفين، ويُمشط بأمشاط الحديد ما دون لحمه وعظمه، فما يصده ذلك عن دينه، والله ليُستمن الله هذا الأمسر حتى يسير الراكب من صنعاء إلى حضرموت لا يخاف إلا الله والذب على غنمه، ولكنكم تستعجلون (٣).

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية: (٣٨).

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: الآية: (٣٩).

<sup>(</sup>٣) رواه البخارى في صحيحه، كتاب الإكراه، ح (٦٩٤٣).

ولقد جاءه ملك الجبال عليه السلام بعد رحلة الطائف الشاقة، وقال له: لقد بعثهنى ربى إليك لتأمرنى بأمرك؛ فيما شئت، إن شئت أن أطبق عليهم الاخشين، فقال عليه إلى الرجو أن يُخرج الله من أصلابهم من يعبد الله وحده لا يشرك به شيئًا (١).

لقد كان رسول الله عَيْمَا واثقًا في نصر الله له، وبدا ذلك واضحًا في ردّه على أبي بكر الصديق أثناء وجودهما في الغار ومطاردة المشركين لهما، فقال له بكل ثقة وإيمان: ﴿ لا تَحْزَنُ إِنَّ اللّهَ مَعَنَا ﴾ (٢).

## أثرالأمل على الفرد والأسرة والمجتمع

#### أ - أثر الأمل على الفرد،

المؤمن الذى يعتصم بالله سبحانه يعيش على أملٍ لا حَدَّ له؛ فهو متفائل دائمًا ينظر إلى الحياة بوجه ضاحك، ويتقبل أحداثها بثغر باسم لا بوجه عبوس.

- فهو إذا حارب كان واثقًا بالنصر لأنه مع الله؛ . . . يقول تعالى عن عباده المؤمنين: ﴿ إِنَّهُمْ لَهُمُ الْمَنصُورُونَ (٧٣) وَإِنَّ جُندَنَا لَهُمُ الْفَالِبُونَ ﴾ (٣).

- وإذا مرض لم ينقطع أمله في العافية؛ يقول تعالى: ﴿ الَّذِي خَلَقَنِي فَهُو َ يَهُو لَذِي خَلَقَنِي فَهُو َ يَهُو يَعُونُو يَعُو يَهُو يَعُو يَهُو يَهُو يَهُو يَعُو يَهُو يَهُو يَهُو يَهُو يَهُو يَهُو يَهُو يَعُو يَهُو يَعُو يَهُو يَعُو يُعُو يَعُو يُعُو يَعُو يَعُو يَعُو يَعُو يُعُو يَعُو يُعُو يَعُو يَ

- وإذا اقترف ذنبًا لم ييأس من المغفرة، ومهما يكن ذنبه عظيمًا فإن عقو الله أعظم؛ يقول تعالى: ﴿ قُلْ يَا عِبَادِى اللَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لا تَقْنَطُوا مِن

<sup>(</sup>۱) آخرجه البخاری فی صحیحه، کتاب بده الخلق، ح (۳۲۳۱)، ومسلم فی صحیحه، کتاب الجهاد والسیر، ح (۱۷۹۵).

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة: الآية: (٤٠).

<sup>(</sup>٣) سورة الصافات: الآيات: (١٧٢، ١٧٣).

<sup>(1)</sup> سورة الشعراء: الآيات: (٧٨–٨٠).

التبي ﷺ ولعمة الأمل

رَّحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفُرُ الذَّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ (١) .

· - وهو إذا أعسر انتظر اليُسر؛ لقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ۞ إِنَّ مَعَ الْعُسر يُسرا ﴾ (٢) .

- - وهو إذا انتابته كارثة من كوارث الزمن كان على رجاء من الله أن يأجره في مصيبته ويخلفه خيرًا منها؛ يقول تعالى: ﴿ الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتُهُم مُصيبَةٌ قَالُوا إِنَّا للَّهُ وَإِنَّا إِلَيْهُ رَاجِعُونَ ١٠٦٠ أُولُكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مَن رَّبَهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولُكَ هُمُ الْمُهُتَدُونَ ﴾ (٣) .

- وهو إذا عادى أو كُره كان قريبًا إلى الصلة والسلام، راجيًا في الصفاء والوثام، مؤمنًا بـأن الله يُحَوِّل القلوب؛ يقـول تعالى: ﴿ عَسَى اللَّهُ أَن يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الَّذِينَ عَادَيْتُم مِّنْهُم مُّودَّةً وَاللَّهُ قَديرٌ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحيمٌ ﴾ (١).

- وهو إذا رأى الباطل يمقوم في غفلة الحق أيقس أن الباطل إلى زوال، وأن الحق إلى ظهور وانتبصار؛ يقبول تعالى: ﴿ بَلْ نَقَدْفُ بِالْحَقُّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَغَهَ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ ﴾ (°) ، ويقول تعالى: ﴿ فَأَمَّا الزُّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاءً وَأَمَّا مَا يَنفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُتُ فِي الْأَرْضِ ﴾ (٦).

- وهو إذا أدركته الـشيخوخة وكـبر سنَّه، أخذ يرجو حيـاة أخرى فيها شباب بلا هرم، وحياة بلا موت، وسعادة بلا شقاء؛ في ﴿ جَنَّاتَ عَدْنَ الَّتِي وَعَدَ الرُّحْمَنُ عَبَادَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّهُ كَانَ وَعُدُهُ مَأْتِيًّا ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا إِلاَّ سَلامًا وَلَهُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكُرَةُ وَعَشِيًّا ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: الآبة: (٥٣).

<sup>(</sup>٢) سورة الشرح: الآيتان: (٥، ٦).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الأيتان: (١٥٦، ١٥٧).

<sup>(</sup>٤) سورة المتحنة: الآية: (٧).

<sup>(</sup>٥) سورة الأنياه: الآية: (١٨).

<sup>(</sup>٦) سورة الرعد: الآية: (١٧).

<sup>(</sup>٧) سورة مريم: الأيثان: (٦١، ٦٢).

قال عَلَىٰ الله الله الله الله الجنة الجنة ينادى مُناد: إن لكم أن تحيوا فلا تموتوا أبدًا، وإن أبدًا وإن لكم أن تشبُّوا فلا تهرموا أبدًا، وإن لكم أن تشبُّوا فلا تهرموا أبدًا، وإن لكم أن تنعموا فلا تباسوا أبدًا» (١).

الأمل إذن هو إكسير الحياة، ودافع نشاطها، ومخفف ويلاتها، وباعث البهجة والسرور فيها:

# هكذا يكون صاحب الأمل

- الأمل والرجاء يُحَوِّلان الإنسان إلى طاقة خلاقة، فيصير إنسانًا مبدعًا جديرًا بإنسانيته؛ لأنه يرجو ربه ويؤمن به صبحانه...، والإسلام هو الرسالة القادرة على بناء إنسان قوى متوازن متكامل الشخصية: يمشى على الأرض ويتطلع إلى السماء، يعايش الواقع ويرنو إلى المثال، يعمل للدنيا ولا ينسى الأخرة، يجمع المال ولا ينسى الحساب، يأخذ الحق ولا ينسى الواجب، يتعامل مع الخلق ولا ينسى الخالق، يعتز بماضيه ولا ينسى حاضره ومستقبله، يحب قومه ولا ينسى بنى الإنسان، يصلح نفسه ولا ينسى إصلاح غيره، يهتدى ويهدى، ويأتمر ويأمر، وينتهى وينهى؛ فهمو دائمًا داع إلى الخير، آمرً بالمعروف، ناه عن المنكر، حافظ لحدود الله يتواصى مع سائر المؤمنين بالحق وبالصبر، كما أمر الله فى قوله: ﴿ وَالْعَصْرِ نَ إِنُ الإِنسَانَ لَهِى خُسْرِ نَ إِلاَ الْمَنْ وَوَاصُواْ بالْحَقَ وَتَوَاصُواْ بالصَبْر ﴾ (٢) إلاً المؤمنين بالحق المذين آمنُوا وعَمَلُوا الصَالحَات وَتَوَاصُواْ بالْحَقَ وَتَوَاصُواْ بالصَبْر ﴾ (٢) إلى المُنْ وَعَمُلُوا الصَالحَات وَتَوَاصُواْ بالْحَقَ وَتَوَاصُواْ بالصَبْر ﴾ (٢) إلى الحَيْس الله عن قوله: ﴿ وَالْعَصْرِ نَ إِنُ الإِنسَانَ لَهِى خُسْرِ نَ إِلاَ الْحَيْسُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَلَا الْحَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَلَا الْحَلَقُ وَلَوْا الْحَالَةُ وَلَوْا الْحَالَةُ وَلَا الْحَالَةُ وَلَا الْحَلَةُ وَلَا الْحَالَةُ وَلَا الْحَلَاقُ وَلَوْا الْحَالَةُ وَلَا الْحَالَةُ وَلَا الْحَلَةُ وَلَا الْحَلْمُ الْمَالِحُلَةُ وَلَا الْحَلْقِ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْمَالِمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْمَالِقُولُوا الْحَلْمُ الْمَالِمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْحَلْمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالَةُ الْمِالْمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمِلْمُ الْمَالِمُ الْمِالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَ

## ب- أثر الأمل على الأسرة،

وإذا سُـرَتُ روح الأمل في الأسرة امـتلأت أركـانهـا بالتفــاؤل والبِشــر والسعادة. فالأسرة المتفائلة إذا مرض لها مريض عاشت بالأمل في شفاء هذا

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه مسلم (۲۸۳۷) كستاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها / باب: في دوام نعيم أهل الجنة ونودوا أن تلكم الجنة.

<sup>(</sup>٢) سورة العصر: الآيات: (١-٣).

المريض، وإذا مرت بها ضائفة علمت أن مع العسر يسرًا، وإذا ابتُليت علمت أن الله يختبرها فتصبر على البلاء حتى ينفك هذا الكرب. وهى متماسكة في مواجهة أية مشاكل تواجهها مهما كان حجمها – وما أكثر هذه المشاكل – وكلما مرت بمشكلة من مشاكل الحياة تجدها أسرة متماسكة متحدة في التفكير لحل المشكلة، ولا تجد بينها فرد يتخلى أو أخ يائس، حتى وإن وُجد هذا الفرد تجد باقى الأفراد يؤادرونه.

وهى أسرة تعيش فى ترابط على قلب رجل واحد، ودائمًا ما ترى الأمن والسكينة والرحمة والطمأنينة والهدوء داخلها.

### ج. - أثر الأمل على المجتمع،

كذلك فإن هذا المجتمع يتصف بالتكامل والتضامن، بحيث ينهض القوى بالضعيف، ويعود الغنى على الفقير، ولا يضيع عاجز ولا مسكين، ودائمًا وأبداً ما يتواصى أبناء هذا المجتمع ويتناصحون، وكل إنسان يرى أنه مسؤول عمن حوله من أبناء محتمعه؛ ينصبح لهم وينصحون له، ويوصيهم بالحق والصبر ويتقبل الوصية منهم.

وهو مجتمع يتصف بالتطهر والترقّى؛ لأنه مجتمع نظيف يُربى أبناءه على الطهارة والعفة والإحصان، ويُحرم الفواحش ما ظهر منها وما بطن، ومن ابتُلى منهم بمعصية استتر وتاب ورجع.

وعما لا شك فيه أن مجتمعًا قائمًا على هذه الأسس يعتصم بحبل الله سبحانه وينشر داخله روح الإسلام هو مجتمع ملى، بالأمل؛ حيث تشيع روح الأمل والتفاؤل بين أفراده ويسعون دائمًا نحو التقدم.

## كيف تحصل على التفاؤل؟

وفيا يلى مجموعة من الخطوات العالمية التي عن طريقها يمكن أن يصير الإنسان متفائلاً وأن يصبح سعيداً، ولكن في البداية عليه أن يدرك أن الغرض الحقيقي من الحياة هو أن يعبد الله عز وجل، وبالعبادة الحقة لله تعالى يحقق الخير ويسعد نفسه والآخرين، ولبلوغ هذه الغاية ينبغي مراعاة ما يلى:

١- اختر الوسط الذي يلائمك: فلكى تجلب لنفسك التفاؤل صاحب أهل الخير والصلاح؛ لأن المؤمن متفائل بعيد عن اليأس والتشاؤم، وابتعد عمن لا يثقون بأنفسهم ومن يترددون في كل عمل، وكذلك الحاسدين والمتشائمين الذين يتضجرون دائمًا لغير سبب مفهوم.

٧- انظر دائماً إلى الجمانب الحسن: كل شيء فيه جانبان: جانب حسن جميل إيجابي، وجانب سلبي، والإنسان المتفائل يَجمُل في عينيه كل شيء، والمتشائم يقبح في عينيه كل شيء، فانظر دائماً إلى الجانب الحسن، وتغاض عن عيوب الناس وسيئاتهم، . . . والعاقل هو الذي ينسى عيوب الناس وينشغل بعيبه . . . .

٣- تقدير النفس والثقة بها دائمًا: حاول دائمًا أن تستمد من إيمانك بالله ثقة تجعلك واثقًا من نفسك في إنجاز ما ينبغي عليك عمله؛ وذلك لكي تعمل بجد ويقين للوصول إلى الهدف المنشود.

٤- أحبِ عملك؛ أكثر الأعمال إنتاجًا ما كان ثمرة يدين تعملان فيه عن حب واقتناع، والشخص الذي يهدف إلى السعادة والنجاح في كل ما يؤديه من أعمال لا يستطيع أن يصل إلى هدف إلا إذا أحب عمله وأقبل عليه في مرح وابتهاج.

9- احتفظ بالتوازن بين روحك وجسمك: الإنسان مخلوق من جسد وروح، لكل منهما متطلبات ينبغى تحققها لكى يحدث له التوازن؛ فيجب أن تعطى جسدك ما يحتاج إليه من الراحة والطعام والشراب، وحينما تبدأ عملك وجسمك قد أخذ قسطه من الراحة، فإنك تُقبل عليه بنشاط وجدية، ويكون الإتقان فيه متحققًا بدرجة كبيرة، كما يجب أن تعطى الروح غذاءها من الطاعة والعبادة، وعلى كُلِّ منا أن يُحصِّن نفسه بالإيمان بالله، فالإيمان هو الذي يُحرك الجبال ويؤدى إلى النجاح والصحة والسعادة.

9- الحوادث أكبر مُعين لنا: لا يسلم الإنسان في الدنيا من التعرض للسوء والبلاء، والمؤمن يستقبل ذلك بإيمان وصبر، فيرضى بقضاء الله سبحانه، وعلى العاقل أن يستقبل الحوادث في هدوء، ولا يجعل للوساوس والجبن إلى نفسه سبيلاً؛ يقول النبي عَنْ العجباً لأمر المؤمن؛ إن أصابته سراء شكر فكان خيراً له، وإن أصابته ضراء صبر فكان خيراً له (١).

## ٧- كيف تصبح أكثر ثقة بنفسك؟

ثقتك بنفسك تعنى نجاحك فى حياتك، والثقة وعيدم التردد يرتبطان ارتباطًا وثيقًا بمدى معرفتك الحقيقية بنفسك .

و ارضاء الضمير هو بداية بناء الثقة بالنفس؛ إذ إن إرضاء الضمير يعنى التصرف الصحيح والبعد عن الأخطاء التي سيحاسبنا الله عليها، فإذا حاسب الإنسان نفسه، وعرف أخطاءه، وتاب عنها وصحَّح مساره، وأصبح مجموع تصرفاته صحيحًا زادت ثقته في نفسه، وهو ما يؤهله للمسير على درب النجاح والفلاح.

ويزيد مِن ثقتك في نفسك.

\* الابتعاد نهائيًا عن الأفكار والمشاعر السلبية التي تحاول التأثير على شخصيتك؛ مثل القلق والخوف من الفشل وغيرهما.

عاشر الناجحين الواثقين من أنفسهم، وتعلم كيف تتصرف مثلهم لو
 كنت مكانهم.

ب حدد أهدافك التى ترغب فى تحقيقها على المدى القصير، مع مراعاة أن تكون هذه الأهداف واقعية وممكنة التحقيق، وعند تحقيقها ستزداد ثقتك فى نفسك أ

٨- لا تجعل الشعور بالتقصير والنقص مُعَوقًا عن العمل: ثق أنه لا يوجد إنسان كامل، ولكن الإنسان الراغب حقًا في خوض غمار طريق النجاح يبحث دائمًا عن تلك الصفات أو المهارات التي لا يملكها، ويعمل على اكتسابها.

 ٩- اقتل في نفسك الحوف من الفشل: الحوف من الفشل مشكلة تواجهنا جميعًا، والحوف من الفشل عدوك اللدود الذي يتربص بك في طريق النجاح ويقتل فيك روح المغامرة، وهذا الشعور والإحساس يصيبك بالإحباط.

• ١٠ - دع النقد الهدام واحرص على النقد الإيجابي الذي يدفعك للعمل... قد يوجّه إليك بعض الأشخاص نقداً هداًمًا غير حقيقي محاولاً أن يضعه حجر عثرة في طريق نجاحك.

لكى تنجح فى مواجهة النقد الهدام عليك أن تواجه ناقدك بابتامة رقيقة تثبت له من خلالها أن كلماته عديمة التأثير لأنها ليست حقيقية، وبعبارة رقيقة تحاول من خلالها أن تمتص حدة هجومه تذكر له فيها أن ملاحظاته القيمة ستأخذها فى اعتبارك عندما تقوم بتقييم ما قاله من نقد، ولا تحاول الدخول فى مواجهة لإثبات خطأ ما يقوله.

وأكّد لمن يحاول انتقادك انتقادًا ظالمًا أن النقد لا يؤثر فيك بالسلب على الإطلاق؛ وأنه لا يمثل أى نوع من الحساسية بالنسبة لك، وأنها وجهات نظر، وأنك تحترم وجهات نظر وآراء الآخرين، ولا تستطيع أن تنتقدهم نقدًا قد يسبب لهم الغضب أو الإحراج.

وينبغى أن نُفرق بين هذا النقد الهدام وبين ما يقدمه لنا إخواننا من نُصحٍ وتصحيح لأخطائنا وعيوبنا، . . . والعصمة للأنسبياء وحدهم، وكل ابن آدم خطاء، وخير الخطائين التوابون.

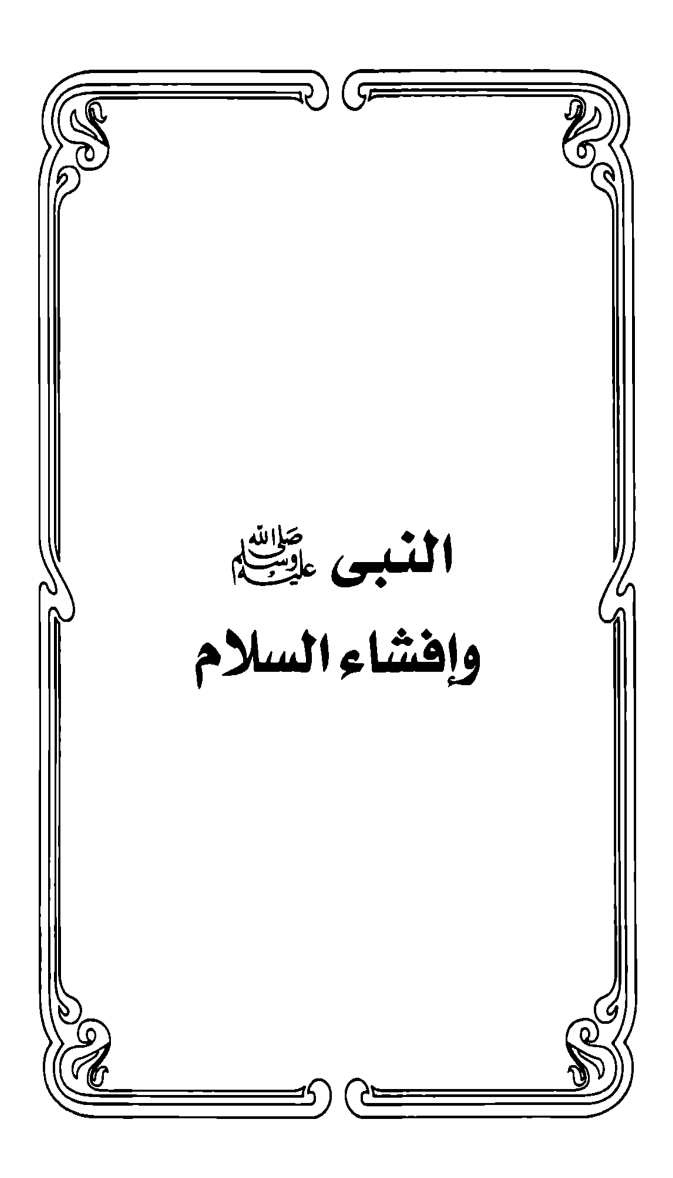
الطموحات والأهداف المرجوَّة ليس شعارًا يُرفع فحسب، ولكنه رغبة أكيدة للزم لتحققها معرفة الطرق التي يمكن من خلالها الوصول إلى ذلك.

١٢- لا تستسلم لأزماتك النفسية، وقُم بحلها بالطرق الصحيحة:

كثيرًا ما نشعر بالملل والسأم والضيق، ولا نجد سببًا مباشرًا وظاهرًا لتلك الظاهرة، وينعكس ذلك الشعور السلبى على حياتنا بصفة عامة، وعلى أعمالنا بصفة خاصة؛ مما يسبب لنا متاعب لا حصر لها قد تصل إلى حد الإحباط والفشل وعدم تحقيق النجاح المرجو.

\* أسأل الله أن يرزقني وإياكم نعمة الأمل.

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# النبى ﷺ وإفشاء السلام

وها نحن نتخيل مرة أخرى أننا نسير في شوارع المدينة المنورة التي لطالما سار فيها النبي عَلَيْنِهُم وأصحابه. . ولطالما تشرفت تلك البقعة المباركة بوجودهم.

وها نحن نتجه مباشرة إلى بيت النبى علين الذي هو أعظم بيت فى الكون كله رغم بساطته وتواضعه - لنسعد برؤية النبى علين ونستانس بمجالسته . . . وترتوى قلوبنا بكلامه العذب الطيب .

فلما طرقنا الباب فتح لنا الحبيب المصطفى عَيَّكُ وأذن لنا بالدخول.

فلما دخلنا وجدنا النبى عَلَيْكُم جالسًا مع بعض أصَحابه يعلمهم حقًا من حقوق المسلم على أخيه المسلم فقال لهم عِنَيْكُم: «لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا ولا تؤمنوا حتى تحابُوا أو لا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا السلام بينكمه(١).

فتعالوا بنا لتتعايش بقلوبنا وأرواحنا مع نعمة إفشاء السلام.

#### إفشاء السلام

قَالَ اللهُ تَعَالَى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بِيُوتًا غَيْرَ بِيُوتِكُمْ حَتَىٰ تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَىٰ أَهْلِهَا ﴾ (٢) ، وقال تعالى : ﴿ فَإِذَا دَخَلْتُم بِيُوتًا فَسَلِّمُوا عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ تَحِيَّةً مِنْ عِندِ اللَّهِ مُبَارَكَةً طَيِّبَةً ﴾ (٣) ، وقال تعالى : ﴿ وَإِذَا حُيِيتُم بِتَحِيَّةً فَحَيُّوا بِيَاحُسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُوهَا ﴾ (١) ، وقال تعالى : ﴿ هَلُ أَتَاكَ حَدِيثُ ضَيْفَ إِبْرَاهِيمَ بِالْحَسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُوهَا ﴾ (١) ، وقال تعالى : ﴿ هَلُ أَتَاكَ حَدِيثُ ضَيْفَ إِبْرَاهِيمَ

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مــلم (٥٤) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٣) سورة النور: الآية: (٢٧).

<sup>(</sup>٣) سورة النور: الآية: (٦١).

<sup>(\$)</sup> سورة النباء: الآية: (٨٦).

والسلام بمعنى: الدعاء بالسلامة من كل آفة، فإذا قلت لشخص: (السلام عليك) فهذا يعنى أنك تدعو له بأن الله يُسلّمه من كل آفة: يسلمه من المرض، من الجنون، يسلمه من شر الناس، يسلمه من المعاصى وأمراض القلوب، يسلمه من النار... فهو لفظ عام، معناه: الدعاء للمُسلّم عليه بالسلامة من كل آفة.

وكان الصحابة والله من محبتهم لله عز وجل كانوا يقولون في صلاتهم: السلام على الله من عباده، السلام على جبريل، السلام على فلان وفلان، فنهاهم النبي علي أن يقولوا: السلام على الله، السلام على عباده، وقال: "إن الله هو السلام» يعنى: السالم من كل عيب ونقص - جل وعلا - فلا حاجة أن تُنوا عليه بالدعاء بأن يُسلِم نفسه. ثم قال لهم: قولوا: "السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، فإنكم إذا قلتم ذلك سَلَّمتم على كل عبد صالح في السماء والأرض الله الصالحين، فإنكم إذا قلتم ذلك سَلَّمتم على كل عبد صالح في السماء والأرض الله الصالحين، فإنكم أذا قلتم ذلك سَلَّمتم على عبد صالح في السماء والأرض الله الصالحين، فإنكم أذا قلتم ذلك سَلَّمتم على الله عبد صالح في السماء والأرض الله الم

ولا أدرى هل نحن نستحضر هذا إذا قلنا في الصلاة: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين؟! لا أدرى هل نحن نستحضر أننا نُسلِّم على أنفسنا، . . . السلام علينا، وعلى كل عبد صالح في السماء والأرض، يعنى نُسلِّم على الأنبياء، ونسلم على الصحابة، ونسلم على التابعين لهم بإحسان، ونسلم على أصحاب الأنبياء، كالحواريين أصحاب عيسى، والذين اختارهم موسى - عليه الصلاة والسلام - سبعين رجلاً، وغير ذلك؟! هل نحن نستحضر أننا نُسلم على جبريل وعلى ميكائيل وعلى إسرافيل وعلى مالك خازن النار وعلى خازن الجنة وعلى جميع الملائكة؟! لا أدرى هل

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات: الآيات: (٢٤ ـ ٢٥).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٨٣١) كتاب الأذان، ومسلم (٤٠٢) كتاب الصلاة.

نحن نستحضر هذا أم لا؟ إن كنا لا نستحضر فيجب أن نستحضر ذلك؛ لأن الرسول على الله على كل عبد صالح في الرسول على الله على كل عبد صالح في السماء والأرض،

والسلام مشروع بين المسلمين، مسأمور بإفشائه، . . . قال النبي عَلَيْكُم : ووالله لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا ولا تؤمنوا حتى تحابُّوا، أفلا أخبركم بشيء إذا فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا السلام بينكم». يعنى أظهروه . . أعلنوه .

وصدق رسول الله عَلَيْكُم ؛ إن إفشاء السلام بين الناس من أسباب المحبة، ولذلك إذا لاقاك رجل ولم يُسلِّم عليك كرهته، وإذا سلم عليك أحببته – وإن لم يكن بينك وبينه معرفة –؛ ولهذا كان مِنْ حُسنِ الإسلام أن تفشى السلام، وأن تقرأ السلام على مَن عرفت ومن لم تعرف (١).

قال عَرَاكُمُ : «حق المسلم على المسلم ست: إذا لقيته فسلّم عليه وإذا دعاك فأجبه وإذا استنصحك فانصح له وإذا عطس فحَمد الله فشمّته وإذا مرض فعُده، وإذا مات فاتبعه (٢).

ولنا مع هذا الحديث العظيم وقفة يسيرة . . فلقد بدأ النبى عليه تلك الحقوق بالسلام، وذلك لأن السلام سبب لإيجاد المحبة بين المؤمنين كما جاء في الحديث . . ولكن المقصود هنا ليس ذات السلام بل المقصود هو ثمرة السلام -ولك الأجر على ذات السلام إن شاء الله- فثمرة السلام هي تأليف قلوب المؤمنين . . . وهناك أناس يجعلون السلام بينهم وسيلة للبغضاء فهو لا يُسلم على أخيه إلا وهو عابس الوجه . . . ونسى هذا الأخ الكريم أن المسلم على أخيه المسلم صدقة . . ونسى أن الإسلام جعل السلام سببًا لتفرقها لتماسك الأمة واجتماعها على الحب في الله ولم يجعله سببًا لتفرقها

<sup>(</sup>١) شرح رياض الصالحين / الشيخ محمد بن صالح العثيمين (رحمه الله) (٣/٣-٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢١٦٢) كتاب السلام.

واختلافها . . بل ربما يقف العبد بين يـدى الله تعالى فتستـوى حسناته مع سيئاته فتأتى حسنة من ابتسامته في وجه أخيه المسلم فتُدخله الجنة .

فهيا يا أخى استجب لنداء رسول الله على الله على مَن تعرف ومن لا تعرف فهيا يا أخى استجب لنداء رسول الله على من لا تعرف فإن من أشراط الساعة أن الرجل لا يُلقى السلام إلا على من يعرفه.

قال رسول الله عَيَّانَ عن أشراط الساعة أن يسلم الرجل على الرجل، لا يسلم عليه إلا للمعرفة (١).

وفي رواية له: «إن بين يدى الساعة تسليم الخاصة»(٢).

وهذا أمر مشاهد في هذا الزمن، فكثير من الناس لا يسلمون إلا على من يعرفون، وهذا خلاف السنة، فإن النبي عَلَيْكُم حث على إفشاء السلام على من عرفت ومن لم تعرف، وأن ذلك سبب في انتشار المحبة بين المسلمين التي هي سبب للإيمان الذي به يكون دخول الجنة.

\* وعن عبد الله بن سلام رفظت قال: أوّل ما قدم رسول الله عليه المدينة انجفل (٣) الناسُ إليه فكنتُ فيمن جاءه، فلما تأمّلتُ وجهه واستبنتُه (٤) عرفتُ أن وجهه ليس بوجه كذّاب. قال: فكان أوّل ما سمعتُه من كلامه أنْ قال: هأيها الناس أفشوا السلام، وأطعموا الطعام، وصلوا الأرحام، وصلوا بالليل والناسُ نيام تدخلوا الجنة بسلام» (٥).

\* وعن أبي مالك الأشعرى يُؤْف عن النبي عَيْنِ قال: «إن في الجنة غُرفًا

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه أحمد (٣٨٣٨)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٦٤٨).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أحمد (٣٨٦٠)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٦٤٧).

<sup>(</sup>٣) انجفل الناس: أي: أسرعوا ومضوا كلهم.

<sup>(</sup>٤) استبنته: أي: تحققته وتبينته.

<sup>(</sup>٥) صحيح: رواه الترمذي (٢٤٨٥) كتاب صفة القيامة والرقائق والورع، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٥٦٩).

## تعليم الله (سبحانه وتعالى) السلام لأدم وذريته

عن أبى هريرة نطف عن النبى عَيَّلِ أنه قال: «لما خلق الله تعالى آدم عَيَّلِ أنه قال: «لما خلق الله تعالى آدم عَيَّلُ قال: اذهب فسلَّم على أولئك النَّفَر من الملائكة جلوس فاستمع ما يُحيونك، فإنها تحيتك وتحبة ذريتك، فقال: السلام عليكم، فقالوا: السلام عليك ورحمة الله، فزادوه: ورحمة الله»(٢).

فبيّن الحديث: أن المولِى سبحانه علّم آدم السلام وبيّن له أنه تحـيته وتحية ذريته من بعده.

وجاء في الحديث: رد الملائكة على آدم «السلام عليك ورحمة الله» بزيادة: «ورحمة الله». وهذا يبين مشروعية الزيادة في الرد على الابتداء، ورد السلام واجب والزيادة سُنة.

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا حُيِيتُم بِتَحِيَّة فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ حَسِيبًا ﴾ (٣).

وقولُه تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا ﴾ فيه حث على فعل الزيادة، وفيه إشارة للمؤمنين على أن الله تعالى يثيبهم على إحسانهم ويجزيهم به.

والسلام كان تحية إبراهيم للملائكة... قال تعالى: ﴿ هُلْ أَتَاكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَاهِيمَ الْمُكْرَمِينَ آلَ إِذْ دَخَلُوا عَلَيْه فَقَالُوا سَلامًا قَالَ سَلامً ﴾ (١).

وتبين الآية: أن تحية إبراهيم عليه السلام أعظم من تحية الملائكة له كما

<sup>(</sup>۱) آخرجه أحمد (۳٤٣/۵) ، قال الهيثمي (٣/ ١٩٢) : رجاله ثقات، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في المشكاة (١٢٣٢) .

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٣٣٢٦) كتاب أحاديث الأنبياه، ومسلم (٢٨٤١) كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: الآية: (٨٦).

<sup>(1)</sup> سورة الذاريات: الآيتان: (٢٤-٢٥).

تفيده الجملة الاسمية (سلام) فتحية الملائكة جاءت باسم منصوب (سلامًا) متضمن لجملة فعلية تقديرها: سلَّمنا عليك سلامًا. والجملة الفعلية تقتضى التجديد والحدوث. وتحية إبراهيم جاءت جُملة اسمية (سلام) والتي تفيد الثبوت واللزوم، فكانت تحية إبراهيم أعظم لتضمينها الثبوت والدوام.

والله سبحانه وتعالى كرَّم أنبيائه: بأن سلَّم عليهم وأمَّنهم.

قال تعالى: ﴿ سَلامٌ عَلَىٰ نُوحٍ فِي الْعَالَمِينَ ﴾ (١)، ﴿ سَلامٌ عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ ﴾ (٢)، ﴿ وَسَلامٌ عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ ﴾ (٢)، ﴿ وَسَلامٌ عَلَى الْمُرْسَلِينَ ﴾ (٢)،

أى: سلامٌ عليكم من غضبى، سلام عليكم من عذابى، سلام عليكم من سخطى، سلام عليكم من كل ما تكرهون وما أكره.

أما عيسى عليه السلام فقد ذكر له سلامًا خاصًا لأنه يحتاج إلى سلام من نوع جديد. سلام مستجدد في الأرض وينتقل إلى السماء ويمتد إلى أن ينزل مرة أخرى إلى الأرض؛ فيحتاج إلى سلام جديد متواصل إلى أن يموت ويُدفَن في آخر الزمان فجاء القرآن فقال: ﴿ وَالسَّلامُ عَلَىَّ يَوْمَ وُلِدتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبْعَتُ حَيًّا ﴾ (٤).

وأمر المولى سبحانه رسوله عَيْكُ والمؤمنين بإفشاء السلام.

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا جَاءَكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلامٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوءًا بِجَهَالَة ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٥).

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَىٰ تَسْتَأْنِسُوا . وَتُسَلَمُوا عَلَىٰ أَهْلَهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكِّرُونَ ﴾ (٦) .

<sup>(</sup>١) سورة الصافات: الآية: (٧٩).

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات: الآية : (١٠٩).

<sup>(</sup>٣) سورة الصافات: الآية: (١٨١).

<sup>(</sup>٤) سورة مريم: الآية: (٣٣).

<sup>(</sup>a) سورة الأنعام: الآية: (٤٥).

<sup>(</sup>٦) سورة النور: الآية: (٢٧).

وجاء الأمر من الله للمؤمنين بالتسليم على النبي عِنْ اللهِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ وَعَلائِكَتُهُ مِنْ اللَّهُ وَعَلائِكَتُهُ مِنْ اللَّهِ وَعَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ (١) .

صلاة الله: ثناؤه عليه عند الملائكة... وصلاة الملائكة: الدعاء، ثم أمر تعالى العالم السُفْلِي بالصلاة والتسليم عليه ليجتمع له الثناء من أهل العالمين العلوى والسفلى جَميعًا.... ﴿ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾، السلام على النبي بمعنى التحية والانقياد والإذعان له وترك المخالفة. وأن يَجعلوه سالمًا من الأذية القولية أو الفعلية.. فالله أمَّنه وحفظه.. قال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ يَعْصَمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ (٢).

وتحية المولى سبحانه للمؤمنين يوم القيامة فى دار السلام، هى السلام قال تعالى: ﴿ تَحِينُهُمْ يَوْمُ يَلْقَوْنَهُ سَلامٌ ﴾ (٣) ، اى: يسلم المولى تعالى عليهم كقوله سبحانه: ﴿ سَلامٌ قَوْلاً مِن رَّبِ رَحِيمٍ ﴾ (٤) .

كسما أن الملائكة يدخلون عليهم من كل باب قبائلين: سلام عليكم أى: أمان وأمنة لكم فلا خوف ولا حزن.

وكذلك تحية المؤمنين فيما بينهم عند التلاقى والتزاور فى الجنة هى (السلام) . . . قال تعالى : ﴿ دَعُواهُمْ فِيهَا سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلامٌ وَآخِرُ دَعُواهُمْ أَن الْحَمْدُ للَّه رَبِ الْعَالَمينَ ﴾ (٥) .

عن عبد الله بن مسعود قال: قال عَلَيْكُم : «إن السلام اسم من أسماء الله وضعه الله في الأرض فأفشوه فيكم فإن الرجل إذا سلَّم على القوم فردُّوا عليه كان له عليهم فضل درجة لأنه ذكرهم فإن لم يردُّوا عليه ردَّ عليه من هو خيرٌ منهم وأطيب (٧٤٠).

<sup>(</sup>١) سورة الاحزاب: الآية: (٥٦).

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: الآية: (٦٧).

<sup>(</sup>٣) سورة الاحزاب: الآية: (٤٤).

<sup>(</sup>٤) سورة يس: الآية: (٥٨).

<sup>(</sup>۵) سورة يونس: الآية: (۱۰).

<sup>(</sup>٦) صحيح: رواه الطبراني (رقم ١٠٣٩١) ، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في الصحيحة (١٦٣٨).

<sup>(</sup>٧) إفشاء السلام وصية خير الاثام عَيْنِيُّ / أ. أماني عطا (ص:٥-١٠).

## آداب السلام<sup>(۱)</sup>

#### \* الأدب الأول: إفشاء السلام:

فإن هذا بما أمر به الرسول عليه ، فقد قال عليه الفرس السلام، واطعم الطعام، وصل الأرحام، وقم بالليل والناس نيام، وادخل الجنة بسلام، (٢) فإفشاء السلام من الخصال الموجبة لدخول الجنة، المورثة لها، كما قال عليه الطعموا الطعام، وأفشوا السلام، نورثوا الجنان، (٣)، وجعل إفشاء السلام سببًا للسلامة في الدنيا والآخرة، كما قال عليه الدنيا والآخرة، فقال تسلموا، (٤). وجعله كذلك سببًا لعلو المكانة في الدنيا والآخرة، فقال عليه المناء السلام، ونشره في المجتمع، وإلقاءه على الناس من خيسر خصال الإسلام، فقال عليه لم المناه على من عرفت ومن لم تعرف، (١).

وهذا الإفشاء للسلام يشمل البدء بالسلام، وردُّ السلام على من بدأ به، وهو من الأمور التي تؤدى إلى نشر المحبة والوثام بين أفراد المجتمع المسلم، كما قال عَرَّا اللهِ عَمَّا السلام بينكم تحابوا، (٧)، وقال عَرَالُهُ : «والذي نفسي

<sup>(</sup>١) بتصرف من موسوعة الأداب الإسلامية / أ. عبد العزيز ندا - حفظه الله -.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أحمد (٧٨٧٣)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (١٠٨٥).

 <sup>(</sup>٣) صحيح: رواه الترمذى (١٨٥٤) كتباب الأطعمة، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (١٤٦٦).

<sup>(</sup>٤) حسن: رواه أحمد (١٨٠٥٩)، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (١٤٩٣).

<sup>(</sup>۵) أخرجه الطبراني كما في مجمع الزوائد (۸/ ۳۰) ، والترغيب والترهيب (۲/ ۲۸۱) . قال المنظري (۲/ ۲۸۱) : بإسناد حسن . وقال الهيثمي (۸/ ۳۰) : إسناده جيد، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (۱۰۸۸).

<sup>(</sup>٦) متفق عليه: رواه البخاري (١٢) كتاب الإيمان، ومسلم (٣٩) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٧) صحيح: رواه الحاكم (٤/ ١٨٥)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (١٠٨٦).

بيده لا تدخلون الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تحابوا، أو لا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا السلام بينكم، (١).

#### \* الأدب الثانى، أن يبدأ المرء من لقيه بالسلام،

#### \* الأدب الثالث، الحرص على استعمال تحية الإسلام،

وهى التحية التى شرعها الله تعالى لعباده، والتى تُعد شعاراً للمسلمين، وهى تحية الملائكة، وتحية أهل الجنة، وهى قول: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته. فإن النبى عَلَيْكُم قال: (لما خلق الله آدم، ونفخ فيه الروح عطس، فقال: الحمد لله، فحمد الله بإذنه، فقال له ربه: يرحمك الله يا آدم! اذهب إلى أولئك الملائكة - إلى ملإ منهم جلوس - فقل: السلام عليكم. قالوا: وعليك السلام ورحمة الله، ثم رجع إلى ربه، فقال: إن هذه تحيتك وتحية بنيك بينهم.. ا(٥).

قينبغى الحرص على هـذه التحية، وعدم العدول عنها إلى غـيرها، كما يفعل بعض الناس الذين يعـرضون عن تحية الإسـلام، ويستعملون غـيرها، فيقولون: صباح الخير . . ونحوها.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٥٤) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢١٦٢) كتاب السلام.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أبو داود (٩٠٢٩) كتاب الأدب، والترمذي (٢٧٢١) كتاب الاستثنان والآداب، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (١٣٦٧).

<sup>(1)</sup> صحيح: رواه الترمذي (٢٦٩٤) كتاب الاستئذان والأداب، وصححه العلامة الالباني رحمه الله في صحيح الترغيب (٢٧٠٣).

<sup>(</sup>a) صحيح: رواه الترمذي (٣٣٦٨) كتاب تفسير القرآن، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في المشكاة (٤٦٦٢).

### \* الأدب الرابع، الحرص على إلقاء السلام كاملا،

فإن ذلك أعظم للأجر، وأكمل وأحسن، وقد جاء رجل إلى النبى عَلَيْتُ فقال: السلام عليكم، فقال النبى عَلَيْتُ : "عشر». وجاء آخر فقال: السلام عليك ورحمة الله، فقال النبى عَلَيْتُ : "عشرون» وجاء ثالث فقال السلام عليك ورحمة الله وبركاته، فقال النبى عَلَيْتُ : "ثلاثون» (١). يقصد السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، فقال النبى عَلِيْتُ : "ثلاثون» (١). يقصد بذلك الحسنات، فكلما كان السلام أكمل كلما كان الأجر أعظم.

## \* الأدب الخامس، وجوب رد السلام لمن ألقى عليه السلام،

فيجب على الإنسان إذا ألقى عليه السلام أن يرد السلام، قال علين المحت المسلم على المسلم خمس: رد السلام، وعيادة المريض، واتباع الجنائز، وإجابة الدعوة، وتشميت العاطس (٢) ويجزئ عن الجماعة الجالسين أن يرد احدهم لقوله علين العجزئ عن الجماعة إذا مروا أن يسلم أحدهم، ويجزئ عن الجلوس أن يرد أحدهم (٣).

## \* الأدب السادس، رد التحية بأحسن منها أو بمثلها،

وذلك لقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا حُبِيتُم بِتَحِيَّةٌ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا ﴾ (٤)، وقد كان ابن عسمر ولي يرد السلام بأكثر بما أُلقى عليه، فإذا قال له أحد: السلام عليكم. قال: وعليكم السلام ورحمة الله. وإذا قال له: السلام عليكم ورحمة الله. قال: وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته. وإذا قال له: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته. وإذا قال له: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، ومغفرته، ومغفرته،

#### \* الأدب السابع، اجتناب تحية الموتى،

وهي أن يقال: عليك السلام يا فلان. بل يقول: السلام عليك . . فإن

<sup>(</sup>۱) حسن: رواه الترمـذى. (۲٦٨٩) كتـاب الاستـذان والأداب، وأحمـد (١٩٤٤٦)، وحسنه العـلامة الالبانى رحمه الله في المشكاة (٤٦٤٤).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (١٢٤٠) كتاب الجنائز، ومسلم (٢١٦٢) كتاب السلام.

<sup>(</sup>٣) حسن:رواه أبو داود (٥٢١٠) كتاب الأدب، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في المشكاة (٤٦٤٨).

<sup>(\$)</sup>سورة النساء: الآية: (٨٦).

#### \* الأدب الثامن: عدم التشبه بغير المسلمين في تحيتهم:

سواء كان التشبه بهم فى حركاتهم، أو فى الفاظهم؛ فإن مشابهتهم محرمة. وقد نهى عنها النبى على النبى على حيث قال: «ليس منا من تشبه بغيرنا، لا تشبهوا باليهود ولا النصارى، فإن تسليم اليهود الإشارة بالأصابع، وتسليم النصارى الإشارة بالأكف، (٢).

وقال عَيَّكُم أيضًا: «تسليم الرجل بإصبع واحدة يشير بها فعل اليهود»(٣)، فتحصل من ذلك تحريم الإشارة بالأكف فقط، أو بالإصبع فقط، كما يفعل كثير من الناس، لكن لو أنه أشار بيده مع إلقاء السلام بلسانه إذا كان الشخص بعيداً لكى ينبهه، فإنها لا تدخل في هذا الباب – إن شاء الله – ومما يندرج في هذا الباب – وينبغى أن يحذر منه الإنسان – التشبه بغير المسلمين في ألفاظ سلامهم، كمن يقابل أخاه فيقول له: بُنجور، أو جودمورنج، أو بُنسوار، أو نحو ذلك، فهذا لا يجوز بحال، وهو عما يقع جودمورنج، أو بُنسوار، أو نحو ذلك، فهذا لا يجوز بحال، وهو عما يقع عمن طائلة الأحاديث المذكورة.

### \* الأدب التاسع، عدم بدء أهل الكتاب وغير المسلمين بالسلام،

فإن هذا نما نهى عنه النبى عَيَّاتُهُم ، فقد قال عَيَّاتُهُم : «لا تبدؤوا اليهود ولا النصارى بالسلام، وإذا لقيتم أحدهم في طريق فاضطروهم إلى أضيقه المالية الما

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أبو داود (۲۰۹ه) كتباب الأدب، والترملكي (۲۷۲۱) كتباب الاستئذان والأداب، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (۷٤۰۲).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه الترمذى (٢٦٩٥) كتاب الاستئذان والأداب، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٢١٩٤).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أبو يعلى (٣/ ٣٩٧)، وصححه العلامة الالباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٣) (١٧٨٣).

<sup>(4)</sup> صحيح: رواه مسلم (٢١٦٧) كتاب السلام.

ولا يعنى ذلك أن نتعرض لأهل الكتاب بالإيذاء أو السبّ فإن هذا من الظلم الذى لا يُقره الإسلام. . وإنما المقصود هنا هو إظهار عزة المسلم في الأرض.

#### \* الأدب العاشر، رد تحية غير المسلم بقول، وعليكم:

فإن نفراً من اليهود مروا بالنبى عَرَبِينَ فقالوا له: السام عليك. فقال لهم: «وعليكم ..»(١)، وقال عربين اليهود إذا سلم عليكم أحدهم فإنما يقول: السام عليكم، فقولوا: وعليكم، (٢).

### \* الأدب الحادي عشر، يبدأ الصفير والقليل والراكب بالسلام،

وهذا كله مما أرشدت إليه الأحاديث النبوية الصحيحة في هذا الباب، فإذا تقابل رجل مع أكثر من رجل سلم عليهم، أو مجموعة مع مجموعة أكبر منهم، فعلى المجموعة الأقل أن يبدؤا بالسلام. وإذا تقابل صغير مع كبير يبدأ الصغير بالسلام. وإذا تقابل راكب مع ماش يبدأ الراكب بالسلام، ويبدأ الماشي بالسلام على القائم، والقائم يسلم على القاعد، وراكب السيارة أو الدراجة يبدأ بالسلام على الماشي أو القاعد، وكل ذلك قد أمر به النبي عليه من أو القاعد، وليسلم الراجل على القاعد، وليسلم الأقل على الأكثر، فمن أجاب السلام فهو له، ومن لم يجب فيلا شيء له الكثير الكثير وقال على الكثير، والمار على القاعد، والقليل على الكثير الكثير، وقال على الكثير، والمارس على الماشي، والماشي على القاعد، والقليل على الكثير، (٥).

<sup>(</sup>١) منفق عليه: رواه البخاري (٢٠٢٤) كتاب الأدب، ومسلم (٢١٦٥) كتاب السلام.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٦٩٢٨) كتاب استابة المرتدين، ومسلم (٢١٦٤) كتاب السلام.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أحمد (٨١١٣)، وصححه العالامة الألباني رحمه الله في البليلة الصحيحة (٣) (٣).

<sup>(1)</sup> صحيح: رواه البخاري (٦٢٣١) كتاب الاستثنان.

<sup>(</sup>٥) صحيح: رواه الترمذي (٢٧٠٥) كتباب الاستئذان والآداب، وأحمد (٢٣٤٢٣)، وصحيحه العلامة الالباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (١١٥٠).

ف وإذا مر رجل كبير بعدد من الصبيان سلم عليهم كما سيأتى فى الأدب العشرين إن شاء الله، وكذلك إذا كان الراكب كبيرًا والماشى صغيرًا سلم الراكب على الماشى، وإذا كان الماشى كبيرًا والقاعد صغيرًا سلم الماشى على القاعد.

#### \* الأدب الثاني عشر، السلام عند مفارقة المجلس والخروج منه،

وبعض الناس يغفل عن هذا الأدب، فإذا دخل المجلس سلّم، ثم إذا خرج لحاجة فإنه لا يسلم، وهذا خلاف السنة فإن النبي عِيَّاتُم قال: فإذا انتهى أحدكم إلى المجلس فليسلم، فإذا أراد أن يقوم فليسلم، فليست الأولى بأحق من الآخرة (١)، وهكذا من باب أولى أن يعيد السلام إذا عاد إلى المجلس ثانية. وإفشاء السلام يزيد المحبة كما سبق. خلافًا لما يزعمه الجهال من أنه ينقصها، فينبغى عدم إهمال هذا الأمر.

#### \* الأدب الثالث عشر، التصافح مع السلام عند التقابل،

وهذا من آداب السلام التي ندب إليها الإسلام، فإذا لقى المؤمن أخاه المؤمن فينبغى له إضافة إلى إلقاء السلام أن يأخذ بيده، ويصافحه، فإن فعل هذا فله أجر كبير، وهو مما يقوى المودة بين المسلمين، وقد قال عَيْنِهِمْ: "ما من مسلمين يلتقيان فيتصافحان، إلا غُفر لهما قبل أن يفترقا» (٢)، وقال عَيْنِهِمْ: إن المؤمن إذا لقى المؤمن فسلم عليه، وأخذ بيده فصافحه، تناثرت خطاياهما كما يتناثر ورق الشجر» (٢)، وقد سُئل النبي عَيْنِهُمْ : يا رسول الله! الرجل منا يلقى أخاه، أو صديقه، أينحنى له؟ قال: «لا». قال: فيلتزمه ويقبله؟

<sup>(</sup>۱) صحيع: رواه أبو داود (۵۲۰۸) كتباب الأدب، والترميذي (۲۷۰٦) كتباب الاستئذان والآداب، وأحمد (۷۱۰۲)، وصححه العلامة الألبائي رحمه الله في السلسلة الصحيحة (۱۸۳).

 <sup>(</sup>۲) صحيح: رواه أبو داود (۲۱۲) كتاب الأدب، والترمذي (۲۷۲۷) كـتاب الاستئذان والأداب، وابن
 ماجه (۲۷۰۳) كتاب الأدب، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (۵۲۵).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه الطبراني في الأوسط (١/ ٨٤) قال الهيشمي (٣٦/٨): يعقوب بن محمد بن الطحلاه روى عنه غير واحد ولم يسضعفه أحد وبقية رجاله ثقات، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٢٦٩٢).

قال: «لا». قال: فيأخذ بيده ويصافحه؟ قال: «نعم»(١)، فدل هذا الحديث على استحباب المصافحة، وعلى عدم جواز الانحناء، كما يفعله البعض تشبهًا بالكفار، وعلى عدم جواز المعانقة كما هي حال الكثير.

#### \* الأدب الرابع عشر، إعادة السلام إذا حال حائل بين الشخصين،

وهذه سنة عظيمة، لا يفعلها كثير من الناس، وهى أنه لو كان شخصان يمشيان، ثم افترقا حول جدار، أو شجرة، أو عمود، أو غيره، ثم التقيا بعد أن يجتازا الحائل، فينبغى لهما أن يتبادلا السلام ثانية، وقد قال عَرَّالِكُم : لإذ اصطحب رجلان مسلمان، فحال بينهما شجر، أو حجر، أو مدر، فليسلم أحدهما على الآخر، ويتبادلوا السلام)(٢).

#### \* الأدب الخامس عشر؛ السلام قبل السؤال والكلام؛

فلا يبدأ الشخص بسؤال إنسان عن شيء، أو بتكليمه إلا بعد أن يسلم أولاً؛ لقوله عليه السلام قبل الكلام» ولقوله عليه السلام قبل الكلام» ولقوله عليه السلام قبل السلام فلا تجيبوه» (١).

#### \* الأدب السادس عشر، عدم السلام عند قضاء الحاجة:

فلا ينبغى إلقاء السلام على إنسان جالس على بول أو غائط، ولا يجوز لهذا أن يرد السلام، فإن النبى مَرَّالِكُم سلم عليه رجل وهو يقـضى حاجته، فلم يرد عليه النبى عَرَّالِكُم ، وقال له: (إنى كرهت أن أذكر الله عز وجل إلا على طهر (٥٠).

<sup>(</sup>۱) حسن: رواه الترمذي (۲۷۲۸) كتاب الاستثلان والأداب، وابن ماجه (۲۷۰۲) كتاب الأدب، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (۱۲۰).

 <sup>(</sup>۲) صحیح: رواه البیهقی فی شبعب الإیمان (٦/ ٤٥١)، قبال المناوی (١/ ٢٨٨): فیمه بقیمة، وحاله مشهور لكن له شواهد، وصححه العلامة الالبانی رحمه الله فی السلسلة الصحیحة (٣٩٦٢).

<sup>(</sup>٣) رواه المترمذي (٢٦٩٩) كتاب الاستئذان والأداب.

<sup>(</sup>٤) حسن: أورده ابن عدى (٥/ ٢٩٠، ترجمة ١٤٢٩ عبد العزيز بن أبى رواد)، وقال: قُــال البخارى: كان يرى الإرجاء، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٨١٦).

<sup>(</sup>۵) مسلم (۳۷۰) عن ابن عمسر. والزيادة من قسوله علي الله داود (۱۷)، عن المهساجر بن قنفسذ، صحيح ابي داود (۱۳).

\* الأدب السابع عشر، إعادة السلام ثلاثا، خصوصاً إذا لم يسمع،

يُ فَإِن النبي عَالِيَكُ كَان إذا سلَّم سلَّم ثلاثًا، وإذا تكلم بكلمة أعادها ثلاثًا (١)، والمسيما إذا سلم الشخص على آخر بعيد عنه لا يسمعه.

\* الأدب الثامن عشر، خفض الصوت بالسلام إذا دخل على نائمين،

فإن النبى عَلَيْكُم كان يفعل ذلك، حتى يُسمع المستيقظين، ولا يزعج الناثمين، فجاء أنه عَلَيْكُم : «كان يدخل من الليل، فيسلم تسليمًا لا يوقظ الناثم، ويُسمع اليقظان» (٢).

\* الأدب التاسع عشر، إذا مَرَّ على مجلس فيه مسلمون ومشركون سلم، وذَلْكُ تعظيمًا لحق الإسلام، فإن النبي عَيِّكُمْ : امر بمجلس فيه أخلاط من المسلمين واليهود فسلم عليهم (٣).

## \* الأدب العشرون، التسليم إذا مُرَّعْلى صبيان،

فإن هذا مما يؤلف قبلوبهم، ويطيب نفوسهم، فإن النبي عليهم، هم على صبيان فسلم عليهم، وهذا من تواضعه عليهم، وللأسف فإنه يوجد من يستنكف عن فعل هذا. ويرى أن تسليم الرجل على الصغار يحط من شأنه، وفعل النبي عليهم خير ردٌ على هذا.

\* الأدب الحادى والعشرون، استحباب تبليغ السلام من شخص لآخر، فأن النبى عربي عالي عالي المائشة: "إن جبريل يقرأ عليك السلام» (٥) فقالت عائشة ولي : "وعليه السلام ورحمة الله».

وقد أتى رجل إلى النبي عَرَبِ في فقال: إن أبى يُقرئك السلام، فقال له:

<sup>(</sup>١) صعيح: رواه البخاري (٦٢٤٤) كتاب الاستثلان.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٥٥) كتاب الأشربة.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخارى (٦٢٥٤) كتاب الاستئذان، ومسلم (١٧٩٨) كتاب الجهاد والسير.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه: رواه البخارى (٦٢٤٧) كتاب الاستئذان، ومسلم (٢١٦٨) كتاب السلام.

<sup>(</sup>٥) متفق عليه: رواه البخارى (٣٢١٧) كتاب بدء الخلق، ومسلم (٣٤٤٧) كتاب فضائل العسحابة.

وعليك وعلى أبيك السلام؟ (١). ولا شك أن هذا يدخل في إفشاء السلام، وتأليف القلوب، وكل ذلك من مقاصد الشرع المطهر. وهو مما ينسغى الحرص عليه.

فينبغى لكل مسلم أن يتأدب بكل ما جاء فى هذا الفصل من آداب السلام، فإن لذلك أعظم الآثار، وأجملها، سواءً على الأفراد، أو الجماعات، ولا ينبغى أبدًا الاستهانة بهذه الآداب، أو إهمالها، وإلا حُرم الناس خيرًا كثيرًا.

#### ثمرات إفشاء السلام

ينبغى أن نعلم أن ثمرات إفشاء السلام كثيرة جدًّا ولكن سأكتفى بذكر بعضها عسى أن نحرص من الآن على إفشاء السلام لنفور بالأجر والثواب في الدنيا والآخرة.

## (١) إفشاء السلام امتثال لأمر الله (جل وعلا)،

حسبُك بإفشاء السلام أنك بذلك تمتثل أمر الله (جل وعلا).

فالخير كل الخير في امتثال أمر الله. . والشر كل الشر في مخالفة أمره.

(٢) إفشاء السلام قرية إلى الله (جل وعلا)،

وذلك لأن إفشاء السلام طاعة لله.. وكل طاعة تُقرب العبد من الله (جل وعلا).

قال عَرْضُ : (إن أولى الناس بالله من بدأهم بالسلام) (٢).

#### (٣)دليل على الإخلاص،

فإن العبد إذا سلَّم على من يعرف ومن لا يعرف فهذا دليل على

<sup>(</sup>۱) حسن: رواه أبو داود (۵۲۳۱) كتاب الأدب، وأحمد (۲۲۵۹٤)، وحسنه المعلامة الألباني رحمه الله في صحيح أبي داود (٤٣٥٨).

 <sup>(</sup>۲) صحیح: رواه أبو داود (۱۹۷ه) کتاب الأدب، والترمذی (۲۹۹۶) کـتاب الاستثنان والأداب، وقال
 العلامة الالبانی رحمه الله فی صحیح الجامع (۲۰۱۱).

-- النبي 難وافشاء الملام

إخلاصه وتواضعه.

\* ولقد سُئل رسول الله عَيْنَ : أي الإسلام خير؟ قال: وتُطعم الطعام وتقرأ السلام على من عرفت ومن لم تعرف الم

### (٤) سبب في إشاعة الحب والرحمة بين المسلمين،

فإفشاء السلام بين المسلمين سبب في نشر روح الحب والمودة والرحمة بينهم . . . فإفشاء السلام يجلب الحب . . والحب يزيد الإيمان . . والإيمان يوصل إلى الجنة .

ولذا قال النبي عَلَيْكُم : «لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تحابوا، أولا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا السلام بينكم (٢).

فالسلام سبب في جلب المحبة بين الناس التي تجعلهم في ظل الله يوم لا ظل إلا ظله.

قال عَلَيْكُم : «إن الله تعالى يقول يوم القيامة: أين المتحابون بجلالى، اليوم أظلهم في ظلى يوم لا ظل إلا ظلى»(٣).

## (٥) إفشاء السلام سبب لمضاعفة الحسنات،

جاء رجل إلى النبي عَيَّاتِي فقال: «السلام عليكم»، فردَّ عليه ثم جلس، فقال النبي عَيِّاتِيم : «عشر».

ثم جاء رجل آخر فقال: «السلام عليكم ورحمة الله» فرد عليه فجلس، فقال: «عشرون».

ثم جاء رجل آخر: فقال: «السلام عليكم ورحمة الله وبركاته»، فردَّ عليه فجلس، فقال: «ثلاثون» (٤).

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (١٢) كتاب الإيمان، ومسلم (٣٩) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٥٤) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٢٥٦٦) كتاب البر والصلة.

<sup>(</sup>٤) حسن: رواه الترمىذي (٢٦٨٩) كتباب الاستئلان والأداب، وأحمد (١٩٤٤٦)، وحسنه العسلامة الألباني رحمه الله في المشكاة (٤٦٤٤).

#### (٦) إفشاء السلام سبب في دخول الجنة،

وصلُّوا بالليل والناس نيام تدخلوا الجنة بسلام، وأطعموا الطعام وصلوا الأرحام، وصلُّوا بالليل والناس نيام تدخلوا الجنة بسلام» (١).

#### فضل المسافحة

\* عن البراء رفي قال: قال رسول الله عَيْنِ : •ما من مسلمين يلتقيان في البراء وفي قال: قال رسول الله عَيْنِ : •ما من مسلمين يلتقيان في البراء وفي البراء وف

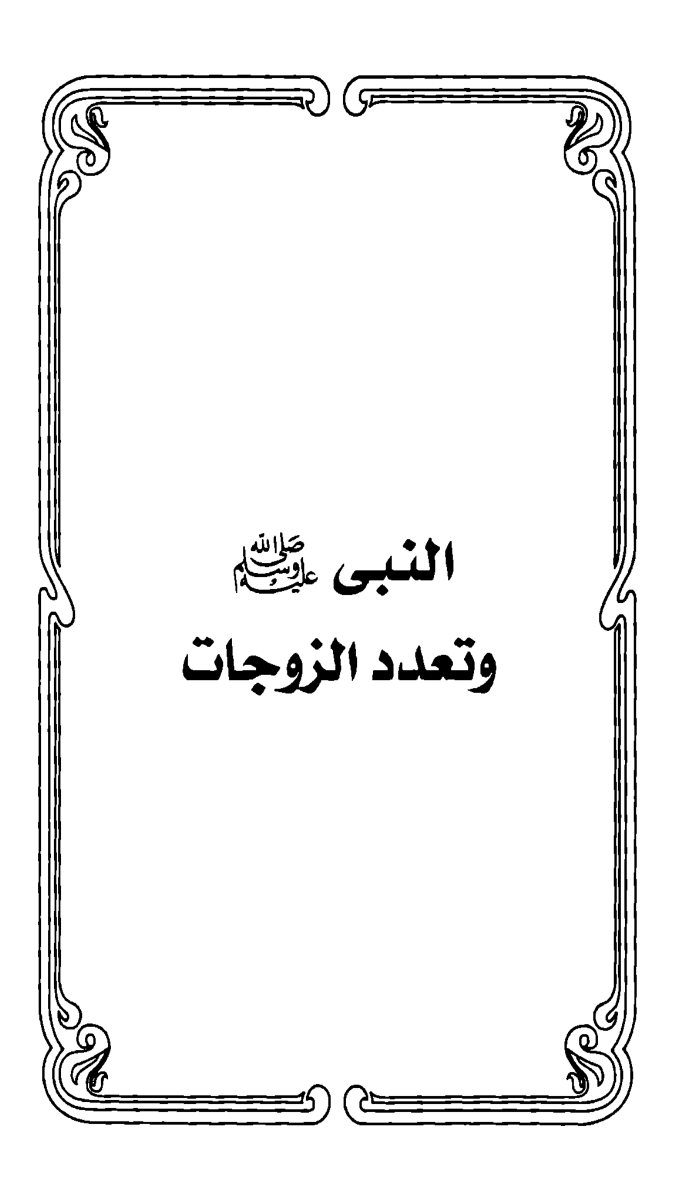
\* وقال عَرِيْكُم : (ما من مسلمين يلتقيان فيُسلَّم أحدهما على صاحبه وياخذ بيده لا يأخذ بيده إلا لله فلا يفترقان حتى يُغفر لهما) (٣).

به أسأل الله (جل وعلا) أن يرزقنا نعمة إفشاء السلام وأن يرزقنا ثمرته وهي الحب في الله. . . وأن يجمعنا بهذا الحب في الفردوس الأعلى.

(۱) صحيح: رواه الترمذي (۲٤٨٥) كتاب صفة القيامة والرقائق والورع، وأحمد (٥/ ٤٥١)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٧٨٦٥).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أبو داود (٥٢١٣) كتاب الأدب، والترمذي (٢٧٢٧) كتــاب الاستئذان والأداب، وابن ماجه (٣٠٠٣) كتاب الأدب، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٥٢٥).

<sup>(</sup>٣) حسن: رواه أحمد (٢٨٩/٤)، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٥٧٧٨).



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# النبى ﷺ وتعدد الزوجات

وها نحن نتخيل مرة أخرى أننا نسير في شوارع المدينة المنورة التي لطالما سار فيها النبي عَلِيْكُمْ وأصحابه. ولطالما تشرفت تلك البقعة المباركة بوجودهم.

وها نحن نتجه مباشرة إلى بيت النبى عَلَيْكُم - الذى هو أعظم بيت فى الكون كله رغم بساطته وتواضعه - لنسعد برؤية النبى عَلَيْكُم ونستأنس بمجالسته وترتوى قلوبنا بكلامه العذب الطيب.

فلما طرقنا الباب فتح لنا الحبيب المصطفى عَيِّنِ وَأَذِن لنا بالدخول فلما دخلنا وجدناه جالسًا مع أمهاتنا (أمهات المؤمنين) يعلَمهن مما علمه الله ويُذكرهن بالله (جل وعلا). . . فكانت كل واحدة منهس تتعلم الكتاب والسنة من النبي عَيِّنِ لَيْ لَتَسْر هذا الحير بعد ذلك بين نساء المسلمين.

به ونحن نعلم أن هناك من المستشرقين وأذنابهم من أثاروا شبهة تعدد روجات النبى عِيْنِهُم . . فما رأيكم في أن نرد عليهم في هذه الليلة المباركة ليعرف الشرق والغرب قدر رسول الله عِيْنِهُم وقدر أمهات المؤمنين وَطَيْخُهُ.

### الحكمة من تعدد زوجات الرسول إلى

إن الحكمة من تعدد زوجات الرسول عَيَّاتُ كُلُم كُشيرة ومتشعبة، ويمكننا أن أَجملها فيما يلي:

أولاً: الحكمة التعليمية.

ثانيًا: الحكمة التشريعية.

ثالثًا: الحكمة الاجتماعية.

رابعًا: الحكمة السياسية.

#### \* أولاً، الحكمة التعليمية،

لقد كانت الغاية الأساسية من تعدد زوجات الرسول على المجتمع، بضع معلمات للنساء، يعلمنهن الأحكام الشرعية. فالنساء نصف المجتمع، وقد فُرض عليه الرجال... وقد كان وقد فُرض عليه الرجال... وقد كان الكثيرات منهن يستحين من سؤال النبي على المخالية والأمور الشرعية، وخاصة المتعلقة بهن، كأحكام الحيض والنفاس والجنابة والأمور الزوجية، وغيرها من الأحكام، وقد كانت المرأة تغالب حياءها حينما تريد أن تسأل الرسول الكريم عن بعض هذه المسائل... كما كان من خُلق الرسول على الحياء الكامل، وكان - كما تروى كتب السنة أشد حياء من العذراء في خدرها... فما كان عليه الصلاة والسلام يستطبع أن يجيب عن كل سؤال يُعرض عليه من جهة النساء بالصراحة الكاملة، بل كان يُكنّى في بعض الأحيان، ولربما لم تفهم المرأة عن طريق «الكناية» مراده عليه السلام.

تروى السيدة عائشة أن امرأة من الأنصار، سألت النبى عَيْنِ عن غسلها من المحيض، فعلمها عَيْنِ كيف تغتسل، ثم قال لها: «خذى فرصة مسكة [أي قطعة من القطن بها أثر الطيب] فتطهري بها...» قالت: كيف

أتطهر بها؟ قال: «تطهرى بها» قالت: كيف يا رسول الله أتطهر بها؟ فقال: السبحان الله تطهرى بها».

قالت عائشة رائج؛ فاجتذبتها من يدها، فقلت لها: ضعيها في مكان كذا وكذا، وتتبعى بها أثر الدم، وصرحت لها بالمكان الذي تضعها فيه(١).

فكان صلوات الله وسلامه عليه يستحى من مثل هذا التصريح وهكذا كان القليل أيضًا من النساء من تستطيع أن تشغلب على نفسها، وعلى حيائها، فتجاهر النبي على السؤال عما يقع لها.

فآخذ مثلاً لذلك حديث (أم سلمة) المروى في الصحيح، وفيه تقول: وجاءت أم سليم (روج أبي طلحة) إلى رسول الله على المرأة من غسل إذا هي رسول الله إن الله لا يستحى من الحق. . . هل على المرأة من غسل إذا هي احتلمت؟ فقال لها النبي على المرأة؟ فنعم إذا رأت الماء». فقالت أم سلمة: لقد فضحت النساء، ويحك أو تحتلم المرأة؟ فأجابها النبي الكريم بقوله: "إذا فبم يُشبهها الولد؟» (٢).

وهكذا مثل هذه الأسئلة المحرجة، كان يتولى الجواب عنها فيما بعد روجاته الطاهرات... ولهذا تقول السيدة عائشة ولحضا: «رحم الله نساء الانصار، ما منعهن الحياء أن يتفقهن في الدين (٣). وكانت المرأة منهن تأتي إلى السيدة عائشة في الظلام لتسألها عن بعض أمور الدين، وعن أحكام الحيض والنفاس والجنابة وغيرها من الأحكام، فكان نساء الرسول خير معلمات موجهات لهن، وعن طريقهن تفقه النساء في دين الله.

ثم إنه من المعلوم أن السنة المطهرة ليست قــاصرة على قول النبى عَلَيْكُمُ فحسب، بل هي تشمل قوله، وفعله، وتقريره... وكل هذا من التــشريع

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٣١٤) كتاب الحيض، ومسلم (٣٣٢) كتاب الحيض.

<sup>(</sup>۲) متفق عليه: رواه البخاري (۱۳۰) كتاب العلم، ومسلم (۳۱۳) كتاب الحيض.

<sup>(</sup>٣) النمهيد لابن عبد البر.

الذى يجب على الأمة اتباعه، فمن ينقل لنا أخباره وأفعاله عليه السلام فى المنزل غير هؤلاء النسوة اللواتى أكرمهن الله فكن أمهات المؤمنين وزوجات لرسوله الكريم فى الدنيا والآخرة؟

لا شك أن لزوجاته الطاهرت رضوان الله عليهن أكبر الفضل في نقل جميع أحواله، وأفعاله المنزلية عليه أفضل الصلاة والتسليم.

ولقد أصبح من هؤلاء الزوجات معلمات ومُحدَّثات نقلن هديه عليه السلام، واشتهرن بقوة الحفظ والنبوغ والذكاء. ومن أوضح الأمثلة عائشة وللشعا.

#### كانياً، الحكمة التشريعية،

وهذه الحكمة ظاهرة تُدرك بكل بساطة، وهي أنها كانت من أجل إبطال بعض العادات الجاهلية المستنكرة... ونضرب مثلاً (بدعة التبني) التي كان يفعلها العرب قبل الإسلام، فقد كانت دينًا متوارثًا عندهم. يتبني أحدهم ولدًا ليس من صلبه، ويجعله في حكم الولد الأصلي، ويتخذه ابنًا حقيقيًا له حكم الأبناء من النسب في جميع الأحوال، في الميراث والطلاق والزواج ومحرمات المصاهرة ومحرمات النكاح، وإلى غير ما هنالك عما تعارفوا عليه وكان دينًا تقليديًا مُتَبعًا في الجاهلية.

وما كان الإسلام ليقرهم على باطل، ولا ليتركهم يتخطون في ظلمات الجهالة، فمهد لذلك بأن ألهم رسوله عليه أن يتبنى أحد الأبناء وهو زيد ابن حارثة وُفِي وذلك قبل البعثة النبوية. وبعد ذلك روَّجه عليه السلام بابنة عمته (زينب بنت جحش الأسدية وُوفي) وقد عاشت معه مدة من الزمن، ولكنها لم تطل فقد ساءت العلاقة بينهما فكانت تغلظ له في القول وترى أنها أشرف منه لأنه كان عبداً مملوكا قبل أن يتبناه الرسول عليه وهي ذات حسب ونسب. ولحكمة يريدها الله طلق زيد وينب وأمر الله رسوله عليه الله

أن يتزوجها ليبطل (بدعة التبنى) ويقيم أسس الإسلام ويأتى على الجاهلية من قواعدها.

#### ثالثا الحكمة الاجتماعية،

وهذه تظهر بوضوح في تزوج النبي عَلَيْتُ بابنة الـصدِّيق الأكبر (أبي بكر) وَلَيْ ووزيره الأول... ثم بابنة وزيره الثانبي الفاروق (عـمـر) وَلَيْ وأرضاه... ثم باتصاله عليه السلام بقريش اتصال مصاهرة ونسب، وتزوجه العديد منهن، مما ربط بين هذه البطون والقبائل برباط وثيق، وجعل القلوب تلتف حوله وتلتقي حول دعوته في إيمان، وإكبار، وإجلال.

لقد تزوج النبى عَرِيْكُم بالسيدة (عائشة) بنت أحب الناس إليه وأعظمهم قدرًا لديه، الذي كان أسبق الناس إلى الإسلام، وقدَّم نفسه وروحه وماله، في سبيل نصرة دين الله، والذود عن رسوله، وتحمل ضروب الأذى في سبيل الإسلام - حتى قال عليه السلام مشيدًا بفضل أبي بكر:

اما لأحد عندنا يد وقد كافأناه بها، ما خلا أبا بكر، فإن له عندنا يدا يكافئه الله تعالى بها يوم القيامة.... وما نفعنى مال أحد قط ما نفعنى مال أبى بكر. وما عرضت الإسلام على أحد إلا كانت له كبوة إلا أبا بكر فإنه لم يتلعثم، ولو كنت متخذا خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً، ألا وإن صاحبكم خليل الله (۱).

فلم يجد رسول الله عَيْنِهِم مكافأة لأبى بكر في الدنيا، أعظم من أن يُقر عينه بهذا الزواج بابنته، ويصبح بينهما (مصاهرة) وقرابة تزيد في صداقتهما وترابطهما الوثيق.

كما تزوج صلوات الله وسلامه عليه بالسيدة (حفيصة بنت عمر) فططحا

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الترمذي (٣٦٦١) كتــاب المناقب، وابن ماجه (٩٤) المقدمة وصححـه العلامة الألباني في صحيح مـنن الترمذي (٢٨٩٤).

فكان ذلك قرة عين لأبيها (عمر) على إسلامه وصدقه وإخلاصه وتفانيه في سبيل هذا الدين. وعُمَر هو بطل الإسلام الذي أعز الله به الإسلام والمسلمين ورفع به منار الدين، فكان اتصاله عليه السلام به عن طريق المصاهرة، خير مكافأة له على ما قدم في سبيل الإسلام، وقد ساوى على بينه وبين وزيره الأول أبي بكر في تشريفه بهذه المصاهرة، فكان زواجه بابنتيهما أعظم شرف لهما، بل أعظم مكافأة ومنة، ولم يكن بالإمكان أن يكافئهما في هذه الحياة بشرف أعلى من هذا الشرف، فما أجمل سياسته وما أعظم وفاءه للأوفياء المخلصين.

كما يقابل ذلك إكرامه لعشمان وعلى الله بتزويجهما ببناته.... وهؤلاء الأربعة هم أعظم أصحابه، وخلفاؤه من بعده في نشر ملته، وإقامة دعوته، فما أجلها من حكمة، وما أكرمها من نظرة.

#### رابعًا ، الحكمة السياسية،

لقد تزوج النبى عليه ببعض النسوة، من أجل تأليف القلوب عليه، وجمع القبائل حوله. . . . فمن المعلوم أن الإنسان إذا تنزوج من قبيلة، أو عشيرة، يصبح بينه وبينهم قرابة و(مصاهرة) وذلك بطبيعته يدعوهم إلى نُصرته وحمايته، . . . ولنضرب بعض الأمثلة على ذلك لتتضح لنا الحكمة التى هدف إليها الرسول الكريم من وراء هذا الزواج.

1- تزوج عَلَيْكُم بالسيدة (جويرية بنت الحارث) سيد بنى المصطلق وكانت قد أسرت مع قومها وعشيرتها، ثم بعد أن وقعت تحت الأسر، أرادت أن تفتدى نفسها، فجاءت إلى رسول الله عَلَيْكُم تستعينه بشىء من المال فعرض عليها أن يدفع عنها الفداء وأن يتزوج بها فقبلت ذلك فتزوجها فقال المسلمون: أصهار رسول الله عَلَيْكُم تحت أيدينا؟ (أى أنهم فى الأسر)، فأعتقوا جميع الأسرى الذين كانوا تحت أيديهم، فلما رأى بنو

المصطلق هذا النبل والسمو، وهذه الشهامة والمزّوءة أسلموا جميعًا، ودخلوا في دين الله، وأصبحوا من المؤمنين.

فكان رواجه عَلَيْكُ بها بركة عليها وعلى قـومها وعشـيرتها، لأنه كان سببًا لإسلامهم وعتقهم، وكانت جويرية أيمن امرأة على قومها.

أخرج البخارى في صحيحه عن عائشة نري أنها قالت: "أصاب رسول الله عراب نساء بنى المصطلق، فأخرج الحنمس منه ثم قسمه بين الناس، فأعطى الفرنس سهمين والرجل سهما، فوقعت (جويرية بنت الحارث) في سهم ثابت بن قيس، فجاءت إلى الرسول فقالت: يا رسول الله أنا جويرية بنت الحارث سيد قومه، وقد أصابني من الأمر ما قد علمت، وقد كاتبني ثابت بن قيس على تسع أواق، فأعنى على فكاكى، فقال عليه السلام: "أوَ غير من ذلك، فقالت: ما هو ؟ فقال: "أؤدى عنك كتابتك وأتزوجك، .... فقالت: نعم يا رسول الله. فقال عليه الله. فقال عليه السلام. "قد فعلت الله.

وخرج الخبر إلى الناس فقالوا: أصهار رسول الله عليه المسترقون؟ فأعتقوا ما كان في أيديهم من سبى بنى المصطلق، فبلغ عتقهم مائة بيت، بتزوجه عليه السلام بنت سيد قومه، وتحقق الأمل البعيد المنشود من ورائه فأسلمت القبيلة كلها بإسلام جويرية، وأسلم أبوها الحارث وعاد هذا الزواج على المسلمين بالبركة والقوة والدعم المادى والأدبى معًا للإسلام والمسلمين.

أصبحت جويرية بنت الحارث زوجة لسيد المرسلين وأمَّا للمؤمنين، فكانت ولائتها عالمة بما تسمع، وعاملة بما تعلم، فقيهة عابدة، تقية ورعة، نقية الفؤاد، مضيئة العقل، مشرقة الروح، تحب الله ورسوله وتحب الخير للمسلمين.

وكانت ولحيث تروى من حديث رسول الله عَيْنِهُم، ناقلة لحقائق الدين من خزائنها عند من تنزلت عليه عَيْنِهُم، يرويه عنها سدنة العلم من علماء

<sup>(1)</sup> فتع الباري شرح صحيع البخاري.

الصحابة ولي ، لينشروه في المجتمع المسلم علمًا وعملًا، وفي عامة المجتمع الإنساني دعوة وهداية (١).

لقد حدّث عن جويرية ولي ابن عباس، وعبيد بن السباق، وكريب مولى ابن عباس ومجاهد، وأبو أيوب يحيى بن مالك الأزدى، بلغ مسندها في كتاب بقى بن مخلد سبعة أحاديث (٢). منها أربعة في الكتب السنية، عند البخارى حديث، وعند مسلم حديثان، وقد تضمنت مروياتها أحاديث في الصوم وحديث في الدعوات وفي الزكاة، كما روت في العتق، وبسبعة أحاديث شريفة خلّدت أم المؤمنين جويرية بنت الحارث ولي السمها في عالم الرواية، لتضيف إلى شرف صحبتها للنبي علي المومنها للمسلمين، تبليغها الأمة سنن المصطفى علي السمها في عالم المواية، لنصيف الى شرف صحبتها للنبي علي المومنها للمسلمين،

وكانت أم المؤمنين جويرية بنت الحارث وظيها من الذاكرين الله كثيراً والذاكرات، القانتات الصابرات في مجال مناجاة الله تعالى وتحميده وتقديسه وتسبيحه، . . . فهذه أم المؤمنين جويرية تحدثنا عن ذلك فتقول: إن النبي طيب خرج عندها بكرة حين صلى الصبح وهي في مسجدها ثم رجع بعد أن أضحى وهي جالسة فقال: «ما زلت على الحال التي فارقتك عليها؟» قالت: نعم. قال النبي عيب الحال التي عالمات ثلاث مرات، لو ورُنت بما قلت منذ اليوم لوزنتهن: سبحان الله وبحمده عدد خلقه ورضا نفسه وزنة عرشه ومداد كلماته، (1).

<sup>(</sup>١) محمد رسول الله لمحمد صادق عرجون.

<sup>(</sup>٢) دور المرأة في خدمة الحديث لأمال قرداش.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مـــلم (٢٧٢٦) كتاب الذكر والدعاء.

البخارى) فى سهم أحد أصحاب النبى عَلَيْكُم وهو دحية الكلبى وَلَيْكُ فجاء رجل إلى النبى عَلَيْكُم فذكر له شأنها وقال أعطيت دحية صفية سيدة قريظة والنضير، إنها لا تصلح إلا لك، فقال: ادعُها، فلما نظر إليها قال: خذ جارية من السبى غيرها، ففعل وخيَّرها النبى عَلَيْكُم بين أمرين:

- (1) إما أن يعتقها ويتزوجها عَيْشِهُم .
- (ب) وإما أن يُطْلق سراحها فتلحق بأهلها.

فاختارت وطن ان يعتقها وتكون زوجة له، وذلك لما رأته من جلالة قدره وعظمته، وحسن معاملته. . . وقد أسلمت وأسلم بإسلامها عدد من الناس.

وبهذا الزواج الاختيارى أصبحت صفية بنت حُيى بن أخطب (سيد يهود بنى النضير والد أعداء النبى عَلَيْكُم) إحدى أمهات المؤمنين، تتساوى فى جميع الحقوق مع عائشة بنت أبى بكر الصديق وحفصة بنت عمر بن الخطاب وكل زوجات النبى عَلَيْكُم (1).

#### \* تفنيد تهمة خبيثة (١) ،

هذا الزواج جعل بعض مرضى النفوس (وخاصة أعداء الإسلام من اليهود وغيرهم) يتهمون الرسول عليه بأنه ما استرجع صفية وتزوجها إلا بدافع وغبة جسدية. بينما الجقيقة التي يؤكدها السياق أن الدافع لجعل النبي عليه صفية زوجة له أسمى وأشرف من ذلك، وهو أن صفية بنت ملك وزوجة ملك، ومثلها لا يوهب كما توهب السبايا الاخريات. ولهذا استرجعها النبي عليه من دحية ولات ، مما يدل على الباعث الإنساني النبيل الذي فيه تكريم لهذه السيدة العظيمة في قومها، وذلك حسب القاعدة الإسلامية الشريفة «أكرموا عزيز قوم ذلً». . . وليس أكرم لها وأجبر

<sup>(</sup>١) شبهات وأباطيل حول تعدد زوجات الرسول عليه السلام للصابوني.

<sup>(</sup>٢) موسوعة الغزوات الكبرى لمحمد أحمد باشميل.

لخاطرها من أن تكون زوجة النبى عَلَيْكُم بدلاً من أن تكون مملوكة عند رجل من عامة الناس.

وباعث آخر «للرد على مرضى النفوس» ألا وهو مواساة هذه السيدة العظيمة في قومها وإعزازها وتكريمها.

روى الواقدى عن ابن أبى سبرة عن أبى حرملة عن أخته أم عبد الله عن ابنة أبى القين المزنى قالت: كنت آلف صفية من بين أزواج النبى عَيِّاتُهُم وكانت تحدثنى عن قومها وما كانت تسمع منهم ثم ذكرت حديثًا طويلاً إلى أن قالت، فقالت صفية: (فسبيت في حصن النزار) قبل أن ينتهى رسول الله عَيِّاتُهُم إلى الكتيبة (أحد الأودية في الشطر الثاني لخيبر) فأرسل بي إلى رحله ثم جاءنا حين أمسى فدعانى، فجثت وأنا مُقنَّعة حيية فجلست بين يديه فقال: إن أقمت على دينك لم أكرهك وإن اخترت الله ورسوله فهو خير يديه فقال: اختار الله ورسوله والإسلام. . . فأعتقنى الرسول عَيَّاتُهُم وتزوجني (۱).

فلو لم يكن باعث استرجاع صفية من دحية الكلبي هو باعث إنساني

<sup>(</sup>١) مغاري الواقدي.

<sup>(</sup>٢) السيرة الحلية.

شريف ما خيرها النبى عليه الله النبى عليه الله على الأسر - ببين أن تعود إلى أهلها حُرة مُعززة مكرمة وبين أن يتنزوجها لتكون إحمدى أمهات المؤمنين.

ولو أراد عَيِّنِ أخذها لنفسه جارية سرية لفعل، ولا يمكن أن يجد طاعن أى مجال للطعن في تصرفه عَيِّنِ لأن قوانين الحرب المتفق عليها بين جميع الشعوب والأمم والتي عمل بها الإسلام وطبقها (كعمل حربي مقابل) في ذلك العصر تبيح للنبي عَيِّنِ أن يعامل صفية كنوع من الرقيق فيتخذها لنفسه جارية دونما أخذ موافقتها لأنها أسيرة حرب تعتبر مملوكة بموجب قانون الحرب الدولي المعمول به في ذلك العصر(١).

ولكن النبى علين السبايا بإعطائها مطلق الحرية في قومها أبى إلا أن يخصها من بين جميع السبايا بإعطائها مطلق الحرية في أن تختار أي السبيلين تريد بمحض إرادتها. والعودة إلى عشيرتها مع البقاء على دينها أو الدخول في الإسلام لتكون روجة للرسول عليه السلام لا فيرق بينها وبين ابنة أبى بكر في الحقوق والواجبات فاختارت الزواج بمحض الختيارها.

وكان السنبى عَلَيْكُم يبالغ فى إكسرام هذه السيسدة وَلَيْكُ ويراعى شعسورها لعلمه بما هى عليمه من حساسية وشسعور مرهف، كامرأة عزيزة فسى قومها فقدت الوالد والزوج (كلاهما ملك على قومه).

فقد كانت صفية نفسها تتحدث عن هذه المعاملة النبيلة والمواساة النابعة من أشرف قلب، فقد قالت: كنت ألقى من أزواج النبي عليه المنافية المنافية بي يفخرن على يقلن: يا ابنة اليهودي وكنت أرى رسول الله عليه يلطف بي ويكرمني، فدخل على يومًا وأنا أبكى فقال: «مالك»، فقلت: أزواجك يفخرن على ويقلن: يا ابنة اليهودي قالت فرأيت رسول الله عليه في فقلن في المنافية المنافية

<sup>(</sup>١) موسوعة الغزوات الكبرى لمحمد أحمد باشميل.

غضب ثم قال: «إذا تعالوا لك أو فاخروك فقولى: أبى هارون وعمى موسى، (١). وفي رواية: «وزوجي محمد عِيَاتِيم».

وأضاف صاحب كتاب (سمط النجوم العوالى)(٢) إلى البواعث التى ذكرنا باعثًا آخر فقال: إن صفية بنت حُيى بن أخطب، هى بنت ملك وزوجة ملك من ملوك اليهود وليست عمن توهب لدحية لكثرة من كان من الصحابة مثل دحية وفوقه، وقلة من كان فى السبى مثل صفية فى نفاستها، فلو خُصَّ بها لأمكن تغيير خاطر بعضهم، فكان من المصلحة العامة ارتجاعها منه فإن فى ذلك رضى للجميع.

وهكذا يتضح نُبل القصد وشرف الغاية في كل عمل يعمله النبي عَيِّكُمْ وصحابته الكرام، كما تنكشف أمام أضواء هذه الحقيقة المشرقة الناصعة خبث ونوايا وسوء مقاصد الذين يفسرون تزوج النبي عَيِّكُمْ من صفية ذلك التفسير المقصود به الطعن في مقام الرسول الأعظم عَيَّكُمْ .

فهل يفهم الحاقدون على الإسلام ونبى الإسلام هذه الحقائق المشرقة والمقاصد النبيلة السامية التي يحاولون طمسها بالوان قاتمة كالحة من الشكوك الباغمة الظالمة (٣).

٣- وكذلك تزوج عليه السلام بالسيدة أم حبيبة (رملة بنت أبى سفيان) وأبو سفيان كان فى ذلك الحين حامل لواء الشرك، وألد الأعداء لرسول الله عليه وقد أسلمت ابنته فى مكة، ثم هاجرت مع زوجها إلى الحبشة فرارًا بدينها، وهناك مات زوجها فبقيت وحيدة فريدة لا مُعين لها ولا أنيس، فلما علم الرسول الكريم بأمرها أرسل إلى (النجاشي) ملك الحبشة ليزوجه إياها فأبلغها النجاشي ذلك فَسُرَّت سروراً لا يعرف مقداره إلا الله سبحانه فأبلغها النجاشي ذلك فَسُرَّت سروراً لا يعرف مقداره إلا الله سبحانه

<sup>(</sup>١) مغازي الواقدي.

<sup>(</sup>٢) سمط النجوم العوالي (٢/ ١٦٠).

<sup>(</sup>٣) موسوعة الغزوات الكبرى لمحمد أحمد باشميل.

وتعالى، لأنها لو رجعت إلى أبيها وأهلمها لأجبروها على الكفر والردة، أو عذبوها عذابًا شديدًا، وقد أصدقها عنه أربعمائة دينار مع هدايا نفيسة.

ولما عادت إلى المدينة المنورة تزوجها النبى المصطفى عليه الصلاة والسلام. ولما بلغ (أبا سفيان) الحبر أقر ذلك الزواج وقال: «هو الفحل لا يُقدح أنفه» فافتخر بالرسول ولم ينكر كفاءته لها. . . إلى أن هداه الله تعالى للإسلام(١).

ومن هنا تظهر لنا الحكمة الجليلة من تزوجه عليه السلام بابنة أبى سفيان، فقد كان هذا الزواج سببًا لتخفيف الأذى عنه وعن أصحابه المسلمين، سيما بعد أن أصبح بينهما نسب وقرابة مع أن أبا سفيان كان وقت ذلك من ألد بنى أمية خصومة لرسول الله عرابي ، ومن أشدهم عداءً له وللمسلمين، فكان تزوجه بابنته سببًا لتأليف قلبه وقلب قومه وعشيرته . . . كما أنه عربي اختارها لنفسه تكريمًا لها على إيمانها لأنها خرجت من ديارها فارةً بدينها، فما أكرمها من سياسة وما أجلها من حكمة؟؟؟ (٢) (٣).

## شبهة زواجه ﷺ من أمنا عائشة وهي صغيرة السن

وهناك من المستشرقين من يطعن في زواج النبي عليه من أمنا عائشة ولا وهي بنت تسع سنيسن. . . وتبعه في ذلك بعض أتباعهم من بني جلاتنا – ولا حول ولا قوة إلا بالله – .

على الله على هؤلاء المستشرقين فلا بد أن ننظر نظرة سريعة على مراحل زواج النبى عَلَيْكُم .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) تنزیه سید الأنباه عن مطاعن السفهاه / د . سید عبد القوی (٢٤-٣٥) بتصرف.

# \* فلقد مَرَّ النبي عَرِّا في زواجه بخمس مراحل:

- (١) ظل حتى سن الخامسة والعشرين من عمره بلا زواج.
- (٢) من الخامسة والعـشرين إلى أن بلغ الخمسين من عمره كـان متزوجًا بزوجة واحدة أسنً منه بخمسة عشـر عامًا وقد تزوجت قبله مرتين. . وهي أمنا خديجة ولله .
  - (٣) من سن الخمسين إلى الثالثة والخمسين بلا زواج.
- (٤) من الثالثة والخمسين من عمره إلى الخامسة والخمسين كان قد تزوج زوجة واحدة كبيرة فى السن وهى أمنا سودة بنت زمعة بخلصي . . . ويُقال أنه عربي تزوجها فى الخمسين من عمره وذلك بعد وفاة أمنا خديجة بعدة أشهر.
- (a) زواجه من باقى أمهات المؤمنين كان من بعد سن الخامسة والخمسين من عمره... وذلك بعد أن كبر سن النبى عالى الشخل بالغزوات وبتبليغ رسالة رب الأرض والسماوات.

فلو كان زواجه من أجل الشهوة لـتزوج النبى عَلَيْكُم وهو في ربعان شبابه... وبخاصة وأنه كان يمتلك قوة أربعة آلاف رجل.

ففى صحيح البخارى من حديث أنس رطف قال: كان النبى عَلَيْكُمْ يطوف(١) على نسائه في ليلة واحدة وله تسع نسوة.

وفى رواية للبخارى عن قتادة أنه قال: حدثنا أنس بن مالك قال: كان النبى عَلَيْكُمْ يدور على نسائه فى الساعة الواحدة من الليل والنهار وهن إحدى عشرة. قال: قلت لأنس: أو كان يُطيقه؟ قال: كنا نتحدث أنه أعطى قوة ثلاثين.

وفي رواية: «قوة أربعين».

<sup>(</sup>١) يطرف على نسائه: أي يجامعهن.

ر قال الحافظ في الفتح: وفي صفة الجنة لأبي نُعيم من طريق مجاهد مثله وزاد امن رجال أهل الجنة» وعند أحمد والنسائي وصححه الحاكم من حديث ريد بن أرقم رفعه اإن الرجل من أهل الجنة ليُعطَى قوة مائة في الأكل والشرب والجماع والشهوة، فعلى هذا يكون حساب قوة نبينا أربعة آلاف (١).

\* أما عن شبهة زواجة من أمنا عائشة وهي صفيرة في السن فأقول أن ذلك كان لسبعة أسباب،

# (١) أن النبي عِنْ الله جل وعلا:

فلقد كان زواج النبى عَلَيْكُمْ بعائشة وَلَيْكَا بوحى من السماء فلقد رآها فى منامه ثلاث ليال وكان جبريل (عليه السلام) يأتيه بصورتها ويقول له: هذه روجتك فى الدنيا والآخرة. . ويا لها من كرامة عظيمة لأمنا عائشة ولحيها.

عن صائشة قالت: قال رسول الله عَيَّاتُهُم : «أُريتك في المنام ثلاث ليال، جاء بك الملك في سرقة (٢) من حرير، فيقول: هذه امر أتك، فأكشف عن وجهك فإذا أنت فيه. فأقول: إن يك هذا من عند الله يُمضه) (٣).

من وعن ابن أبي مليكة عن عائشة: أن جبريل جاء بصورتها في خرقة حرير خضراء إلى النبي عين فقال: «هذه زوجتك في الدنيا والآخرة»(1).

(٢) من المعلوم أن الفتاة في أرض الجزيرة العربية وفي المناطق الحارة كانت وما زالت تبلغ مبكراً... أي أن عائشة وهي في هذا السن كانت ناضجة ومكتملة الأنوثة كأى امرأة ... وكانت قادرة على القيام بأعباء البيت والزوج.

<sup>(</sup>۱) فتح الباري (۱/ ٤٥٠) ط. دار الريان.

<sup>(</sup>٢) السَّرقة: القطعة.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٣٨٩٠) كتاب مناقب الأنصار – ومسلم (٣٤٣٨) كتاب فضائل الصحابة.

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه الترمــذى (٣٨٨٠) كتاب المناقب وقــال الأرنؤوط: رجاله ثقات، وصــححه العــلامة الألباني رحمه الله في صحيح الترمذي.

(٣) أن النبي عَرِّالَيْنِيم اراد أن يرتبط بأبي بكر ليبردُّ له بعض ما قدمه لخدمة هذا الدين العظيم ولذلك تزوج النبي عَرَّالِيْنِيم بعائشة رَانِيعَا.

(٤) أن تنوع السن في زوجات النبى عَلَيْكُم كان مطلوبًا لأن النبى عَلَيْكُم كان مطلوبًا لأن النبى عَلَيْكُم هو القدوة والأسوة... فمن خلال ذلك نتعلم كيف تعامل المنبى عَلَيْكُم مع الزوجة الصغيرة والكبيرة.

(٥) أن البيئة هي التي تحدد.

فلقد كان الزواج المبكر منتشرًا في ذلك الوقت في أرض الجزيرة.

- فهمذه صفية بمنت حُيى بن أخطب كانت قمد تزوجت أول مرة وهي تبلغ من العمرة إحدى عشرة سنة.

- وهذه حفصة بنت عمر كان أول زواج لها وهي تبلغ الثانية عشرة من عمرها.

ولذلك نجد أن المشركين الذين كانوا يبحثون عن أى شيء يطعنون من خلاله في النبي عليه ودعوته قد اتهموه بأنه ساحر وأنه كاهن وأنه مجنون ولكنهم لم يقولوا: أنه تزوج طفلة صغيرة من فلو كان وواجه من عائشة في هذا السن شبهة ما تركها المشركون أبداء من عاد من عاد السن شبهة ما تركها المشركون أبداء من المنابعة ما تركها المشركون أبداء من المنابعة من عاد السن شبهة ما تركها المشركون أبداء من عاد المنابعة منابعة مناب

- ونحن إذا رجعنا إلى الوراء قلي لا نجد أننا في مصر الحبيبة كان سن الزواج في منتصف القرن العشرين يتراوح ما بين الثانية عشر إلى العشرين. . فلو بقيت البنت بلا زواج حتى سن الخامسة والعشرين لكانت مشكلة خطيرة تهدد مستقبل هذه الفتاة .

- واليوم أصبح سن الزواج يتراوح ما بين الخامسة والعشرين إلى الخامسة والثلاثين. . فلو تزوجت البنت وهي تبلغ الثامنة عشر من عمرها لقال الناس: إنها تزوجت مبكرًا.

- فالشاهد أن البيئة هي التي تحدد سن الزواج.

(٦) أن النبي عَرِيْكُ تزوجها في السنة الثانية للهجرة.

ا وكان ذلك بداية التشريع. . . فكان الأمر يحتاج إلى وجود فتاة صغيرة في بيت النبى عليه التساله كثيرًا وتعرف الكثير والكثير من الأحكام الشرعية ثم تنقل هذا العلم للأمة.

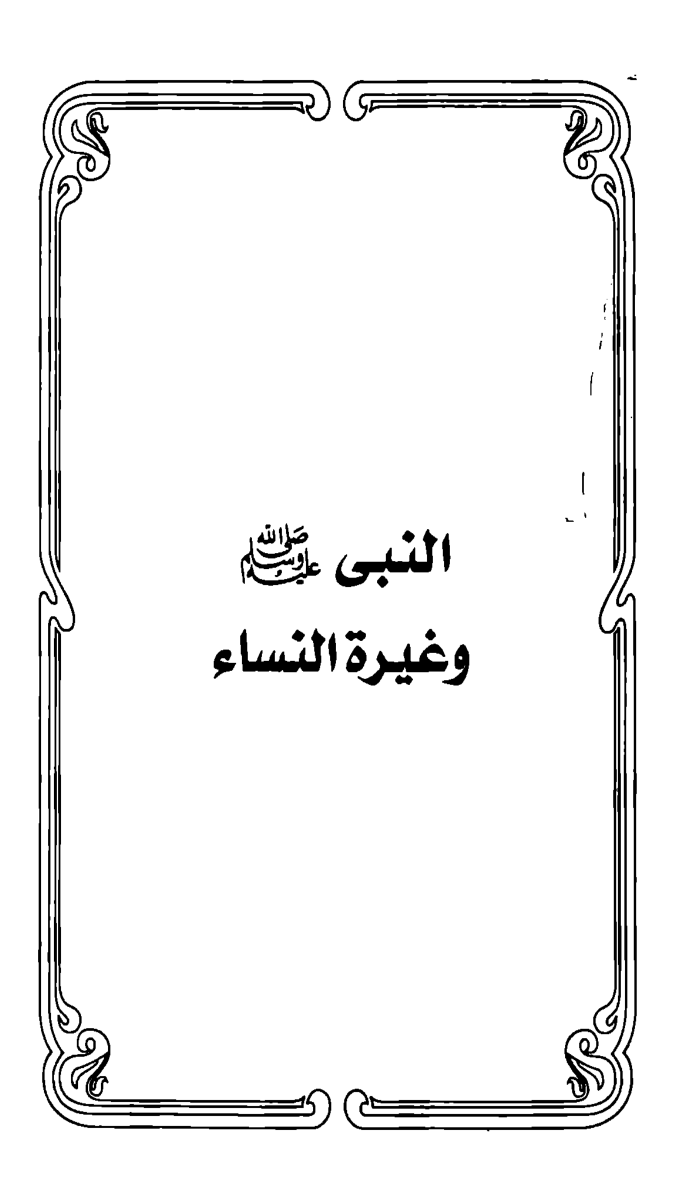
ولذلك كان من حكمة الخالق (جل وعلا) أن عائشة لم تُنجب لكى تتفرغ تمامًا لطلب العلم ولتعليم الأمة . . . بل جعل الله (جل وعلا) حُب عائشة يتمكن من سويداء قلب النبى عارض حتى يتحدث معها كثيرًا ويُعلمها الكثير والكثير ثم تنقل كل هذا للأمة .

(٧) واخيرا اقول: إن هذه الشبهة بدأت تظهر منذ خمسين سنة فقط. . فلو كانت شبهة لظهرت منذ مثات السنين.

\* وأقول لهؤلاء المستشرقين: ليس في ديننا ولا في حياة نبينا عَيْنَ مَا نَسْتَحَى مِن ذكره. . بل سيرته كلها فخرٌ للكون كله.

\* \* \*

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# النبى ره وغيرة النساء

ـ وها نحن نتخيل مرة أخرى أننا نسير في طُرقات المدينة المنورة ذاهبين إلى الحبيب المصطفى عليه النبي عليه الحبيب المصطفى عليه النبي عليه الحبيب المصطفى عليه المسعد برؤيته ونقضى ليلة في بيت النبي عليه الم

وفي هذه الليلة جاءت هالة بنت خويلد - أخت خديجة أم المؤمنين برطيعا فاستأذنت على رسول الله عاليه في في في في النبي عاليه الآن صوتها ذكره بخديجة برطيعا فقال النبي عاليه اللهم هالة» - أي: يا ليتها تكون هالة - فقالت أمنا عائشة برطيعا: فغرت. فقلت: ما تذكر من عجوز من عجائز قريش حمراء الشدقين هلكت في الدهر، قد أبدلك الله خيراً منها الله مسوون عائشة برطيعا قالت: ما غرت على أحد من نساء النبي عاليه ما غرت على خديجة، وما رأيتها، ولكن كان رسول الله عاليه يكثر ذكرها، وربما ذبح الشاة ثم يقطعها أعضاء، ثم يبعثها في صدائق خديجة فربما قلت له: كأنه لم يكن في الدنيا امرأة إلا خديجة؟

بغیقول: «إنها كانت وكانت . . . وكان لى منها ولد الا (۲) .

- \* ومن عائشة ولله الله على الله على نساء النبى على إلا على خديجة. وإنى لم أدركها. قالت: وكان رسول الله على إذا ذبع الشاة فيقول: «أرسلوا بها إلى أصدقاء خديجة». قالت: فأغضته يومًا فقلت: خديجة؟ فقال رسول الله على : «إنى رُزقت حبها»(٣).

<sup>(1)</sup> متفق عليه: رواه البخارى (٣٨٢١) كتباب المناقب، واللفظ له، ومسلم (٢٤٣٧) كتاب فيضائل الصحابة وغيرهما.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخارى (٣٨١٨) كتاب المناقب، وهذا لفظه، ومسلم (٢٤٣٥) كتاب فسفائل الصحابة بنحوه، وغيرهما.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخارى (٣٨١٨) كتاب المناقب، ومسلم (٢٤٣٥) كتاب فضائل الصحابة واللفظ له.

قال الإمام اللهبى: قلت: وهذا من أعجب شيء (١) أن تغار ولي من امرأة عجوز توفيت قبل تزوَّج النبى علي الله بعائشة بمديدة، ثم يحميها الله من الغيرة من عدة نسوة يشاركنها في النبي علي الله بها وبالنبي علي الله بها علي الله يتكدر عيشهما. ولعله إنما خفف أمر الغيرة عليها حب النبي علي الله يها ومبله إليها. فرضى الله عنها وأرضاها.

\* وعن عائشة قالت: دخلت امرأة سوداء على النبى عَلَيْكُم، فأقبل عليها. قالت: فقلت: يا رسول الله، أقبلت على هذه السوداء هذا الإقبال! فقال: (إنها كانت تدخل على خديجة، وإن حُسن العهد من الإيمان) (٢).

هكذا كانت أمنا عائشة ولي تغار على النبى عَلَيْكُم غيرة شديدة... ومع أن كل أمهات المؤمنين كُن يَغرن على النبي عَلِيَكُم إلا أن غيرة عائشة كانت واضحة جلية.

\* ونحن ما زلنا نتحدث عن بيت النبى عليه المياه الحينة الأسوة الحسنة والقدوة العظيمة الذي مرت به جميع أصناف الحياة، وظروف الزمان من فقر وغنى، ومن فرح وحزن، ومن شدة ورخاء ومن عُسر ويُسر، كل ذلك ليكون لنا القدوة والأسوة الحسنة لما نعيشه في حياتنا، إنه بيت يدخل عليه ما يدخل على بيوت المسلمين، من الهم والحزن والفرح والسرور والكثرة والقلة والفقر والغنى.

ولقد مر بنا من أحاديث النبى عَلِيْكُمْ وسيرته أنه كان يخرج من بيته ليس عنده طعمام وأن عائشة تذكر أن النبى عَلِيْكُمْ كان يسمر عليه شهر وشهران وثلاثة ولا يوقد في بيته النار عَلِيْكُمْ (٣).

<sup>(</sup>١) علق الشوكاني رحمه الله على هذا الموطن فقال: سبب الغيرة ما كانت تسمعه من ثناء رسول الله على خديجة، وتفخيمه لشأنها كما سبق في ترجمتها الطفاء، فلا عجب إذن.

 <sup>(</sup>٢) رواه احمد وقال الأرنؤوط: رجاله ثقات (السير (١٦٥)).

<sup>(</sup>٣) رواه البخارى (٢/٧/٢) ورقمه (٢٤٢٨) عن عبروة عن عائشة وطنيجاً: إن كنا لنسنظر إلى الهلال ثم الهلال ثم الهلال ثلاثة أهلة في شهرين وما أوقدت في أبيات رسول الله عليجي نار فقلت يا خالة ما كان يعبيشكم قالت: الأسودان الستمر والماء إلا أنه كان لرسبول الله جيران من الأنصبار وكانت لهم منائح وكانوا يمنحون رسول الله عليجي من ألبانها فيسقينا.

الله ومرَّ علينا أيضًا أن النبي عَلِيْتُهُم لما فُتحت عليه الفتوح كان يجعل لأهل بيته مؤونة سنة، وذلك مما أغناه الله سبحانه وتعالى وأعطاه بعد الفتوح.

فسر على بيت النبى عَالَيْكُم فقر ومُوَّ عليه غنى، مر عليه فورح بتزويج بناته عليه الله عليه وسلامه عليه وسلامه عليه:

وَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ بَيْتَ لَنَا فَـيهُ أَسَـوَةً حَسَنَةً فَى أَنَهُ مَـرَّتُ به جمـيع ظروف الحياة وأصنافها وظروفها، فلنا فيه الأسوة الحسنة والقدوة الكريمة.

وسنتحدث الآن في جانب من الجوانب التي مرت بالنبي عَلَيْكُمْ .

كلنا يعلم أن النبى عَلَيْكُم كان عنده عدة نسوة، ومعناه أن هناك نوعًا من العَيْرة، ونوعًا من التنافس عَلَى محبة النبي عَلَيْكُم (١).

# من الزوجة الغيرة عند الزوجة

تسبب عاطفة الغيرة عند الزوجة وجداً شديداً، وحزنًا عظيماً، خاصة إذا اشتدت، ولم تجد متنفسًا تتصرف من خلاله، حيث تختل قدرتها وتقصر عن النظر الصحيح والتقدير الجيئد للأمور.. ذلك قان المرأة خُلقت يتنازعها إحساسان قويان هما: إحساس العاشقة، وإحساس الوالدة، وليس أغلب على نفسها، ولا أملك لمشاعرها من هذين الإحساسين الغريزيين..

ولما كانت الرابطة الزوجية أقوى الروابط بين اثنين، بحيث يشعر كل منهما بأنه شريك للآخر في كل شيء، كانت داعية التغاير بينهما آكد، وأسبابها أوفر حتى يتغايرا على المدقائق والخفايا، ويعتمدا على الظن والوهم، فيغريهما ذلك إلى التنازع والتخاصم. . ١٧٦٠.

<sup>(</sup>١) في بيت النبي / أ. أحمد صقر السويدي (ص: ١٦٥).

<sup>(</sup>٧) المجموعة الكاملة - عباس محمود العقاد - ج ٢٥ ص ١٤٦.

ولا شك أن حياة النبى عَرِيَّاتُهُم مع أزواجه قدوة لكل مسلم، وتلك الحياة مع سموها ورفعتها وطهرها، لم تَسلم من غيرة أزواجه وَالْتُنْفَانَ...

# كيف عالج النبي ﷺ الغيرة بين نسانه؟

فالنبى عَالِمُ الله مرت به تلك الغيرة التي تغارها النساء من بعضهن بعضًا، ولذلك عالج النبى عَالِمُ هذه الغيرة في نسائه بعدد من الأمور نذكرها دون ترتيب تصاعدي أو تنازلي ولكنها على بعض المواقف منها:

أولاً: أن النبى عَرِّبُ إِلَيْهُم بِرد هذه الغميسرة إلى أنها وازع أو أنسها نزعمة من نزعات الشيطان<sup>(۱)</sup>.

فعن عبادة بن الوليد بن عبادة بن الصامت أنه بلغه أن عائشة كانت نائمة عند رسول الله عليه فقدته من الليل، فسمعت صوته وهو يصلى، قالت: فقسمت إليه فادخلت يدى في شعره ثم رجعت إلى فراشى ثم إنه سلم، فقال: «أجاءك شيطانك؟» فقلت أما لك شيطان؟ قال: «بلى، ولكن الله أعانني عليه فأسلم» (٢).

\* وعن عبد الله بن أبى مليكة أنه سمع محمد بن قيس بن مخرمة يقول: سمعت عائشة تُحدث. قالت: ألا أحدثكم عنى وعن النبى عَلَيْكُمْ؟ قلنا: بلى. قالت: لما كانت ليلتى التى هو عندى - تعنى النبى عَلَيْكُمْ انقلب فوضع نعليه عند رجليه، وبسط طرف إزاره على فراشه، فلم يلبث إلا ريثما ظن أنى قد رقدت، ثم انتعل رويدًا وأخذ رداءه رويدًا، ثم فتح الباب رويدًا، وخرج رويدًا، وجعلتُ درعى في رأسى، واختمرت وتقنعت إزارى

<sup>(</sup>١) التمهيد لابن عبد البرج: ٢٣ ص: ٣٥١ .

<sup>(</sup>٢) سنن النسائس (٧/٧٧) ورقمه (٣٩٦٠) ونَصُه: عن عبادة بن السوليد بن عبسادة بن الصامت أن عسائشة قالت: التمست رسول الله عَيْرَا فيهم فأدخلت يدى في شعره، فقال: "قد جاءك شيطانك؟ فقلت: أما لك شيطان، فقال: "بلي، ولكن الله أعانني عليه فأسلم الحديث صححه الالباني في فقه السيرة (ص٦٢).

وانطلقت فى أثره حتى جاء البقيع، فرفع يديه ثلاث مرات، فأطال ثم انحرف فانحرفت، فأسرع فأسرعت فهرول فهرولت، فأحضر فأحضرت، وسبقته فدخلت، فليس إلا أن اضطجعت، فدخل.

فقال: مالك يا عائشة حشيا رابية (١).

قالت: لا.

قال: «لتخبرني أو ليخبرني اللطيف الخبير».

قلت: يا رسول الله! بأبي أنت وأمي. فأخبرته الخبر.

. قال: «فأنت السواد الذي رأيت أمامي»؟

قالت: نعم. فلهزني في صدري لهزة أوجعتني.

ثم قال: «أظننت أن يحيف الله عليك ورسوله،؟

قلت: مهما يكتم الناس فقد علمه الله.

قال: قان جبريل أتانى حين رأيت، ولم يدخل على وقد وضعت ثيابك فنادانى، فأخفى منك، فأجبته فأخفيته منك، فظننت أن قد رقدت وكرهت أن أوقظك، وخشيت أن تستوحشى، فأمرنى أن آنى البقيع، فأستغفر لهم».

رِ قلت: كيف أقول يا رسول الله. ما ي

قال: «قولى السلام على أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، يرحم الله المستقدمين منا والمستأخرين، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون»(٢).

وفى رواية، أن رسول الله عَيْنِهُم خرج من عندها ليـلاً. قالت: فغرت عليه، فجاء، فرأى ما أصنع، فقال: «مالك يا عائشة؟ أغرت.

فقلت: وما لي لا يغار مثلي على مثلك؟.

فقال رسول الله عَرِيْكُم : ﴿ أَقَدُ جَاءَكُ شَيْطَانُك؟ ١.

<sup>(</sup>١) ظن أنها أصابها ضيق في التنفس لان صوت نفسها كان عاليًا من أثر الجري.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٩٧٤) كتاب الجنائز.

قالت: يا رسول الله أو معى شيطان؟ معم معم ي

قال: دنعما،

قلت: ومع كل إنسان؟

قال: (نعم).

قلت: ومعك يا رسول الله؟

قال: انعم ولكن ربى أعانني عليه حتى أسلم ١٥١١).

ومعنى أن النبى عَلَيْكُم يرد هذا الأمر ويدفع هذه الغيرة أن هذا الذى حدث منك يا عائشة إنما هو نسزغة من نزغات الشيطان، ووسواس هنه، فاستقرت عائشة زلاقها.

#### الثاني، الدعاء لهن،

فالنبى عَيِّلِ لما خطب أم سلمة (٢)، قالت له ولي أنى غَيْرَى وإنى مُصبية، يعنى إنى أغار، وإنى كثيرة الأولاد، عندى صبية فسى البيت. فقال النبى عير أما قولك إنى مصبية فإن الله سيكفيك صبيانك يعنى - سيكفيهم برعاية رسول الله عير أما قولك إنى غيرى فأدعو الله أن يُذهب غيرتك، فدعا لها رسول الله عير أن أن أنه وعلى الله وعلى رسوله. . . والشاهد في هذا دعوة النبى عير أن التامك فعلى الله وعلى رسوله . . . والشاهد في هذا دعوة النبى عير أن يدعو الرجل لزوجاته الغيرة وأن ينزع الله ما فيها، وهذا نوع من العلاج، أن يدعو الرجل لزوجاته بأن ينزع الله سبحانه وتعالى هذه الغيرة عنهن فتستقر نفوسهن على الخير.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم (٢١٦٨/٤) ورقعه (٢٨١٥) كتاب صفة القيامة.

<sup>(</sup>۲) وفي مسند الإمام أحمد (۲۱۳/۱) ورقمه (۲۱۷۱۱) ومنه: (فبعث إليها رسول الله عَلَيْنِهِم فقالت: مرحبًا برسول الله عَلَيْنِهِم وبرسوله أخبر رسول الله عَلَيْنِهم أنى امرأة غيرَى وأنى مُصبية وأنه لبس أحد من أولبائي شاهدًا فبعث إليها رسول الله عَلَيْنِهم : «أما قولك أنى مصبية، فإن الله سيكفيك صبيانك، وأما قولك أنّى غيري، فسأدعو الله أن يلعب غيرتك وأما الأولياء فلبس أحد منهم شاهد ولا خائب إلا سيرضاني، قلت: يا عمر قم فزوج رسول الله عَلَيْنِهم).

ر : ــ

ت **الأمرالثالث:** وو

عن عائشة قبالت كان النبى عليها إذا ذكر خديجة أثنى عليها فأحسن الثناء، قالت: فغرت يُومًا، فقلت: ما أكثر تما تذكرها حمراء الشدقين، قد أبدلك الله عز وجل بها خيرًا منها، قال: ما أبدلنى الله عز وجل خيرًا منها، قد آمنت بى إذ كفر بنى الناس، وصدقتنى إذ كذبنى الناس، وواستنى منها، قد آمنت بى إذ كفر بنى الناس، ورزقنى الله عنز وجل ولدها إذ حرمنى أولاد النساء (٢).

فهذا نوع من العلاج الذي عالج به النبي عَلَيْكُمْ: أن يذكر فيضائل المرأة التي يُغار منها حتى تعرف المرأة الأخرى الستى عند زوجها لها مكانتها...، وكلُّ له فضل وكلُّ له خير.

عن أنس قال بلغ صفية أن حفصة قالت إنى ابنة يهودى. فبكت فدخل عليها النبي عَلَيْظِيمُ وهي تبكي فقال: «ما شأنك» فقالت: قالت لي حفصة:

<sup>(</sup>١) سير اعلام النبلاء (٢/١١٢).

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد (١١٧/٦)، ورقمه (٢٤٩٠٨).

إنى ابنة يهودى فقال النبى عَلَيْكُم : «إنك ابنة نبى وإن عمك لنبى وإنك لتحت نبى، ففيم تفخر عليك» فقال: «اتق الله يا حفصة»(١).

ومعنى قـول النبى عَلَيْتُ إنك ابنة نبى، لأنها من ذرية هارون عَلَيْتُ ، وإنك وأن عمك نبى يعنى موسى عليه السلام فهذا نسب عظيم تنتهى إليه، وإنك لتحت نبى، أى إنك زوجة نبى، فبم تفخر عليك، فأنت في فـخر النسب أعظم، لأنك تعودين إلى سلالة أنبياء.

ثم قال: اتقِ الله يا حفصة. ومعنى اتق الله يا حفصة توجيه آخر، وهو توجيه رائع، توجيه ورجاته إلى تقوى الله سبحانه وتعالى، والاستغفار من هذا الأمر.

الرابع: وأيضًا من المعالجة التي عالجها النبي عَلَيْكُم في زوجاته أنه كان يجمعهن عَلَيْكُم ، في مجلس واحد، وهذا الجمع يُذهب ما في النفس من الغيرة، ويقرب الأنفس إلى بعضها بعضًا كما كان يفعل رسول الله عَلَيْكُم .

تقول عائشة براجه: اجتمع نساء النبى عَلَيْكُم فلم يغادر منهن امرأة، بمعنى أنه جمعهن في بيت واحد، فجاءت فاطمة تمشى كأن مشيتها مشية رسول الله عَرَاكُم فقال: مرحبًا بابنتي، فأجلسها عن يمينه أو شماله. . (٢) ، وهذا إشارة بأن النبي عَرَاكُم كان يجمع نساءه في مجلس واحد.

<sup>(1)</sup> صحيح: مسئد الإمام أحمد (٣/ ١٣٥) ورقمه (١٢٥١٤) وصححه العلامة الألباني رحمه الله في المشكاة (٦١٨٣).

<sup>(</sup>٣) انظر صحيح مسلم (٤/ ١٩٠٥) ورقعه (٢٤٥٠) كتاب فضائل الصحابة وهو بتمامه: عن عائشة قالت اجتمع نساء النبي عين علم يفادر منهن امرأة، فجاءت فساطمة تمشى كأن مشيتها مشية وسول الله عين ، فقال: المرحبا بابيتي، فأجلسها عن يمينه أو عن شماله ثم أنه أسرً إليها حدينًا فبكت فاطمة، ثم أنه سارها فضحكت أيضًا، فقلت: لها ما يبكيك؟ فقالت: ما كنت لأفشى سر رسول الله عين بحديثه فقلت: ما رأيت كاليوم فرحًا أقرب من حزن. فقلت لها يحين بكت أخصك رسول الله عين بحديثه دوننا ثم تبكين؟ ومالتها عما قبال؟ فقالت: ما كنت لافشى سر رسول الله عين بحديث مالتها فقالت إنه كان حدثنى: النجريل كان يعارضه بالقرآن كل عام مرة، وأنه عارضه به في العام مرتين، ولا أراني إلا قد حضر أجلى، وأنك أول أهلى لحوقًا بي ونعم السلف أنا لك، فبكيت لذلك، ثم أنه سارني فقال: «ألا ترضين أن تكوني ميدة نساء للمؤمنين، أو سيدة نساء هذه الأمة؟؛ فضحكت لذلك.

الخامس: ومن الأمور التي عالج بها الرسول عليه الغيرة بين نسائه أنه كان يمر عليهن ضُحى، فيسال عن أحوالهن جميعًا، ويستخبر عن أفعالهن فلل ذلك على أن هذا المرور إشارة إلى أنه يسرعى البيوت كلها، فلا يغفل عن بيت من هذه البيوت ...

السادس: ومنه كذلك على معالجته لهذه الغيرة أنه يعالج هذه الأمور بالحلم وبالإعراض عن بعض الأخطاء التي تحدث، . . . فقد ورد أن النبي على الإعراض عنده أضياف في بيته، فأرسلت امرأة من نسائه إلى بيت ضرتها الذي فيه أضياف، قصعة فيها شيء من الثريد، فلما رأت (عائشة) زوجة النبي على التي هو في بيتها هذا الإناء الذي جاء ضربته برجلها أو بيدها فانكسر هذا الإناء، فما زاد النبي على الآن قال: غارت أمكم، بيدها فانكسر هذا الإناء، فما زاد النبي على الزاح والحلم، فخبا النبي على هذا الإناء ولما جاء إناء آخر من غزو دفعه رسول الله على الى بيت عليها النبي على الذي عائم النبي على النبي الن

السابع: من المعالجة تخفيف هذا الأمر الذي قد يقع من زوجات النبي عَلَيْكُم .

لما رجع النبى عَلَيْنِ مَلَ مَن خيبر وكان قد تزوج من صفية وَلَيْنَ فتلقته عائشة وَلَيْنَ مَنْ مَنْنَا إلى صفية وخرجت فرآها النبى عَلِيْنِ فعلم غيرتها، فخرج النبى عَلِيْنِ خلفها وضمها إليه رسول الله عَلَيْنِ فأذهب ما في نفسها، وهذا من العملاج الذي عالجه النبي في الغيرة بيس نسائه وإلا

<sup>(</sup>۱) صحيح البخارى (۲۰۰۳/٥) ورقمه (٥٢٢٥) كتاب النكاح عن أنس قال كان النبي عليها عند بعض نسائه، فأرسلت إحمدى أمهات المؤمنين بعمحفة فيها طعام فعضربت التي النبي عليها في بيتها يد الخادم، فسقطت الصحفة فانفلقت، فجمع النبي عليها فلق الصحفة ثم جعل يجمع فيها الطعام الذي كان في العمحفة، ويقول: وفارت أمكم، ثم حبس الخادم حتى أتى بصحفة من عند التي هو في بيتها، فدفع الصحفة الصحيحة إلى التي كسرت صحفتها، وأصك المكورة في بيت التي كسرت.

فالغيرة أمر فطرى عند النساء، ولكن عالجه النبي عليه يكل رجمة وحنان وهو المبعوث رحمة للعالمين.

الشامن: الاستشذان في بعض الأصور: وهذا الذي فعله النبي على في مرضه الذي مات فيه . . . فإن النبي على الله لل مرض ثقل عليه أن يتحرك بين بيوته، فكان يقول لهن جميعًا لو رأيتن أن أطبّ في بيت إحداكن! فقالت ام سلمة ولي : نعلم ماذا تريد؟ تريد ابنة أبى قحافة، يعنى تريد أن تكون عند عائشة ولي عائشة ولي النبي على النبي النبي

وفى رواية أخرى كان عَيْنَ الله يُرفع رأسه ويقول: عند مَن الليلة؟ فتقول إحداهن: نعلم مَن تريد، تريد عند عائشة، فأذنت الجميع في هذا (٢).

التاسع: القرعة في السفر: والنبي عَلَيْكُ كان يقرع بين نسبائه في السفر، حتى لا يقال إنه اختار فلانة أو فلانة، فكان إذا أراد السفر أقرع بين نسائه (أي جعل قرعة)، فمن وقعت عليها القرعة خرجت معه عِلَيْكُم ، وما ذاك حتى يعالج هذا الأمر، فكان منه صلوات الله وسلامه عليه علاج لهذه الغيرة.

Albania Language 🚤 💳

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (٢/ ١٤٧).

واستأذن النبى عَرَّا أَن نسامَه في مرضه، فقال: "إنه لبشق على الاختلاف بينكن، فائلنَّ لي أن أكون عند بعضكن افقالت أم سلمة: قد عرفنا من تريد من تريد عائشة قد أذنا لك تقبول عائشة: «وكان آخر زاده من الدنيا ريقى، أتى بسواك، فقال: «انكثيه يا عائشة». فنكته، وتُبض بين سحرى ونحرى، ودفن في بيتى اهذا حديث صالح الإسناد ولكن فيه انقطاع.

<sup>(</sup>۲) وفي صحيح البخاري (۱۹۱۷/۶)، ورقمه (٤٤٥٠) عن عائشة براها أن رسول الله براه كان يسأل في مرضه الذي مات فيه يقول: «أين أنا خدا، أين أنا خدا، يريد يوم عائشة، فأذن له أزواجه يكون حيث شاه، فكان في بيت عائشة حتى مات عندها، قالمت عائشة: في مات في اليوم الذي كان يدور على فيه في بيتي، فقبضه الله وإن رأسه لبين نحرى وسحرى، وخالط ريقه ويقى. ثم قالت: دخل عبد الرحمن بن أبي بكر، ومعه سواك يستن به، فنظر إليه رسول الله مراه أن فقلت له أعطني هذا السواك يا عبد الرحمن، فأعطانيه، فقضمته، ثم مضغته، فأعطيته رسول الله عراه عاستن به، وهو مستند إلى صدرى.

الدارة

عن عائشة قالت: كان النبى عَلَيْكُم إذا أراد أن يخرج أفسرع بين نسائه، فأيتهن يخرج سمهمها، خرج بها النبى عَلَيْكُم فأقسرع بيننا في غزوة غزاها، فخرج فيها سهمى، فخرجت مع النبى عَلَيْكُم بعد ما أنزل الحجاب(١).

العاشرة: الشدة: ولا يمنع هذا أيها الأخوة من بعض الشدة. وقد ورد في بعض الأحاديث عن النبى على الله تصرف بنوع من الشدة وبيان الغرض في هذا الأمر، كما قال لحفصة: اتق الله يا حفصة، وكما مر على عائشة في عائشة في الله يا عائشة والله المدر والله الله والله وال

الحادي عشر: السماح بالانتصار في مواطن الخطأ:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣/ ٥٥٠) ورقعه (٢١٦١) كتاب الشهادات.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ج: ٢ ص : ١١٢ .

قالت عائشة كان رسول الله عنظم إذا ذكر خديجة لم يكد يسام من ثناء عليها واستغفار لها فذكرها يومًا فحملتنى الغيرة فقلت لقد عوضك الله من كبيرة السن قالت: فرأيته غضب غضبًا أسقطت فى خلدى وقلت فى نفسى اللهم إن أذهبت غيضب رسولك عنى لم أعد أذكرها بسوء فلما رأى النبي عنظم ما لقيت قال: اكيف قلت والله لقد آمنت بى إذ كلبنى الناس وآوتنى إذ رفضنى الناس ورزقت منها الولد وحرمتموه منى، قالت: فغدا وراح على بها شهراً.

<sup>(</sup>٣) قال الإمام النووى: قولها: (يسألنك العدل في ابنة أبي قحافة) معناه: يسألنك التسوية بينهن في محبة القلب، وكان على يسوى بينهن في الأفعال والمبيت ونحوه، وأما محبة القلب فكان يحب عائشة أكثر منهن، وأجمع المسلمون على أن محبتهن لا تكليف فيها ولا يلزمه التسوية فيها لأنه لا قدرة لأحد عليها إلا الله - سبحانه وتعالى -، وإنما يؤمر بالعدل في الافعال. أمسلم بشرح النووى (١٥/ ٢٩٥).

الله عَيْنِ فَرجعت إلَى أزواج النبي عَيْنِ فَأَخْبَرتَهُنَ بِالذَى قَالَتِ، وبالذَى قالَتِ، وبالذَى قال فَاخْبرتَهُنَ بِالذَى قالَتِ، وبالذَى قال فَا رسول الله عَيْنِ .

فقلن لها: ما نواك أغنيت عنا من شيء فارجعي إلى رسول الله عالم فقولي له: أن نساءك ينشدنك (١) العدل في ابنة أبي قحافة. فقالت فاطمة: والله لا أكلمه فيها أبدًا. ب. قالت عائشة وطفعا: فارسل أرواج النبي عالم في زينب بنت جحث روج النبي عالم الله عالم التي كانت تساميني منهن في المنزلة عند رسول الله عالم في ولم أر احرأة قط خيراً في الدين من زينب. وأتقى لله عز وجل. وأصدق حديثًا. وأوصل للرحم. وأعظم صدقة وأشد ابتذالا لنفسها في العمل الذي تصدق به وتقرب به إلى الله تعالى. ما عدا سورة (١) من حَدُّ (٢) كانت فيها. ت. تسرع منها الفيئة (١).

فاستأذنت على رسبول الله على أله على رسبول الله على مع عائشة في مرطها، على الحالة التي دخلت فياطمة عليها وهو بها. . . فأذن لها رسبول الله على الحالة التي دخلت في رسبول الله ! إن أزواجك أرسلنني إليك يسألنك العدل في ابنة أبي قحافة.

قالت (ه): ثم وقعت بى . . . فاستطالت على . وأنا أرقب رسول الله على الله على

<sup>(</sup>۱) ای: بالنك.

<sup>(</sup>٣) السُّورَةُ: الثوران وعجلة الغضب.

<sup>(</sup>٣) هكذا في منعظم النسخ: السورة من حَسدًا، وفي بعضها: امِن حِدَّةِ الهيد: شهدة الخُلُق وثورانه. انتهى من احاشية مسلمه.

<sup>(</sup>٤) أي: الرجوع، والمراد أنها تسارع إلى الرجوع إذا وقع شيء من حدَّة أو سرعة غضب.

<sup>(</sup>٥) يعنى: عائشة بَنْظَهَا، والمراد: أن زينب وقعت في عائشة بِنْظَهَا، أي نالت منها، وعند البخاري (٢٥٨١): افرفعت صوتها حتى تناولت عائشة وهي قاعدة فَسُبَّتُهَاه.

ر. قالت: فلما وقعت بها لم انشبها (۱) حين انحيت عليها (<sup>۱)</sup> فقال رسول لله عالي وتبسم: (إنها ابنة أبي بكر) (۲) ...

وإنما سمح النبى عَيْنِ للعائشة وَلَيْنَا أَنْ تَنْتَصَرَ لَنْفُسِهَا لأَنْ رَيْنَبِ وَلَيْنَا اللهُ وَلِيْنَا وَخَلَقُ أَنْ تَنْتَصَرَ لَنْفُسِهَا لأَنْ رَيْنَبِ وَلِيْنَا وَخَلَتَ بَيْنَهَا مِنْ غَيْرِ إِذِنَ، وذكرت من خصوصيات الحياة الزوجية ما ينبغى ألا يُثار بين الضرائر.

فهذه بعض الصور التي عالج بها النبي عَرَاكِ الغيرة بين نسائه (٤).

### أصبرعلى غيرة زوجتك

### أخى الحبيب:

أن هذا كله ينفيه من نفسها أن يؤكد لها الرجل في بساطة أنه لها وحدها، أن هذا كله ينفيه من نفسها أن يؤكد لها الرجل في بساطة أنه لها وحدها، بل إنها في كثير من الأحيان لتسمنى أن ينفى لها الرجل ما قام بنفسها من الوساوس، فإذا هُمَّ بذلك سارعت إلى تصديقه؛ لأن أعصابها أضعف من احتمال اليقين الأليم، في هذه الناحية التي تملأ كل كيانها الأصيل (٥).

. فالغيرة عند المرأة انفعال وقتى قد يتجدد باستمرار؛ ولكن بواعثها غريزية بحتة . . وإن كانت تظهر فى صور مختلفة ، فقد «تغار المرأة من المرأة لجمالها ولحسن هندامها ولغناها، ويبعث غيرتها فى ذلك غريزة الجنس أو غريزة

<sup>(</sup>۱) ای: لم أمهلها.

 <sup>(</sup>٣) أي: حين قصدتها بالمعارضة، وفي بعض الروايات لمسلم، وغيره: «لم أنْشَبُهَا أن اثْخَنْها».
 أي: قمعتها وقهرتها... وفي رواية البخاري «فتكلمت عائشة ترد على زينب حتى أسكنتها».

<sup>(</sup>٣) مشفق عليه: اخرجه البخارى (٢٥٨١) في الهبة وفيضلها والتحريض عليبها/ باب: من أهدى إلى صاحبه وتحسرى بعض نبائه دون بعض، ومسلم (٢٤٤٢) في فضيائل الصحابة/ بباب: في فضل عائشة رضى الله تعالى عنها، وأحمد (١٥٠-١٥١)، والنبائي (٣٩٥٦).

<sup>(</sup>٤) في بيت النبي / ١. أحمد صقر السويدي (ص: ١٦٦-١٧٥) بتصرف.

<sup>(</sup>۵) سید قطب، صفحات مجهولة – محمد سید برکة – ص ۸٦ .

الأمومة، فالجمال مظهر الأنوثة الأول، وحسن الهندام يساعد على ظهوره، والغنى لتتمكن من الظهور.. ولذلك تغار المرأة الفقيرة من جارتها؛ لأنها اشترت فستانًا ثمينًا وتطلب مثله بالذات غير معترفة بالفارق المادى بينهما. لأن الفستان متصل بالجمال والأنوثة والغريزة، وكل امرأة تعد نفسها أفضل من هذه الناحية، ولا تعترف بالفروق فيها».

وهى فى ذلك قد تقتنع بجميع المقدمات التى – قد – يُقدمها الزوج ليشبت الفروق المادية؛ ولكنها تضرب بتلك المقدمات عُرض الحائط حين تتعارض مع ما تريد..

#### \* أخى الحبيب:

إن زوجتك تحبك، ولأنها تحبك؛ فهى تغار عليك، حتى من نسمة الهواء التى تلامس شفتيك، بل من قطرات الماء التى تلامس شفتيك، بل من كل ما يجذب ناضريك، نعم. عذاب. جحيم. بكاء دموع، ألم بلا حدود، تلك هى الغيرة تؤرق نومها، وتقض مضجعها، وتقتل الابتسامة على شفتيها، وتزرع الحزن في عينيها، فرفقًا - عزيزي الزوج - بذلك القلب الرقيق الرحيم الغيور. واصبر على غيرتها، واجعل تعاملك معها دائمًا في إطار من روح الصداقة(١).

<sup>(</sup>۱) حتى يبقى الحب / د . محمد محمد بدرى (ص: ۲۷۲-۲۷۳) بتصرف.



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# النبي إلى والضرابون للنساء

وها نحن نتخيل الآن وكاننا قد نزله ارض المدينة المنورة ومشينا في طُرقاتها فوجدنا بيتًا بسيطًا من بعيد، . . فلما اقتربنا علمنا أنه بيت النبي عَلَيْكُم فوجدناه حزينًا.

فلما سأله أحد الصحابة عن سبب حزنه عِيْنِ قال: «لقد طاف بآل محمد الليلة سبعون امرأة كلهن يشتكين الضرب وايم الله لا تجدون أولئك خياركم (١). \* ومن أجل ذلك كان النبى عَيْنِ أَيْنِ ينهى عن ضرب النساء إلا إذا كان هناك سبب شرعى، ... ووضّع أن الضرب هنا ليس ضرب انتقام وإنما ضرب تأديب - وأنا أسميه ضرب المحب -.

### ضرب الزوجة.. لماذا ٩

فمن الأرواج من قسا قلبه، وغلظ طبعه، وتعدَّى طَوره وساء للدين فهمه ؛ حيث يضرب روجته ضرب غرائب الإبل، ويسومها سوء العذاب عند أتفه الأسباب، وربما تستَّر بعض أولئك العُتاة القُساة بالإذن القرآني بالضرب، ففهموه على غير وجهه، من من من المناه المناه المناه المارة على غير وجهه، من من المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه على غير وجهه، من من المناه المنا

وبعضهم يرى أن ذلك من الرجولة؛ فالرجولة في نظرهم تعنى الظلم، والقهر، والتسلُّط، والاستعلاء، والاستبداد، . . . . والقوامة عندهم طوق في عنق المرأة لإذلالها وتسخيرها.

والعجيب أن ترى بعض هـؤلاء يتذلل ويتـمـسكن لأهل الزوجة قـبل

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲۱٤٦) كتاب النكاح ، والنسائى (۹۱٦٧)، وابن ماجه (۱۹۸۵) كتاب النكاح ، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٥١٣٧).

الزواج، فإذا ما ظفر بإربه تنكّر وقلب ظهر المجن، فانقلبت ذلت طغيانًا، وتبدلت مسكنته تسلُّطًا وجبروتًا.

فتراه بعد ذلك يرفع يده أو عصاه على روجته عند أدنى سبب، وربما بلا سبب، ويربما ضربها هي وأولادها، وربما جمع إلى الضرب الثنتم، والسبُّ والقذف.

إن المرأة ليست هملاً مُضاعًا فيصنع بها كيف يشاء.

إن للمرأة في هذه الحالة الحق الكامل في أن تشكو حالها إلى أوليائها، أو أن ترفع إلى الحاكم أمرها؛ لأنها إنسان مُكَّرم داخل في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَلْنَاهُمْ عَلَىٰ كُثِيرٍ مَمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضيلاً ﴾ (١) جَثير مَمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضيلاً ﴾ (١)

وليس حسن المعاشرة أمرًا اختياريًا متروكًا للزوج إن شاء فَعَله وإن شاء تركه، بل هو تكليف واجب.

وليس الرفق بالمرأة من باب الرفق بالحيوان الأعجم، ولكنه حق لها، وواجب على زوجها؛ فهى مكرمة مثله بالخلق السوى، والصورة الحسنة، والتقويم الحسن، . . . هى مكرمة - كذلك - بالبيان والعقل، وحمل الأمانة؛ فهذه المزايا مشاعة بين الرجل والمرأة؛ فسمن أراد أن يعامل الزوجة معاملة الدابة والسلعة فقد كفر نعمة الله، وعرض نفسه للعقوبة (٢).

فاين أولئك القُساة من قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبُّكَ لَبِالْمِرْصَادِ ﴾ (٢) .

وأين هم من قول النبي عَرِيْكِم : "إنى أُحرِّج عليكم حق الضعيفين: اليتيم والم أة الإنهاب في الضعيفين: اليتيم

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: الآية: (٧٠).

<sup>(</sup>٧) انظر عودة الحجاب (٢/ ٤٦٥-٤٦٦) د. محمد إسماعيل المقدم (حفظه الله).

<sup>(</sup>٣) سورة الفجر: الآية: (١٤).

<sup>(</sup>٤) حسن: أخرجه أحمد (٢٩/٦)، وابن ماجه (٣٦٧٨) كتاب الأدب وحسنه الألباني رحمه الله في الصحيحة (١٠١٥).

ب وقوله عليه : «النساء شقائق الرجال» (١). مريب بريد ر

وقوله عَرِيْكُم : ﴿ لا يجلد أحدكم امرأته جلد العبد ثم يضاجعها ١٠٠٠.

. 641

فهذا الحديث من أبلغ ما يمكن أن يقال فى تشنيع ضرب النساء؛ إذ كيف يليق بالإنسان أن يجعل امرأته مهينة كمهانة عبده؛ بحيث يضربها بسوطه أو ييده، مع أنه يعلم أنه لابد له من الاجتماع والاتصال الخاص بها(٢).

قال السيد محمد رشيد رضا - رحمه الله - في هذا الحديث: «وأذكر أنني هُديت إلى معناه العالى قبل أن أطلع على لفظه الشريف؛ أقول: يالله.... المعجب كيف يستطيع الإنسان أن يعيش عيشة الأزواج مع امرأة تُضرَب؟ تارة يسطو عليها بالضرب، فتكون منه كالشاة مع الذئب، وتارة يُذَلُّ لها كالعبد طالبًا منتهى القرب، (8).

ولا يُفهم مما مضى الاعــتراض على مشروعية ضــرب الزوجة بضوابطه، ولا يعنى أن الضرب مذموم بكل حال.

لا، ليس الأمر كذلك؛ فلا يطعن في مشروعية الضرب إلا من جهل هداية الدين، وحكمة تشريعاته من أعداء الإسلام ومطاياهم عمن نبتوا في حقل الغرب، ورضعوا من لبانه، ونشأوا في ظله.

هؤلاء الذين يتظاهرون بتقديس النساء والدفاع عن حقوقهن؛ فهم يطعنون في هذا الحكم، ويتأففون منه، ويُعدُّونه إهانة للمرأة.

وما ندرى من الذي أهان المرأة؟ أهو ربها الرحيم الكريم الذي يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير؟

<sup>(</sup>۱) اخرجه احمد (۱/ ۲۵۲ ، رقم ۲۲۲۳) ، والترمذي (۱/ ۱۸۹ ، رقم ۱۱۳) ، من حديث عائشة، والخسرجه المو داود (۱/ ۲۱ ، رقم ۲۳۱) ، والدارمي (۱/ ۲۱۵ ، رقم ۷۲٤) ، وأبو عسوانة (۱/ ۲۹)، والحديث صححه الألباني رحمه الله في الصحيحة (۲۸۲۳)، وصححه الشيخ أحمد شاكر في تحقيق الترمذي (۱/ ۱۹۰).

<sup>(</sup>٢) اخرجه البخاري (٢٠٤ه) كتاب النكاح، ومسلم (٢٨٥٥) كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها.

<sup>(</sup>٣) انظر نداء للجنس اللطيف ص٤٦ .

<sup>(4)</sup> نداء للجنس اللطيف ص٦٦ .

أم هؤلاء الذين يريدونها سلعة تُمتهن وتُهان، فإذا انتهت مدة صلاجيتها ضربوا بها وجه الثرى؟ مسلما الماء علم الماء الم

إن هؤلاء القوم يستنكفون من مشروعية تأديب المرأة السناشز (۱)، ولا يستنكفون أن تنشز المرأة، وتترفع على زوجها، فتجعله - وهو رأس البيت على مرؤوسًا، وتصر على نشوزها، وتمشى في غلوائها، فلا تلين لوعظه، ولا تستجيب لنصحه، ولا تبالى بإعراضه وهجره.

ترى كيف يعالجون هذا النشوز؟ وبم يشيرون على الأزواج أن يعاملوا به الزوجات إذا تمردن؟

لعل الجواب تضمنه قول الشنفرى الشاعر الجاهلي حين قال مخاطبًا روجته ز. إذا مسا جسئت مسا أنهساك عنه

فكم أنكر صليك فطلقسيني

فسأنت البسعل يومسئسذ فسقسومي .

بسوطك - لا أبا لك - فاضربيني (٢)

نعم لقد وُجد من النساء – وفي الغرب خاصة – من تضرب زوجها مرة اثر مرة، والزوج يكتم أمره، فلما لم يعد يطيق ذلك طلَّقها، حيننذ ندمت المرأة، وقالت: أنا السبب؛ فلقد كنت أضربه، وكان يستجيى من الإحبار بذلك، ولما نفذ صبره طلقني!

وقالت تلك المرأة القوامة: أنا نادمة على ما فعلت، وأوجه النصيحة بألا تضرب الزوجات ازواجهن!

لقد أذن الإسلام بضرب الزوجة كما تمى قوله تعالى: ﴿ وَاللَّاتِي تَخَافُونَ لَهُ وَهُنَّ هُو لَهُ عَالَى: ﴿ وَاللَّاتِي تَخَافُونَ لَنُسُوزَهُنَّ هُو (٣).

<sup>(</sup>١) الناشز: التي ارتفعت عن طاعة زوجها، من النشور وهو الارتفاع.

<sup>(</sup>۲) ديوان الشنفري ص٧٩ .

<sup>(</sup>٣) سورة الناء: الآية: (٣٤).

وكما فى قوله - عليه الصلاة والسلام - فى حجة الوداع: اولكم عليهن الا يوطئن فُرشكم أحداً تكرهونه، فإن فعلن ذلك فاضربوهن ضرباً غير مُبرح، (۱):

وَلَكُنَ الْإِسْلَامَ حَسِينَ آذَنَ بَضَرَبَ الرَّوجَةَ لَمْ يَأْذَنَ بِالْضَـرَبِ المَبْرِحِ الذَى يُقَصَـذُ به التَّشْفُى والانتقام، والتعذيب، وإهانة المرأة وإرغامها على معيشة لا ترضى بها.

وإنما هو ضرب للحاجمة وللتأديب، تصحبه عاطفة المربى والمؤدب؛ فليس للزوج أن يضرب زوجته بهواه، وليس له إن ضربها أن يقسو عليها؛ فالإسلام أذن بالضرب بشروط منها:

1 - أن تُصر الزُّوجة على العَصيانَ حَتى بُعَدُ التدرُّجُ معها. ﴿ ﴿ ﴿

أن يتناسب العقاب مع نوع التقصير؛ فلا يبادر إلى الهجر في المضجع في أمر لا يستحق إلا الوعظ والإرشاد، ولا يبادر إلى الضرب وهو لم يجرب الهجر؛... ذلك لأن العقاب بأكثر من حجم الذنب ظلم.

جـ - أن يستخلص أن المقصود من الضرب العلاج والتأديب والزجر لا غير؛ فيراعى التخفيف فيه على أحسن الوجوه؛ فالضرب يتحقق باللكزة، أو بالمسواك ونحوه.

تحد أن يتجنب الأماكن المخوفة كالرأس والبطن والوجه بمن الأماكن المخوفة كالرأس والبطن والوجه بمن الأماكن المخوفة كالرأس والبطن والا يدميها، ولا يكرر الضربة في الموضع الواحد.

و- ألا يتنصادى في العقوبة قنولاً أو فنعلاً إذا هي ارتدعت وتركت النشوز. فالضرب - إذا - للمصلحة لا للإهانة (١).

<sup>(</sup>۱) صحیح: رواه مسلم (۱۲۱۸) کتاب الحج، وأبو داود (۱۹۰۵) کتاب المناسک، وابن مآجه (۲۰۷۲) کتاب المناسک، والدارمی (۱۸۵۷),

<sup>(</sup>٢) رسائل في الزواج والحياة الزوجية / أ . محمد بن إبراهيم الحمد (ص:١٧٧-١٨١).

المرائحة المناسية

#### ضرب النساء

لقد شرع الله تعالى سُنة الثواب والعقاب، وجعل الشواب لمن أحسن وأناب، ثم كان العقاب لمن حاد عن الصواب، بعد ما نُصَح فما استجاب.

لكنه سبحانه أمر بالتدرج عند التقويم والإصلاح؛ بحيث يكون الضرب آخر الوسائل التى يلجاً إليها الزوج أو المربى، ويكون أيضًا علاجًا لمرض، فإذا ذهب المرض فلا حاجة لهذا العلاج من أصله.

وعلى هذا فالضرب ضرورة يلجأ إليها الرجل بعد أن يكون قد استنفذ كل الوسائل المتاحة، والسبل المباحة من موعظة ونصح ثم هجر للمرأة في مضجعها في حالة نشوزها وعصيانها، أو تكرر الخطأ منها بلا اكتراث ولا اهتمام.

وهو كذلك آخر مرحلة يضطر إليها الزوج نظرًا لما قد ينتج عنه من تفاقم المشاكل، بسبب ضربة خاطئة، أو تجاوز الحدود الشرعية في الضرب.

قال تعالى: ﴿ وَاللاَّتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلا تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلاً إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيًّا كَبِيرًّا ﴾ (١).

وقال على النساء أمام الضرب وهن ضربًا غير مبرح، (٢). وليس النساء أمام الضرب سواء؛ فليست الوضيعة كالرفيعة (أى فى المنزلة)، وليست الحيية كالجريئة، ولا الجانية كالبريئة، فمن النساء من تكفيها النصيحة، وتستحى بمجرد مراجعتها. ومثل هذه فإن اللجوء إلى ضربها عند الخطأ ربما شوَّ قلبها وفلق كبدها، وإذا تكرر ذلك فربما أصابتها حالة نفسية يصعب علاجها فيما بعد. ومن النساء من لتحمل الضرب بشرط ألا يكون فى حضرة الأقارب أو الأجانب، فإذا حضروه استشاطت غضبًا وازدادت خطأ، وعلى الزوج أن يراعى ذلك، فإن لم يكن الزوج حصيفًا حليمًا بحيث يراعى هذه الجوانب

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية: (٣٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (١٢١٨) كتاب الحج.

فإنه بلا شك يقود السفينة للغرق والحياة الزوجية للفشل. ومن النساء من يُصلحها الضرب أحيانًا، ولكن يراعى حدود الشرع في ذلك.

### ... حدود الضرب ونوعه،

و أولاً: لا يكون الضرب على الوجه لأنه يهينها، والوجه موضع تكريم، وبه موضع السجود للرب الكريم. قال عالياتها: «ولا يضرب الوجه».

ثانيًا: ألا يكون في مواضع حساسة من جسدها,

وعليه فالذى يضرب روجته حتى تحمر عينها أو تتورم شفتها أو تُكسر سنها، أو يزرق جلدها فإنه مخالف مخالفة صريحة لرسول الله عراب ، فليُصلح نفسه قبل أن يُصلح امرأته.

رابعًا: أن يكون على قدر الخطأ. فليس كل خطأ ولو كان صغيرًا تقام له مجلدة للمرأة. والله تعالى يقول: ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم لِهِ ﴾ (٢)

وليعلم الزوج حين يضرب زوجته أنه مؤدّب ومُصلح، وليس خصمًا وندًا، وفرق شاسع بين الاثنين، فالمؤدب يحاول إصلاح زوجته مراعيًا في ذلك تفادى المفاسد التي تنتج عن ضربها، فضلاً عن أن يحقق بذلك مصلحة، وهي الوصول بزوجته إلى طاعته، أما إذا وقف منها موقف الخصم، واستخدم الشدة بكل معانيها، واستحضر جام غضبه، فإنه يضرب

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني (۲۸/۱۹)، والحاكم (۲/٤/۲) وقال : صحيح الإسناد . والبيهقي (٧/٢٩٥)، وأحمد (٤٤٧/٤)، وابن ماجه (١٨٥٠)، وابن حيان (٩/٤٨٢)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٣١٤٩).

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير لسورة النساء.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل: الآية: (١٢٦).

ولا يدرى أين وقعت يده، ويركل ولا يبدرى ماذا أصابت رجله، ويسب ولا يدرى ماذا قال، وتساله المسكينة أن يكف فلا يسمع سؤالها، وتستغيث فلا يُغيثها، وتبكى وتصرخ فلا يرحم دموعها وصراخها، بل ربما تمزقت ثيابها، وسال دمها. . . والذى يعامل امرأته بهذا الأسلوب سيفشل لا محالة فى إصلاح زوجته . . .

لذلك حـذر الله تعالى عند ضـرب النـاء من التـمادى فى العـقاب إذا أعلنت المرأة أى إعلان يدل على التراجع والطاعة، فقال تعالى: ﴿ وَاصْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلا تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلاً إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيًّا كَبِيرًا ﴾(١).

قال ابن كثير رحمه الله: فإذا أطاعت المرأة زوجها فيما يريد منها مما أباحه الله له منها، فلا سبيل له عليها بعد ذلك، وليس له ضربها ولا هجرانها، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيًّا كَبِيرًا ﴾ تهديد للرجال إذا بغوا على النساء في غير سبب فإن الله تعالى الكبير وليهن، وهو ينتقم ممن ظلمهن وبغى عليهن (٢).

وفى غالب الأحيان فإن الذى يكثر من ضرب امرأته يجعلها تتعود على الضرب وتستأسد، فتتحول من قطة إلى أسد، فربما مدَّت يدها عليه حال ضربها، فإن لم تمد يدها فلن يَسلَم من لسانها ودعواتها عليه، ومثل هذه الزوجة تكره زوجها ولا تتمنى أن تراه، فهل هذه حياة؟!

والأدهى من ذلك والأمر أنه ربما يكون هذا الزوج حلو اللسان مع الناس خارج البيت، شديد الحلم والتواضع، كثير المجاملات، لكن ليس لبيته من ذلك كله نصيب. قال علي المجاملات علي أحرج عليكم حق الضعيفين، اليتيم والمرأة المراثة (٣). يعنى ألحق الحرج والإثم بمن يتعدى على الضعيفين.

<sup>(</sup>١) سورة النباء: الآية: (٣٤).

 <sup>(</sup>٢) راجع تفسير الآية: ﴿ وَاللَّذِي ثَخَافُونَ نُشُوزُهُنَّ ﴾ .

<sup>(</sup>٣) حسن: أخرجه ابن مساجه (٣٦٧٨) كتاب الأدب، قسال البوصيرى (١٠٣/٤) : هذا إسناد صسحيح رجاله ثقات، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في الصحيحة (١٠١٥).

وقال عمر بن الخطاب ولينه: «ينبغى للرجل أن يكون فى أهله كالصبى، فإذا التُمس ما عنده وجد رجلاً». ألا فليتق الزوج ربه فى زوجته كما أوصى النبى عَلَيْنَ بذلك فقال: «واستوصوا بالنساء خيرًا فإنهن عوانٌ عندكم، (١).

أى أسيرة في أيديكم ليس لها بعد الله إلا زوجها، فلا ينفرد بها إلا في خير.

## موقف النبي الكريم عن ضرب النساء

فى الحديث أن النبى عَلَيْكُم ما ضرب بيده شيئًا قط إلا أن يجاهد فى سبيل الله وما ضرب امرأة قط ولا خادمًا قط (٢).

وقد استنكر رسول الله عَيْنِهُم على هُواة الضرب لنسائهم تلك الممارسات فقال: «لا يجلد أحدكم امرأته جلد العبد ثم يجامعها آخر اليوم»(٣). وفي رواية الدارمي: «ما بال الرجل يجلد امرأته جلد العبد ولعله يضاجعها في آخر يومه؟».

وعن إياس بن أبى ذئاب قال: قال رسول الله على المواجهن، فقال الله، قال: فذئر أى اجترأ، النساء وساءت أخلاقهن على أزواجهن، فقال عسمر بن الخطاب فطي ذئر السساء يا رسول الله وساءت أخلاقهن على أزواجهن منذ نهيت عن ضربهن، فقال النبى على الفضربوا، فضرب الناس نساءهم تلك الليلة، فأتى نساء كثير يشتكين الضرب، فقال النبى على أصبح: القد طاف بآل محمد الليلة سبعون امرأة كلهن يشتكين الضرب، وايم الله، لا تجدون أولئك خياركم، (3).

<sup>(</sup>١) حسن: رواه الترمذي (١١٦٣) كتاب الرضاع، وحــنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٧٨٨٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٦ / ٢٣٢)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في الصحيحة (٧٠٥).

<sup>(</sup>٣) متفق هليه: رواه البخارى (٣٠٤) كتاب النكاح، ومسلم (٢٨٥٥) كتاب الجنة وصفة نعيمها.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود (٢١٤٦) كتاب النكاح ، والنسائى (٩١٦٧)، وابن ماجه (١٩٨٥) كتاب النكاح ، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٥١٣٧).

وقد رفض عَيْنِ تَزويج الضَّرَّابِ للمرأة ما دامت في مجال الاختيار. حدث هذا عندما تقدم معاوية لخطبة فاطمة بنت قيس وكذلك أبو جهم، فلما استشارت رسول الله عَيْنِ في العربسين؛ فلم يوافق عَيْنِ على أبى جهم وقال: درجل ضَرَّابٌ للنساء)(۱).

وفي رواية أحمد: ﴿ لا يضع عصاه عن عاتقه ١.

إذا فكثرة النضرب ليست من الخيلق الحسن، وفاعلها ليس من خيار المسلمين بنَصِّ الرسول عَيِّلِيُّمَ : «ليس أولئك بخياركم». وهو القائل أيضًا عَيِّلِيُّمَ : «إذا أتاكم من ترضون دينه وخُلقه فيزوِّجوه» (٢)، وعليه، فمن رفض تزويج الضراب للنساء فإن رفضه في محله.

وكان عَلَيْكُم عظيم اللطف بالنساء، يظهر ذلك فيما روى عنه أنه ما ضرب شيئًا قط بيده لا امرأة ولا خادمًا.

وقوله لالجشة: «رويداً سوقك بالقوارير» (٣) وشبَّه النبي عَلَيْظِيم النساء بالقارورة الزجاجية الضعيفة، سريعة الكسر والتحطيم.

ولما طلب نساؤه منه علين إيادة النفقة والمصروفات، والتوسعة في العيش جلس مهمومًا غاضبًا لزهده في الدنيا ومتاعها، فلما أقبل أبو بكر وعمر ولا السادنا في الدخول عليه علين الله علين الدخول عليه علين الله علين الدخول عليه علين الله علين الله علين الله علين من نسائه قام أبو بكر ليضرب الله علين من نسائه قام أبو بكر ليضرب الله علين من نسائه عائشة، وقام عمر ليضرب حفصة وهما يقولان لابنتيهما: تسالان رسول الله علين من ضربهما (١٠).

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه مسلم (۱٤٨٠) كتاب الطلاق.

<sup>(</sup>۲) حسن: رواه الترمذي (۱۰۸٤) كتاب النكاح، وابن ماجه (۱۹۲۷) كتاب النكاح، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (۲۷۰).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخارى (٦١٤٩) كتاب الأدب، ومسلم (٢٣٢٣) كتاب الفضائل.

<sup>(\$)</sup> والقصة بتمامها في تفسيسر ابن كثير لــــورة الأحزاب: (٢٨) ﴿ يَا أَيُّهَا النِّيُّ قُل لأَزْوَاجِكَ إِن كُنتُنْ تُرِدُنُ الْحَيَاةَ ﴾.

رب وقد روى أن رجلاً جاء إلى عمر فطي يشكو خلق روجته، فوقف على باب عمر ينتظر خروجه، فسمع امرأة عمر تستطيل عليه بلسانها وتخاصمه وعمر ساكت لا يرد عليها، فانصرف الرجل راجعاً وقال: إن كان هذا حال عمر مع شدته وصلابته وهو أمير المؤمنين فكيف حالى؟ فخرج عمر فرآه موليًا عن بابه فناداه وقال: ما حاجتك يا رجل؟ فقال: يا أمير المؤمنين، جنت أشكو إليك مسوء خلق امرأتي واستطالتها على، فسمعت روجتك كذلك فرجعت وقلت: إذا كان هذا حال أمير المؤمنين مع روجته فكيف حالى؟ فقال عمر: يا أخى، إنى احتملتها لحقوق لها على، إنها طباخة لطعامى، خبًارة لخبزى، غسًالة لثيابى، مُرضعة لولدى، وليس ذلك كله بواجب عليها، ويسكن قلبى بها عن الحرام، فأنا أحتملها لذلك. فقال الرجل: يا أمير المؤمنين، وكذلك روجتى، قال عمر: فاحتملها يا أخى فإنما هي مُدة يعيرة.

وحُكى أن بعض الصالحين كان له أخٌ فى الله وكان من الصالحين يزوره فى كل سنة مرة، فجاء لزيارته فطرق الباب، فقالت امرأته: مَن؟ فقال: أخو ووجك فى الله جئت لزيارته، فقالت: راح يحتطب لا ردَّه الله ولا سلَّمه وفعل به وفعل، وجعلت تُذمـنم عليه، فبـينما هو واقف على الباب وإذا بأخيه قد أقبل من نحو الجبل، وقد حمل حزمة الحطب على ظهر أسد وهو يسوقه بين يديه فجاء فسلَّم على أخيه ورحَّب به ودخل المنزل وأدخل الحطب يسوقه بين يديه فجاء فسلَّم على أخيه ورحَّب به ودخل المنزل وأدخل الحطب وقال للأسد: اذهب بارك الله فيك، ثم أدخل أخاه، والمرأة على حالها تذمذم وتأخذ بلسانها، وزوجها لا يرد عليها، فأكل مع أخيه شيئًا ثم ودَّعه وانصرف وهو متعجب من صبر أخيه على تلك المرأة، وقال: فلما كان من العام الثاني جاء أخوه لزيارته على عادته، فطرق الباب فقالت امرأته: مَن بالباب؟ قال: أخو زوجك فى الله، فلان، فقالت: مرحبًا بك وأهـ لأ

وسهلاً، اجلس فإنه سيأتي إن شاء الله بخير وعافية، قال: فتعجب من لطف كلامها وأدبها، إذ جاء أخوه وهو يحمل الحطب على ظهره، فتعجب أيضًا لذلك، فجاء فسلم عليه ودخل الدار وأدخله، وأحضرت المرأة طعامًا لهما وجعلت تدعو لهما بكلام لطيف، فلما أراد أن يفارقه؛ قال: يا أخي، أخبرني عما أريد أن أسألك عنه؟ قال: وما هو يا أخي، قال: عام أول أتبتك فسمعت كلام امرأة بذيئة اللسان قليلة الأدب تذم كثيرًا، ورأيتك قد أتبت من نحو الجبل والحطب على ظهر الأسد وهو مُسخَر بين يديك، ورأيت العام كلام المرأة لطيفًا لا تذمذم، ورأيتك قد أتبت بالحطب على ظهرك، فما السبب؟ قال: يا أخي، توفيت تلك المرأة الشرسة، وكنت صابرًا على خُلقها وما يبدو منها، كنت معها في تعب وأنا أحتملها فكان الله قد سخر لي الأسد الذي رأيت يحمل عنى الحطب بصبرى عليها واحتمالي عنى الأسد فاحتجت أن أحمل الحطب على ظهرى لأجل راحتي مع هذه المرأة الماؤة الطائعة المائية الما

ج وكان لشريح القاضى جار من كِندة يُفزع امرأته ويضربها، وكانت ووجة شريح مثالًا للزوجة المطيعة فأنشد يقول:

رأیتُ رجالاً یضربون نساءهم فشکت یمینی حین اضرب زینبًا الضربها فی خبیر فنب اتت به

به من بير منب بند به العدل منى ضرب من ليس مذنبًا

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) كتاب الكبائر للذهبي ص١٧٩-١٨٠ .

أما عن الأسباب التي تجلب الضرب للنساء فمنها ما يكون بسبب الزوجة

نفسها. . ومنها ما یکون بسبب الزوج.

## \* فأما الأسباب التي هي من جهة الزوجة فهي،

🚅 ۱- نشوزها وعدم طاعته وعدم التزامها بما يُلزمها به زوجها.

٧- الامتناع عن فراشه بدون عذر.

٣- خروجها بغير إذنه.

المراكام إدخالها في بيته أحدًا لا يحب هو دخوله عنده.

٥- إهمالها الحجاب أو التزين للزوج. وغير ذلك.

## 🦠 ۽ وأما هن الأسباب التي هي من جهة الزوج فهي،

۱- الغيرة الشديدة في فير محلها، والناتجة عن الوسوسة . . . فبعض الأزواج يشك حتى في أصابعه ، فيغلق جميع الأبواب والنوافذ على روجته ويمنعها من الخروج إلى البلكونة ولو بحجابها ، ويأمرها بما لم يأمر به الله ورسوله من التستر أمام المحارم .

Y- الخلط بين حق الزوجة وحق الأبوين، وعدم الفصل في خلافات الزوجة مع الأم بالحكمة، فتارة يُرضى أمه على حساب الزوجة وتارة يحدث العكس. . . والتوسط والتثبت هو السبيل الصحيح، لأن البعض يكذب زوجته ويصدق أمه مطلقًا والبعض يصدق زوجته ويكذب أمه مطلقًا.

وكلا الأمرين بغيض وفيه ظلم، فأحيانًا يتهم الرجل زوجته بدون بيَّنة ويقول لها: أمى لا تكذب، وأحيانًا يحدث العكس.

٣- خوف الرجل الشديد على أبنائه، بصورة تجعله يضرب امرأته كلما رآها تضرب أحد أبنائه، أو اشتكى له الابن.

وهذا خطأ شنيع يقع فيه الرجل، فحنان المرأة على أولادها معروف، فلن تضرب أبناءها إلا لضرورة.

ثم إنها تجلس مع أبنائها أكثر مما يجلس الرجل فلا بد لها من أن تخيف أبناءها وتُربيهم، بل إن بعض الرجال يضرب زوجته لمجرد شكوى الولد لأبيه، ولهذه سلبيات خطيرة منها:

1- أن الرجل يُجرئ بذلك ولده على أمه ويدربه على عقوقها، وبذلك يُعرضه لعذاب الله، فأيهما أهون؛ ضرب أمه له؛ أم عذاب الله للعاق؟! أين عقلك يا رجل؟

ب- لا يجوز أن يقابل ضرب الولد من أمه بضرب الرجل للمرأة، فهذا ميزان جائر.

ج- يولَّد هذا السلوك الكراهية بين المرأة وزوجها، بل بينها وبين أبنائها، حيث صار الرجل بجبروته ومعه أبناؤه حزبًا، والمرأة الضعيفة حزبًا وحدها، وفرق كبير بين الحزبين!!.

د- هو تعليم للولد كثرة الشكايا والقيل والقال وسوء الفعال.

هـ وهو كذلك تعدين على حق المرأة ومسئوليتها في تربية الأبناء.

قال عَيْكُمُ : ﴿ وَالْمُرَاةُ رَاعِيةً فَي بِيتَ زُوجِهَا وَهِي مُسْتُولَةً عَنْ رَعِيتُهَا ﴾ [١٠].

فعلى كلَّ من الـزوجين أن يعرف حـدوده ويلتزمها حتى تكون الحـياة بينهـما هنيـئة رغـدة، لا بذيئة نكدة، عـامرة بالحب والإيمـان، والجمـيل والعرفان(٢).

## ٤- النزاع بسبب عدم وفاء الزوج بما اشترطه لزوجته:

كأن يكون أهل الـزوجة قد اشـترطوا عليه شـيئًـا بعينه يفعـله بعد الزواج في الشاب. . . فإذا تزوج وأصبحت زوجته في بيته نقض العهود والمواثيق.

<sup>(1)</sup> متفق عليه: رواه البخارى (٨٩٣) كتاب الجمعة، ومسلم (١٨٢٩) كتاب الإمارة.

<sup>(</sup>٣) أيها الضرابون للنساء / الشيخ جمال عبد الرحمن (ص٥٧ : ٧١) بتصرف.

فهذا من الأسباب التي تجلب المشاكل في البيت. . ومن ثم فقد يصل الأمر إلى النزاع والشتم والضرب - ولا حول ولا قوة إلا بالله -.

## لا تكن منهم

وأخيراً أيها الأخ الحبيب... يا من تضرب زوجتك وتؤذيها أقول لك: لا تكن ممن قال النبي عليك في حقهم: «لا تجدون أولئك خياركم».

واعلم أن المسلم الوفى إذا أوصاه حبيب بوصية فإنه يكون حريصًا على تنفيذ ما فى تلك الوصية - إلا إذا كان فى تنفيذها معصية لله - فما ظنك إذا علمت أن النبى عليه قد أوصاك بزوجتك خيرًا فقال عليه المستوصوا بالنساء خيرًا وقال عليه النساء خيرًا وقال عليه النساء . «خيركم خيركم لأهله وأنا خيركم لأهلى» وقال عليه وأنا خيركم الأهلى» وقال عليه الله فى النساء».

\* فيا ترى هل ستحفظ وصية النبى عَلَيْكُمْ أَم أَنْكُ ستُضيعها؟ أسأل الله (جل وعلا) أن يؤلّف بين قلب كل زوج مسلم وزوجته وأن يملأ بيوت المسلمين بالمودة والمحبة والرحمة والحنان. \*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

بها رجانته ما

## مشكلات في بيت النبوة

وها نحن نتخيل مرة آخرى أننا نسير فى شوارع المدينة المنورة التى لطالما سار فيها النبى عَلَيْنِهُم وأصحابه. ولطالما تشرفت تلك البقعة المباركة بوجودهم. وها نحن نتجه مباشرة إلى بيت النبى عَلَيْنِهُم – الذى هو أعظم بيت فى الكون كله رغم بساطته وتواضعه – لنسعد برؤية النبى عَلَيْنِهُم ونستأنس بمجالسته وترتوى قلوبنا بكلامه العذب الطيب.

قلما طرقنا الباب فتح لنا الحبيب المصطفى على وأذن لنا بالدخول. قلما دخلنا وجدنا النبى على السلام حالسًا حزينًا.. فقد حدثت مشكلة بينه وبين أزواجه... فيا ترى ما هي المشكلة وكيف تم حلها؟

فتعالوا بنا لنتعايش بقلوبنا وأرواحنا في هذه الليلة مع الحلول التي كان يفعلها النبي عَلَيْكُمْ في تلك المشكلات.

## هي بيت النبي النبي

وخلافات، ولنتعلم منها نحن وناخذ العبر والدروس. والمسلم ومسلمة، المن هذه السيرة المباركة يجب أن نستلهم العبر والدروس، وأن نضعها أما أعيننا نبراسًا نهتدى به في دياجير الحياة، . . . وحياة النبي عليه مع أزواجه مع سُموها ورفعتها وطُهرها، لم تَسلم من بعض الخلافات، ذلك أن الرسول عليه بَشَرٌ، بكل ما تعنيه هذه الكلمة، وأزواجه والنه على كن من البشر، ولابد أن يطرأ على هذه الحياة «البشرية» ما يطرأ على حياة بني البشر من مشاكل وخلافات، ولنتعلم منها نحن وناخذ العبر والدروس . . .

<sup>(</sup>١) بتصرف من كتاب (حتى يبقى الحب) / د. محمد محمد بدرى.

#### مشكلة النفقة

حدث بين النبى عَيَّاتُهُم وبين نسائه - رضوان الله عليهن - خلاف حول موضوع النفقة، فجئنه يسألنه النفقة ومتاع الحياة الدنيا، والنبى عَيَّاتُهُم ليس عنده، ولم يبخل عليهن بشىء، ... فعن جابر رفي قال: دخل أبو بكر وفي فوجد الناس جلوسًا بباب النبى عَيَّاتُهُم، ولم يؤذن لأحد منهم، قال: فأذن لأبى بكر فدخل، ثم أقبل عمر فاستأذن فأذن له، فوجد النبى عَيَّاتُهُم فأذن لابى موجد النبى عَيَّاتُهُم النبى عَيَّاتُهُم ولاكلمن النبى عَيَّاتُهُم لعله يضحك! فقال: يا رسول أضحك النبى عَيَّاتُهُم ولاكلمن النبى عَيَّاتُهُم لعله يضحك! فقال: يا رسول الله، لو رأيت ابنة زيد - امرأة عمر - سألتنى النفقة آنفًا فوجأت عنقها، فضحك النبى عَيَّاتُهُم حتى بدت نواجذه، وقال: همن حولى كما ترى يسألننى النفقة).

فقام أبو بكر إلى عائشة ولله يجا عنقها، وقام عمر إلى حفصة ولله يجا عنقها، وقام عمر إلى حفصة ولله يجا عنقها، كلاهما يقول: تسالن رسول الله على وليس عنده؟ فقلن: والله ما نسال رسول الله على شيئا أبداً ليس عنده، . . . ثم اعتزلهن شهرا أو تسعة وعشرين يومًا، ثم نزلت الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِي قُلُ لاَزْوَاجِكَ إِن كُنتُنَ تُردُنَ الْحَيَاةُ الدُّنيَا وَزِينتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمَتِعكُنَّ وَأُسَرِحكُنَّ سَرَاحًا جَميلاً ( الآخرة فَإِن كُنتُنَ تُردُن اللّه وَرَسُولَه وَالدَّار الآخرة فَإِن اللّه أَعَد الله حَمنات منكن أَجْراً عَظيماً ﴾ (١) .

قال: فبدأ بعائشة فقال: «يا عائشة، إنى أريد أن أعرض عليك أمرا أحب ألا تعجلى فيه حتى تستشيرى أبويك» قالت: وما هو يا رسول الله؟ فتلا عليها الآية. . قالت: أفيك أستشير أبواى؟! بل أختار الله ورسوله والدار الآخرة، وأسألك ألا تخبر امرأة من نسائك بالذى قلت، قال عليها الآخرة، وأسألك ألا تخبر امرأة من نسائك بالذى قلت، قال عليها الآخرة،

<sup>(</sup>١) سورة الاحزاب: الآيتان: (٢٨-٢٩).

تسألني امرأة منهن إلا أخبرتها، إن الله لم يبعثني مُعنتًا ولا متعنتًا؛ ولكن بعثني معلمًا ميسرًا (١).

## لاتقل إلا حقا

وذات مرة يحدث خلاف بين النبى عَلَيْكُم وعائشة رَلِيْكُ، فقال لها رسول الله عَلَيْكُم : «نُدخل بيننا عمر بن الحطاب».

فقال عائشة: لا.

· فقال: «ندخل بيننا أبا بكر».

فقالت: نعم،

ويحكم بينهما أبو بكر الصديق وَطَيْف، فيسقول النبى عَلَيْكُمْ لأم المؤمنين عائشة: «تتكلمى أو أتكلم!»، فتقول وَطَيْفا: تكلم أنت، ولا تقل إلا حقًا!! فالتفت إليها أبو بكر وَافَّك: ولطمها على وجهها حتى أدمى فاها - أى: خرج منه الدم-، وقال: أو يقول غير الحق يا عدوة نفسها؟!، فاستجارت برسول عَلَيْكُمْ وقعدت خلف ظهره، فقال عَلَيْكُمْ: ﴿ إِنَا لَمْ نَدُعُكَ لَهَذَا، ولم نُرد منك هذا (١).

## أدخلاني في سلمكما

المعادرة

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٤٧٨) كتاب الطلاق.

<sup>(</sup>٢) قال السعراقي في تخريج أحاديث الإحساء (١٤٦٢): أخسرجه الطبيراني في الأوسط والخطيب في التاريخ من حديث عائشة بسند ضعيف .

الله عَنِيْكُمْ فوجدهما قد اصطلحا، فقال لهما أدخلاني في سلمكما كما أدخلتماني في سلمكما كما أدخلتماني في حربكما، فقال رسول الله عَنِيْكُمْ: «قد فعلنا، قد فعلنا»(١).

#### قصة العسل

اتفقت ذات مرة عائشة وحفصة وظفى - على أمر أحزن النبى على الموافرن بشأنه قرآن يُتلى إلى يوم الدين، ونترك الحديث لأم المؤمنين عائشة وزل بشأنه قدات: كان رسول الله على يمكث عند زينب بنت جحش وطفى ويشرب عسلاً فتواصيت أنا وحفصة أيّتنا ما دخل عليها النبى على المنظل فلتقل له: إنى أجد منك ربح مغافير - صمغ حلو يسيل من شجر العرفط رائحته غير مستحة -، فدخل على إحداهن على الله فقالت له ذلك، فقال: بل شربت عسلاً عند زينب بنت جحش، ولن أعود إليه فنزلت: ﴿ يَا أَيُّهَا النّبي لُم مَا أَحَلُ اللّهُ لَكَ ﴾ (٢) إلى قوله تعالى: ﴿ إِن تُشُوبًا إلى اللّه فَقَدْ صَغَت تُحَرِمُ مَا أَحَلُ اللّهُ لَكَ ﴾ (٢) إلى قوله تعالى: ﴿ إِن تُشُوبًا إلى اللّه فَقَدْ صَغَت قُلُوبُكُما ﴾ (٣) ونزل قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَسَرَ النّبي إلى بعض أَزْواَجِه ﴾ (١) لقوله علي الله عنه أن أعود، وقد حلفت، على المناه المداء وقل على الموله علي المناه المود، وقد حلفت، على المناه المداء المناه المناه المداء المناه المداء المناه المداء المناه المناه المداء المناه المداء المناه المناه المداء المناه المناه المناه المداء المناه الم

## عضبه على من أم المؤمنين زينب

وغضب النبى عَلَيْكُم من روجته أم المؤمنين زينب براه وهجرها شهرين أو ثلاثة، . . . فعن أم المؤمنين عائشة براها، قالت: اعتلَّ بعيــرٌ لصفية بنت

<sup>(1)</sup> صحيح: رواه أبو داود (٤٩٩٩) كتاب الأدب، وأحمد (٤/ ٢٧١)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في الصحيحة (٢٠١).

<sup>(</sup>٢) سورة التحريم: الآية: (١).

<sup>(</sup>٣) سورة التحريم: الآية: (٤).

<sup>(</sup>٤) سورة التحريم: الآية: (٣).

<sup>(</sup>٥) صحيح: رواه البخارى (٤٩١٢) كتاب تفسير القرآن.

## خلاف بين فاطمة وعلى رسي

ذات يوم حدث خلاف بين فاطمة وطفي وبين زوجها على وطفي، وكلما كانت القلوب مغلفة بالحب، مليئة به، وتحيا في ظلاله، كانت الهفوات صغيرة في قلوب المحبين، وقد يضخم القلب كلمة من خلال خيال المحب لتصير كانها شيء لا يُطاق مع أنها هيئة - صغيرة -؛ ولكنها عند المحب كبيرة.

كان الخلاف هيئًا ولكنه بدا كبيرًا لما بينهما من المودة، ويدخل النبى على الحبيبين، ويحس أن هاء القلوب قد تعكر صفوه شيئًا قليلاً، وجلس على فجلس على فطف ، وجلست فاطمة فطف بجانبه الآخر، فأخذ النبى على فيد (على) ووضعها على بطنه، وأجذ بيد فاطمة ووضعها على بطنه، وأجذ بيد فاطمة ووضعها على بطنه، وما زال حتى أصلح ما بينهما.

وحدث مرة أخرى أن نما إلى سمعه عليه أن خلافًا حدث بين الزوجين فذهب إليهما، ورثني وهو يسعى إلى دار فاطمة وطيع، وقد ظهر عليه الهم والقلق، فأمضى وقتًا هناك ثم خبرج ووجهه الكريم يفيض بشرًا، فقال قائل من الصحابة: يا رسول الله دخلت وأنت على حال، وخرجت ونحن نرى البشر في وجهك، فأجاب عليه أنها وما يمنعني، وقد أصلحت بين أحب اثنين إلى ؟ إ ه (٢).

وفى يوم جاء النبى علين إلى بيت فاطمة، فلم يجد عليًا، فقال: أين (١) صحيع: رواه أبو داود (٤٦٠٢) كتاب السنة، وقال العلامة الالباني رحمه الله في صحيع الترغيب (٢٨٣٥): حسن لغيره.

<sup>(</sup>٢) المفاتيح الذهبية في احتواء المشكلات الزوجية - نبيل بن محمد محمود (ص٢٥).

ابن عمك؟ فقالت: كان بينى وبينه شىء، فغاضبنى فخرج فقال النبى عَيْنَا الله الله عَلَيْنَا الله الله الله الله المرجل: انظر أين هو؟ فقال: هو فى المسجد راقد. فجاءه وهو مضطجع، وقد سقط رداؤه عن شِقّه فأصابه تراب، فجعل النبى عَيْنَا الله يقول: «قُم يا أبا تراب».

قال راوى الحديث سهل بن سعد: «وما كان له اسم أحب إليه منه» (١).

وبنظرة سريعة إلى هذا الخبر يتبين لنا كيف أن السيدة فاطمة لم تُخبر النبى عَيْنِ مُ بطبيعة الخلاف وماهيته، بل كل ما أعلمته إياه هو مجرد خلاف فحسب. كما يتبين حسن تصرف الإمام على بن أبى طالب الذى لم يدع مجالاً لاتساع شقة الخلاف والغضب، فترك زوجته وذهب إلى أفضل مكان ترتاح فيه الأعصاب وتصفو النفوس.

كما يتبين لنا كيف كان الرسول عَلَيْنِهُم حكيمًا، إذ لم يسأل ابنته عن أسباب الخلاف وتفاصيله، كما لم يعاتب أو يلوم الإمام عليًا، بل داعبه ولاطفه بأسلوب كان له أبعد الأثر في زوال رواسب الغضب والضيق.

وهذا ما يجب علينا اتباعه ازواجًا وزوجات وآباء في مثل هذه المواقف، سواءً كان التوتر من جانب الزوجة أم من جانب الزوج. . ٣(٢).

وكما لم يخلُ بيت النبى عِنْ الله عليهم - كانوا يختلفون مع نسائهم، الأزواج. . فإن الصحابة - رضوان الله عليهم - كانوا يختلفون مع نسائهم، فقد جاء رجل يشكو زوجته إلى عمر بن الخطاب وطف ، فلما قرع الباب سمع زوجة عمر ترفع صوتها، فانصرف الرجل، فخرج عمر يناديه وقال له: ما لك؟ قال: يا أمير المؤمنين، جئتُ أشكو إليك سوء خُلُق زوجتى، فوجدتُك مثلى، فضحك وطفي وقال: أحتملها لحقوق لها على .

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٤٤١) كتاب الصلاة، ومسلم (٢٤٠٩) كتاب فضائل الصحابة.

<sup>(</sup>٢) فن العلاقات الزوجية في ضوء القرآن والسنة والمعارف الحديثة - محمد الخشت - ص١٣٩، ١٤٠.

## أسباب الأزمات والمشكلات الزوجية

إن هذه الأزمات يمكن أن نُرجعها إلى أربعة أسباب رئيسية وهى:

## أولأاسوءالاختيارا

أكّد الإسلام على حسن اختيار شريك الحياة ورفيق العمر، واعتبر حُسن الاختيار من عوامل تحقيق وإسلامية الحياة الزوجية، ومن تباشير الوفاق والمودة بين الزوجين، فقال رسول الله عِيْمَا : وتُنكح المرأة لأربع: لمالها، ولحسبها، ولجمالها، ولدينها، فاظفر بذات الدين تَربت يداك (١).

وما ذلك إلا لأن الاختيار خطير، إذ كثيراً ما تطيش بمن يقدمون على الزواج الرغبات، وتستبد بهم الشهوات فتجرفهم في تيارها بسبب جمال فاتن، أو كثرة مال، أو كبر مكانة لا يكون وراءها حصانة من دين أو خلق، فتكون الحياة الزوجية شراً وناراً مستطيراً، تنفذ جمراته في جوانح الزوجين ثم ينتقل أثره إلى الذرية.

وليس الاختيار من قبل الزوج وحده فحسب. بل إن الاختيار مكفول أيضًا للمرأة وأسرتها فقد قال النبي عليك : «إذا أتاكم من ترضون خُلقه ودينه فزو جوه إن لا تفعلوا تكن فتنة في الأرض وفسادٌ عريض (٢).

## ثانيًا، عدم التفاهم بين الزوجين في القضايا الأساسية،

كالمال والأولاد وطريقة التعامل.

فالمال من المسائل الهامة، التي إن لم يتم الاتفاق عليها بين الزوجين؛ دَبُّ الخلافُ في تلك الأسرة، حيث أن المال هو عصب الحياة وعليه تقوم المور الناس وتتحقق مطالبهم.

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٥٠٩٠) كتاب النكاح، ومسلم (١٤٦٦) كتاب الرضاع.

<sup>(</sup>۲) حسن: رواه الترمذي (۱۰۸٤) كـتاب النكاح، وابن ماجه (۱۹۹۷) كتاب النكاح، وحبــنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (۲۷۰).

وتربية الأولاد من الأمور الهامة التي ينبغي أن يتم فيها الاتفاق بين الزوجين على الطريقة الصحيحة للتربية حتى ينشأ الأولاد صالحين نافعين لدينهم ووطنهم. . فإن لم يتم الاتفاق حدثت المشاكل الكثيرة بسبب ذلك.

\* وأما عن طريقة التعامل فهى محور من المحاور الأساسية للتفاهم بين الزوجين، إذ إن الحياة الزوجية قائمة على التفاهم والحوار، والحوار جزء كبير من هذه الحياة، ولذلك ببه القرآن على ذلك بقوله: ﴿ وَعَاشِرُوهُنَ بِالْمَعُرُوفَ ﴾ (١)، وهناك من الأزواج من يتفاهم مع زوجته من منطلق الدونية وإلغاء الهوية والكيان، فهى أشبه بأمة ليس لها من الأمر شيء، فالقوامة عنده قهر وإذلال!! . وهناك من النساء من تعامل زوجها أسوأ معاملة وتتسلط عليه وتُلغى شخصيته وقوامته فيذوب الرجل، وتتذبذب الأسرة . بل إن عناك أسر " كأنها حلبة صراع ومعارك حربية، وخطط ومؤامرات مع أن الصورة الإسلامية حددت وبوضوح الحقوق والواجبات وأيضاً طريقة العشرة .

## خالثًا؛ النشأة الأولى، وأخرها في استقرار الزواج؛

لقد نشأنا في أسر مختلفة، ومرت بنا ظروف متباينة، جعلت توقعاتنا مختلفة جدًا فنحن عادة نشأثر بما نلاحظه من تعامل أبوينا في محبتهما واختلافهما، وبما يقولان أو يفعلان أو بما يصمتان عنه، ونكون تعلمنا ومن غير أن ندرى أساليب مختلفة في معظم أمور الحياة، كيف ننفق المال، وكيف نرتب أمور المنزل والحياة الأسرية، وما يفعل الرجل داخل البيت، وما لا يفعل، ودور المرأة وعملها ومن يتخذ القرارات؟ وكيف يُربَّى الأولاد؟ وكيف نحل الخلافات والنزاعات؟ وأهمية الترتيب أو عدم أهميته، وأهمية الوقت وكيفية قضائه، ودور الأصدقاء في حياتنا وكثير من غير هذه المواضيع... كلها تؤدى إلى: الاختلافات والخلافات.

<sup>(</sup>١)سورة النساء: الآية: (١٩).

إنه لمن المهم جدًا أن يفهم كل من الزوجين ما يحتاجه الآخر، وإلا فمن الممكن أن تنشأ للزوج مـتطلبات لا يمكن أن تحققها له زوجته.. وكذلك الحال بالنسبة للزوجة..

فعلى الزوجـة أن تفطن أن هناك مراحل حـرجة فى عـمر الزواج، تزيد فيها فُـرص ابتعاد الزوج مثل: قدوم الأطفال وتزايد أعبـاء الزوجة وإرهاقها ساعات الليل والنهار.

وهناك مرحلة حرجة أخرى تأتى مع تقدم سنوات الزواج عندما يبلغ الأبناء سن المراهقة وتنغمس الأم فى مشاكل أبنائها، وأيضًا قد يؤدى تقدمها فى العمل ووصولها لمركز مرموق أن يشعر الزوج أنها ليست فى حاجة إليه، وأن هناك أشياء كثيرة تشغلها عنه وهذه الأشياء أهم عندها منه.

وهنا أقوال لمكل زوجة: لا تذويى في خدمة الأطفال بشكل جائر على حقّ الزوج.. وأشعريه باهتمامك البالغ مهما بلغ عمره أو عمر زواجكما، فالمرأة بحكم طبيعتها أكثر قدرة على العطاء، وهذا العطاء هو الباعث الحقيقي لعطاء الزوج أيضًا.. ولذلك، فإن جلوسك مع زوجك لمدة ساعة على الأقل يوميًّا تكونين خلالها متفرغة له تمامًّا؛ تتجاذبين أطراف الحديث في الشئون التي تهمّ، يُعدُّ أنفع وأجدى من قيامك بأى عمل آخر، مهما كلَّفك ذلك من تضحيات.

وعلى الزوج أيضًا تفهم الأوضاع الجديدة لدى الزوجة والمشاركة معها في رعاية الصغار ما أمكن ذلك..

## خطوات لحل المشكلات الزوجية 🕒 🗝

إن الطريقة التي يسلكها الزوجان في التعامل مع الخلاف ستحدد ما إذا كان هذا الخلاف سيهدم الزواج أم سيحافظ عليه. . . لذا فإنه من الأهمية بمكان أن نتعلم كيف نحل الخلاف بطريقة ملائمة صحيحة . . .

\* وهذه الطريقة تتضمن أربع خطوات: الخطوة الأولى، الاحترام المتبادل،

فالموضوع ليس مهمًّا بقدر أهمية موقف كل واحد من الزوجين تجاهه . . وفى ظل الاحترام المتبادل، نجد أن كل روج يحترم وجهة نظر الآخر . . الخطوة الثانية التركيز في الموضوع الحقيقي:

غالبية الأرواج يجدون صعوبة في التعرف على الموضوع الحقيقي المسبب للخلاف. كيفية توزيع الأعمال في المنزل، وما كمية المبالغ التي صرفت؟... وغيرها، كلها مواضيع تحتاج إلى حلول؛ ولكنها لا تشكل صُلب الموضوع الحقيقي للخلاف.

#### الخطوة الثالثة، ابحثا عن مجالات الاتفاق،

عليك أن تتذكر في موقف الخلاف أن أكثر الأساليب فعالية هي أن تسأل نفسك: ماذا أستطيع أن أعمل لأحسن من علاقتنا؟ فالتركيز على ما تستطيع أنت القيام به دون الضغط على الآخر يوجد جوا يُسهم في الوصول إلى اتفاق...

وبالاتفاق على التعاون بدلاً من المجادلة، يبدأ الزوجان في وضع الأسس الاكتشاف ماذا يستطيع كلاهما أن يقدم للوصول إلى حَلِّ للخلاف.

#### الخطوة الرابعة، اتخاذ القرارات بالاشتراك معًا،

حين يبدأ الزوجان في التعامل مع المشكلة ومحاولة توضيحها. يمكن

لأحد الزوجين أن يقدم حلاً مؤقتًا، وعلى الآخر أن يستجيب إما بالقبول أو بتعديل الحل أو باقتراح حلِّ آخر ف المناخ الذي يتسم بالأخذ والعطاء والتبادل هو المناخ الصحى الفعال...

فإذا وصل الزوجان إلى اتفاق، فيجب أن يحاولا توضيح دور كل منهما في تنفيذ القرار ... ا(۱).

#### لكل مشكلة حل(١)

لا يوجد مشكلة مهما كان حجمها إلا ويمكن احتواثها في الزواج.. فالأيام تُكسب الزوجين خبرة، وتزيدهم اقترابًا وتفاهمًا، وهذا الاقتراب والتفاهم لا يكون سطحيًا؛ ولكنه يمتد إلى الأعماق.. وهذا يعنى انكشاف جوهر كل طرف من أطراف العلاقة للآخر..

ومن هنا لا تكون هناك مشكلة يمكن أن نُطلق عليها «مستحيلة» فالإنسان يستطيع بما آتاه الله من علم وإرادة أن يُذلل الصعوبات ويعالج المشكلات، وإذا لم يستطع أن يعالج المشكلة من جذورها فليحاول احتواء المشكلة واستيعابها فإن ذلك يخفف عليه وطء المشكلة.

## قصة رمزية..

يُحكَى أن امرأة ذهبت إلى أحد الحكماء تشتكى إليه سوء معاملة زوجها لها وعدم اهتمامه بها، فقال لها الحكيم: ستسجدين الحل عندى؛ ولكن سأطلب منك طلبًا قبل أن أعطيك الحل الذي يعينك على كسب زوجك.

فقالت: اطلب ما تشاء المهم أن أجد لمشكلتي حلاً.

<sup>(</sup>١) حان الوقت لزواج أفضل – د. جون كارلسون د. دينكماير – ص٩٣، ٩٣ بتصرف.

<sup>(</sup>۲) بتصرف من کتاب (حتی بیقی الحب) / د . محمد محمد بدری.

فقال لها الحكيم: أريك أن تحضرى لى ثلاث شعرات من جسم الأسد،

فقالت: يا إلهي وكيف أصل إلى الأسد؟

فأجاب: هذا هو شرطى الوحيد قبل أن أساعدك.

فوافقت الزوجة على طلب الحكيم. وعندما عادت إلى بيتها بدأت تفكر كيف أستطيع إحضار هذه الشعرات من جسم الأسد؟

فذهبت إلى الغابة وبدأت تنظر إلى الأسد، وتفكر فى الوسيلة المناسبة التى تستطيع بها أن تأخذ شعرات منه، وبدأت تفكر وتفكر حتى توصلت إلى الحل. وفى اليوم التالى أحضرت معها كبشًا وقدمته للأسد، ففرح به الأسد وأكله. وفى اليوم الثانى كررت نفس العمل، وكذلك فى اليوم الثالث والرابع... حتى ألفها الأسد. وفى اليوم الخامس اقتربت من الأسد وهو يأكل الكبش وبدأت تمسح على جسمه ثم أخذت الشعرات دون أن يحس، وحملتها مُسرعة إلى الحكيم.

فسألها الحكيم متعجبًا: كيف استطعت إحضار هذه الشعرات؟

فأخبرته بما فعلت، وقالت له: ها أنا أحضرت الشعرات فأخبرني كيف أستطيع كسب روجي؟

فأجابها الحكيم: لقد استطعت ترويض الأسد المفترس، فكيف لا تقدرين على ترويض زوجك؟ . . . . ولاشك أن الوصول إلى الحل الأميثل للمشكلات إنما يكون غير الأساليب الحضارية مثل:

#### الحل عبرالحوان

أسلوب الحوار الهادئ هو الأسلوب الكفيل بإزالة أسباب الخلاف، وحل المشاكل التي تنشأ في الأسرة. .

ف أكبر المشاكل التي تنشأ في الأسرة يمكن حلها من خلال الحموار الموضوعي الهادئ الذي يصغي كل طرف في الأسرة فيه إلى الطرف الآخر

ويسمع ما عنده بنفس الطالب للحقيقة، المتقبل للحق الخاضع له.

#### الإفصاح برقة عن الشاعر،

هذه أول قواعد الحوار الصحيح بين الزوجين «تجنُّب الحِيَل»!! صارحيه مـثلاً أنك تغارين عليه، وأنك تودين أن تتناقشي معه في هذا الموضوع...

صارحيه - مثلاً - بأنك ترغبين في بعض الاهتمام العاطفي بك، أو أنك تريدين أن يقضى معك وقتًا أطول. .

تجنبي اللف والدوران. . بل عبّري عن مشاعرك بصراحة. .

ويجب التنبيه هنا إلى أن الإفصاح هنا وبدقة يقال بتأدب وتلطف، فهناك فرق بين الإفصاح والتجريح، والصراحة والوقاحة...

#### الاستماع بإنصات للطرف الثانيء

نقصد بهذه النقطة أن يفهم كل شريك الآخر، ولا سبيل لهذا الفهم إلا أن ينصت كلا الزوجين للآخر، ويحسن الاستماع إليه. .

#### تقبل رأى شريك حياتك،

نعم. . تقبيل رأى الآخر، وخاصة إذا صارحك بمشاعره، وانتبه من التحدث عما أفصح به لك عن نفسه، لا تُفش له سرًّا. . ولا تعيِّره بما قال لك، بل شجعه على الإفصاح عن نفسه .

#### الحل عبر التفاوض

تتعدد المواقف التي يجد فيها الزوجان أن لكل منهما رغبات واحتياجات لا تتفق مع ما يريده الآخر.. وتواجه الحياة الزوجية أزمات حادة حين يُصر كل طرف على ما يريد، كما أن فوز طرف وخسارة الآخر لا تعنى مرور الأرمة بسلام بل فقط تأجيل الانفجار لوقت لاحق لشعور طرف بالغبن وتجاهل رغباته أو احتياجاته.

لذا فلا غرابة أن نتحدث عن التفاوض في الحياة الزوجية لـلوصول لأفضل الصيغ التي تحقق حلاً معقولاً للطرفين؛ لتستمر الحياة بعدل وتوافق. الإعداد،

ماذا تريد؟ حدَّد هدفك ورتَّب أفكارك ومطالبك بشكل يضبط ما هو جوهرى لا تنازل عنه، وما هو أقل في الأهمية يمكن التفاهم بشأنه.

#### التحاوره

اكتشاف وكشف الهدف من التفاوض باستخدام الأسئلة المفتوحة، والسماع الجيد والهادئ للطرف الآخر.

#### العرضء

إذا حدث كذا فنحن سنفعل كذا، ويُفضَّل دائمًا استخدام كلمة نحن؛ لأن الأسرة كيان جَمَع الطرفين، وعادةً هي كلمة تؤكد الوعي بهذه الحقيقة، وأن الطرف المتحدث هدفه المصلحة العامة لكيان الأسرة، أو أنه راعي - إذا كانت المصلحة فردية - مصالح الآخرين وأخذها في الحسبان.

in the second

ومما يعين على التفاوض الناجح. .

الابتعاد عن العتاب: ﴿ وَمُعَالِمُ وَ مُعَالِمُ الْعُمَّالِ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ الْعُمَّالِ وَالْ

يجب أن يحرص الزوجان على الابتعاد عن العتاب، أو ربما إلغائه - إن استطاعوا - والاستعاضة عنه بالتناصح الخالص لوجه الله، وعدم إعجاب كل منهما برايه، بل شعارهما جميعًا: رأيي صحيح يحتمل الخطأ. ورأى غيرى خطأ يحتمل الصواب ..

#### التكيف والمرونة،

يتغير كل شيء حولنا.. الليل يعقبه نهار، والشمس ما تُلبث أن تملأ الكون حتى يأذن ضوؤها بالرحيل،... الأطفال يكبرون، الشباب يهرمون، الآباء يموتون!!.. ولكن بعض الأزواج والزوجات لا يتقبلون هذا التغيير ﴿

إن هذا التغيير لابد أن يجد في مقابله من كلا الزوجين تكيفًا مع المتغيرات التي تطرأ على الحياة، والتطور الذي يصله شريك الحياة..

وهذا التكيف هو ما يُطلَق عليه «المرونة».. وهي تعني: «التحكم» في اسلوب الحياة.. وهي تمثل قوة عظيمة.. كيف؟

\* تأمل معى هذين المشهدين. .

الأول: ذبابة تحاول الخروج من نافذة مغلقة وظلت تحوم وتدور من اليمين إلى اليسار ومن أعلى إلى أسفل إلى أن انتهت طاقتها وماتت.

الثانى: أحد صيادى السمك كان يصطاد وكلما تخرج له سمكة صغيرة احتفظ بها، وإذا خرجت له سمكة كبيرة كان يلقيها فى البحر مرة أخرى، فسأله أحد الجلوس ما السبب وراء هذا التصرف؟ فقال: أنا حزين جداً؛ ولكنى مضطر إلى ذلك حيث أن القدر الذى أطهى فيه السمك صغير جداً لا يتسع إلا للسمك الصغير.

ونرجع مرة أخرى للفنابة فقد كانت تصر على الخروج من النافذة ولم يكن لديها المرونة الكافية لتبحث عن مخرج آخر، وأصرت على طريقة واحدة، وكان بالقرب منها باب مفتوح كبير كان في استطاعتها أن تخرج منه لو أنها حاولت وغيرت طريقها.

أما الصياد فلو كان لديه مرونة كافية لكان راجع قدراته وإمكانياته وفكر لوجد حلاً لتلك المشكلة بأن يشترى قدراً كبيراً يطهى فيه السمك الكبير... إن الكثيرين مناً لهم نفس تفكير هذا الصياد..!!

#### قوة الاعتدار

يُعَدُّ الاعتـذار فرصة رائعة لتعمـيق الحب والمشاركة، لأنه الوقت المثالي للقيام بالجهد الحقيقي للاستماع إلى شريك الحياة باحترام وتعمق.

إن للاعتذار قوة سحرية؛ بل ربما كان الاعتذار وسيلة من وسائل دفع من أمامك إلى الاعتذار...

فمثلاً..

حين يقول - الزوج أو الزوجة -; أنا آسف؛ لأنى خرجت عن شعورى وأنا أحدثك بشأن كذا... يبدو أنى بالغت بعض الشيء... فإن ردَّ فعل الطرف الآخر - غالبًا - يكون: لا بأس، أنا أيضًا آسف فلم أكن أعرف أهمية هذا الأمر بالنسبة لك، سأكون أكثر حرصًا في المرة القادمة (١).

#### ماضى الخلاف. مستقبل الأمل،

فى كل مرحلة من مراحل الحياة تظهر حاجات جديدة ومشكلات جديدة، فإذا وفينا لأنفسنا بهذه الحاجة، واستطعنا إدارة هذه المشكلة، فإننا نصبح قادرين على تنمية وتطوير قدراتنا بحيث نهيئ الأساس الأمثل للسعادة الزوجية..

#### لا تنبش الماضي،

يشكو بعض الأزواج أو الزوجات من أمور قد ضايقته من الآخر.. فإذا سألته: متى كان هذا ؟ قال: .. مِنذِ عام.. أو منذ عامين. ، أو ربما قال: ثلاثة أعوام!!!

لاشك أن هذا التذكّر للمشاكل القديمة لا يعود على الأزواج بأى نفع. . ذلك أن العلاقة الزوجية فيها ما يكفيها من التحديات. . وهذا «التذكر» يضيف إليها عبنًا جديدًا.

بالطبع . . نحن لا ندعو إلى أن يدفن كل من الـزوج والزوجة رأسه في الرمال ... ولكن لابد في الوقت ذاته أن نتذكر جـميعًا، أنه ليس منا معصوم

<sup>(1)</sup> لابد من التأكيد هنا أن رد الفعل هذا لا يكون إلا من طرف يقدر قيمة الاعتذار، وإلا فربما كان ردُّ الفعل هو: نعم إنك تبالغ دائمًا، وهذا أمر مزعج!!!

فكلنا ذوو خطأ. . ولابد أن تكون البيئة التي نعيش فيها هي بيئة تسامح حتى يظل رباط الحب بيننا سليمًا!!

#### لا تترك الشكلات تتراكم،

لقد دلتنى النجربة على أن أفضل شعار يمكن أن يتخذه الأزواج لتفادى الشقاق، هو أنه لا يوجد حريق يتعذر إطفاؤه عند بدء اشتعاله بفنجان من ماء.. ذلك لأن أكثر الخلافات الزوجية التي تنتهى بالطلاق ترجع إلى أشياء تافهة تتطور تدريجيًا حتى يتعذر إصلاحها..

إن كثيراً من الأزواج لا يحاولون مواجهة التغييرات والتوترات التى تنشأ في حياتهم في بداياتها، وإنما يتركون الأمور تتراكم حتى تصل إلى حَلِّ لا يُحتمل، والمشكلة أنه يصعب على الإنسان أن يتكلم بهدوء وموضوعية عندما يكون شديد الانزعاج والغضب، فنجد الأزواج هنا بدلاً من أن يحددوا وقتاً مناسبًا للحديث الهادئ والشامل، فإنهم يحاولون التنفيس عما في أنفسهم من الانزعاج والغضب بالكلام عن عوارض المشكلة وبسرعة، وفي أوقات غير مناسبة، مما يزيد في المشاعر والمواقف السلبية بين الطرفين... إن المشكلات التي لا تُعالَج بشكل سليم تُخرب كل ما هو جيد وحسن في العلاقات الزوجية.

والخطأ الأكبر هنا هو ترك المشاكل تتراكم من دون مواجهة، وبدون توضيح، ومن قبل ذلك ومن بعده. . بدون حوار هادئ، ومواجهة كل من الزوجين للآخر بأخطائه أولاً بأول!!

#### لاتخبر ثالثا،

عند حـدوث مشكلة بين الزوجـين، يجب أن يسـعيـا مـعًا إلى حلهـا وعـرضها بهـدوء، دون نقـل هـذه المشكلة إلى أهل الزوجين؛ لأنه يغلب أن ينضم أهل الزوجة إلى ابنتيهما، وكذلك أهل الزوج!!

فيبدؤون في تضخيم الأمور وإحاطتها بهالة عظيمة ... !!! وتأخذهم الحمية لابنهم أو ابنتهم؛ فيُضرمون نار العداوة والبغضاء... وقد يذكروا مشكلات قديمة يكون الزوجان قد تناسياها...

إن من أكبر الأخطاء التي يقع فيها الزوجان، إشراك الغرباء في الخصومات المنزلية والمشاكل الزوجية، ففي مثل هذه الحالة يزداد تصلُّب كل طرف بآرائه ومواقفه؛ لأن هَمَّ يصبح في مثل هذه الحالة منحصراً في حفظ ماء وجهه بدلاً من الرغبة في التركيز على المشكلة الأصلية وحلَّها...

ولا يعنى هذا بالطبع عدم أخذ المشورة بناتًا، بل متى ما رأى الزوجان تعسّر الفهم والإصلاح، فلهما عرض المشكلة والاستشارة حولها. ﴿ وَإِنْ خَفْتُمْ شَقَاقَ بَيْنِهِمَا فَابْعَثُوا حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِنْ أَهْلِهَا إِن يُرِيدًا إصلاحًا يُوفِقِ اللّهُ بَنْ أَهْلِهَا إِن يُرِيدًا إصلاحًا يُوفِقِ اللّهُ بَنْ أَهْلِهَا إِنْ يُرِيدًا إصلاحًا يُوفِقِ اللّه بَيْنَهُمًا إِنَّ اللّهُ كَانَ عَلِيمًا خَبِرًا ﴾ (٢)(٢).

ولكن الأفضل بصفة عامة عند حدوث أى توتر فى الأسرة أن يظل أمره مكتومًا بين الزوجين، يحاولان معًا إزالته والقضاء عليه.

#### احذر الرمال المتحركة،

يشكو بعض الأزواج مما يُطلقَ عليه االرمال المتحركة، ويقصدون بها اسلوب شركاء حياتهم في المناقشة، فبينما يناقش الواحد منهم شريكه في أمرٍ ما، وبأسلوب منطقى، خطوة بخطوة، إذا به يجد شريكه قد غيَّر مسار المناقشة...

فقالت الزوجة - مثلاً - لا أستطيع مناقشة هذا الأمر الآن، فأنا مضطرة إلى إخراج البطاطس من الفرن!!..

أو ربما يقول الزوج: لا استطيع إكمال هذا النقاش، فعندى موعد مع أصدقائي!!

<sup>(</sup>١) سورة الناء: الآية: (٣٥).

<sup>(</sup>r) ماذا وراء الأبواب - أم سفيان - ص٧٦-٨٢ .

ولا يقصد كملا الزوجين من ذلك إلا التهرب من المناقشة، وتفادى الخلاف..!!

ولا شك أن عادة تفادى الخللاف هذه تصنع جوًا كاذبًا من الوثام والسلام.. ولكن كثيرًا ما يدفع الزوجان ثمنًا باهظًا لهذا السلام.

وعلى كل حال، فعندما يقع الخلاف بين الزوجين، فإن أمامهما ثلاثة خيارات: الشجار، أو تجنُّب موضوع الخلاف، أو حل المشكلة..

فإذا اختار الزوجان الشجار، فسيجدا طاقاتهما كلها موجهة نحو محاولة إثبات مَن كان على حقّ ومن كان على باطل. ويظل بذلك الخلاف باقيًا.

أما إذا اختار الزوجان تجنب الموضوع، فسيظهر الخلاف مرة أخرى، وقد يكون أكثر عمقًا وقوةً.

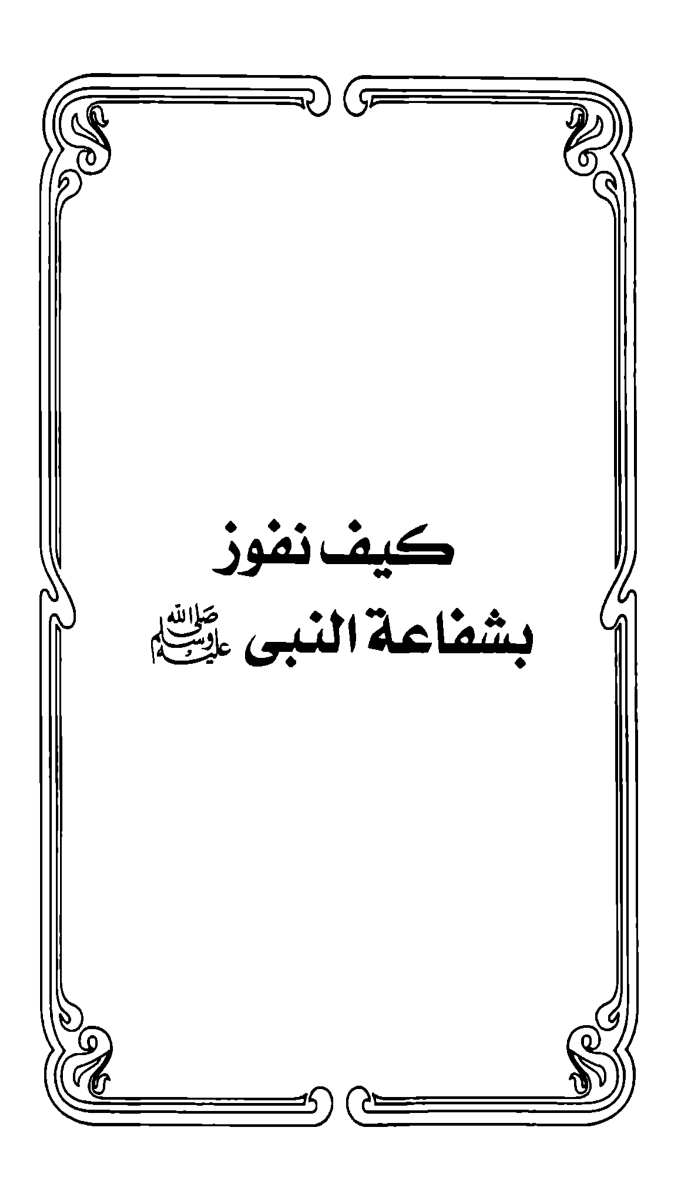
إن اختيار حل المشكلة هو في واقع الأمر البديل الوحيـد الذكي لمعالجة الخلاف.

## \* وأخيرًا:

فإنى أسأل الله (جل وعلا) أن يحفظ بيوت المسلمين وأن يصرف عنهم السوء وأن ينشر الحب والمودة والرحمة في بيوت المسلمين.

\* \* \*

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# 

وها نحن نتخيل مرة أخرى أننا نسير فى شوارع المدينة المنورة التى لطالما سار فيها النبى عَلَيْكُمْ وأصحابه. . ولطالما تشرفت تلك البقعة المباركة بوجودهم.

وها نحن نتجه مباشرة إلى بيت النبى عَيْنِ الذي هو أعظم بيت في الكون كله رغم بساطته وتواضعه - لنسعد برؤية النبى عَيْمَا في ونستانس بمجالسته وترتوى قلوبنا بكلامه العذب الطيب.

فلما طرقنا الباب فتح لنا الحبيب المصطفى عَرَاكُ وأذن لنا بالدخول.

فلما دخلنا وجدنا النبى عالي الأحداث العجيبة التى ستحدث للخلائق أهوال يوم القيامة ويصف لهم تلك الأحداث العجيبة التى ستحدث للخلائق يوم القيامة. . . فلما رأى الخوف باديًا على وجوه أصحابه فتح لهم باب الأمل وبدأ يكلمهم عن شفاعته . . وكيف أنه اختبأ تلك الشفاعة لأمته فقال علي الله نبى دعوة مستجابة، فتعجّل كل نبى دعوته، وإنى اختبأت دعوتى شفاعة لأمتى يوم القيامة فهى نائلة إن شاء الله تعالى من مات من أمتى لا يشرك بالله شيئًا» (١).

فتعالوا بنا لنتعايش بقلوبنا وأرواحنا مع شفاعات النبي عائل من الله المناسلة المن

\* \* \*

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٩٩) كتاب الإيمان

## النبى عِن أول شافع وأول مُشفع

عندما يشتد البلاء بالناس في الموقف العظيم ويطول بحث العباد عن اصحاب المنازل العالية ليشفعوا لهم عند ربهم، كي يأتي لفصل الحساب وتخليص الناس من كربات الموقف وأهواله، فيطلبون من أبيهم آدم أن يقوم بهذه المهمة الكبيرة، ويُذكّرونه بفضله وإكرام الله له، فيأبي ويعتذر، ويذكر عصيانه ربه بأكله من الشجرة التي حرّم الله عليه الأكل منها، ويحيلهم إلى نوح أول رسول أرسله الله إلى البشر، الذي سمّاه الله عبداً شكورا، فيأبي ويذكر ما كان منه من تقصير في بعض الأمور تجاه ربه ومولاه، وهكذا يحيلهم إلى من بعده من أولى العزم من الرسل، والآخر يدفعها إلى من بعده، حتى يأتوا الرسول الخاتم: محمد عين الأولون والآخرون، وتظهر به من ذنبه وما تأخر، فيقوم مقامًا يحمده عليه الأولون والأخرون، وتظهر به منزلته العظيمة، ودرجته العالية (۱).

\* قال عَرِّكُمْ : «إذا كان يوم القيامة كنت إمام النبيين وخطيبهم وصاحب شفاعتهم غير فخر ٢١٠ .

وقال عَلَيْكُمْ: ﴿ أَنَا سَيَدُ وَلَدُ آدم يُومِ الْقَيَّامَةُ وَأُولَ مِنْ يَنْشُقَ عَنْهُ الْقَبِرِ وَأُولَ شافع وأول مُشْفَعُ (٣٠٠ ).

وقال عَرَّا اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ ولا آدم يوم القيامة ولا فخر وبيدى لواء الحمد ولا فخر وما من نبى يومئذ آدم فمن سواه إلا تحت لوائى وأنا أول شافع وأول مشفَّع ولا فخر ا(٤).

<sup>(</sup>١) القيامة الكيرى/ د. عمر الأشقر (ص: ١٧٣).

 <sup>(</sup>۲) حسن: رواه الترمـذى (٣٦١٣) كتاب المناقب، وابن ماجـه (٤٣١٤) كتاب الزهد، وحبـنه العــلامة
 الألبانى رحمه الله فى صحيح الجامع (٧٨١).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٢٢٧٨) كتاب الفضائل.

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه الترمذي (٣١٤٨) كتباب تفسير القرآن، وابن ماجه (٤٣٠٨) كتباب الزهد، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع"(١٤٦٨).

ولما كان ذكر مناقب النفس إنما يُذكر افتخارًا في الغالب أراد النبي عَيْمَا اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَ

## النبى والله يختبئ دعوته شفاعة لأمته

قال تعالى: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِيمٌ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بالْمُؤْمنينَ رَءُوفٌ رُحِيمٌ ﴾ (١) :

فها هو الحبيب عَرْبُكُم يختبئ دعوته شفاعة لامته.

قال رسول الله عِيَّا الله عَيْمُ الله عَلَمُ نبى دعوة مستجابة، فتعجَّل كل نبى دعوته، وإنى اختبأت دعوتى شفاعة لأمتى يوم القيامة فهى نائلة إن شاء الله تعالى من مات من أمتى لا يشرك بالله شيئًا (٢).

وعن عبد الله بن عمرو وله أن النبى على الله قول الله عز وجل فى إبراهيم: ﴿ رَبِ إِنَّهُ مَنَى وَمَنْ عَصَانِى فَإِنَّكَ عَلَمْ الله عَلَمْ وَمَنْ عَصَانِى فَإِنَّكَ عَلَمْ الله عَلَمَ عَلَمَ الله عَلَمَ عَلَمُ عَلَمُ الله عَلَمَ عَلَمُ الله عَلَمَ عَلَمُ الله عَلَمَ عَلَمُ الله عَلمَ عَلَمُ الله عَلمَ عَلَمُ الله عَلمَ عَلمَ الله عَلمَ عَلمُ الله عَلمَ الله عَلمَ عَلمَ الله عَلمَ عَلمَ الله عَلمَ عَلمَ الله عَلمَ الله عَلمَ الله عَلمَ عَلمَ عَلمَ الله عَلمَ عَمْ عَلمُ عَ

**T** 

<sup>(</sup>١) سورة التوبة: الآبة: (١٢٨).

<sup>(</sup>٢) صبحيح: رواه مسلم (١٩٩) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٣) سورة [براهيم: الآية: (٣٦).

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: الآية: (١١٨).

<sup>(</sup>a) صبحيح: رواه مسلم (٢٠٢) كتاب الإيمان.

## شروط الشفاعة

إن الشفاعة الثابتة في الشرع هي التي يتوفر فيها شرطان:

- \_ إذن الله للشافع.
- ـ الرضاعن المشفوع له ...

وتلك الشفاعة لا تكون إلا من بعد إذن الله عز وجل، سواء في ذلك شفاعة نبينا علي وشفاعة من دونه، وذلك الإذن يتعلق بالشافع والمشفوع فيه وبوقت الشفاعة، فليس يشفع إلا من أذن الله له في الشفاعة، وليس له أن يشفع إلا فيمن أذن الله تعالى: ﴿ مَن ذَا يَشْفَعُ عَندَهُ إِلاَ إِذْنهِ ﴾ كما قال تعالى: ﴿ مَن ذَا الله عَندَهُ إِلا إِذْنهِ ﴾ (١) ، ﴿ مَا مِن شَفِعِ إِلا مِنْ بَعْدِ إِذْنهِ ﴾ (١) .

ولذلك فإن والد إبراهيم لما مات كافراً فإن الله لم يقبل شفاعة خليله فيه في ذلك اليوم . . . . . روى البخارى في صحيحه عن أبي هريرة وطفي عن النبي عليه عن النبي عليه عن النبي عليه على وجه آزر قترة وغبرة، فيقول له إبراهيم: ألم أقل لك: لا تعصني عيقول له أبوه: فاليوم لا أعصيك، فيقول له إبراهيم: يارب، إنك وعدتني أن لا تخزني يوم يبعثون، فأى خزى أخزى من أبي الأبعد عقول الله تعالى: إني حرمت الجنة على الكافرين. ثم يقال لإبراهيم: انظر ما تحت قدميك فينظر فإذا هو بذيخ متلطخ، فيؤخذ بقوائمه، فيُلقى في النار (٢٠).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية: (٢٥٥).

<sup>(</sup>٢) سورة يونس: الآية: (٣).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه البخاري (٣٢٥٠) كتاب أحاديث الأنبياء.

# كيف نجمع بين الآيات `` التي تنفي الشفاعة والتي تثبتها؟

نحن نعلم أنه قد وردت آيات نفت الشفاعة مطلقًا وكذلك نفت الشفيع، ووردت أيضًا آيات أثبتت الشفاعة والشفيع.

أما الآيات التي نفت الشفاعة والشفيع، فمنها ما يلي:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمًا لاَ تَجْزِى نَفْسٌ عَن نَفْسٍ شَيْئًا وَلا يُقْبَلُ مَنْهَا عَدْلُ وَلا هُمْ يُنصَرُونَ ﴾ (١).

وقول الله تسارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنفقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ مِن قَبْلِ أَن يَاتِي يَوْمٌ لاَ بَيْعٌ فيه وَلا خُلَّةٌ وَلا شَفَاعَةٌ وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ (٢).

وقوله تعالى: ﴿ وَأَنذُرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشُرُوا إِلَىٰ رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَلَى وَلَا شَفِيعٌ لَعَلَهُمْ يَتَّقُونَ ﴾ (٣) .

وقوله تعالى: ﴿ وَذَرِ الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَهُمْ لَعِبًا وَلَهُوا وَغَرَّتُهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَذَكِرْ بِهِ أَن تُبْسَلَ نَفْسٌ بِمَا كَسَبَتْ لَيْسَ لَهَا مِن دُونِ اللّهِ وَلِي وَلا شَفِيعٌ وَإِن تَعْدَلْ كُلَّ عَدْلَ لاَ يُونَ تُبْسَلَ نَفْسٌ بِمَا كَلَّ عَدْلَ لاَ عُرْضَا مَنْ حَمِيمٍ وَعَذَابٌ الدِينَ أَبْسِلُوا بِمَا كَسَبُوا لَهُمْ شَرَابٌ مِنْ حَمِيمٍ وَعَذَابٌ الدِينَ أَبْسِلُوا بِمَا كَسَبُوا لَهُمْ شَرَابٌ مِنْ حَمِيمٍ وَعَذَابٌ الدِينَ أَبْسِلُوا بِمَا كَانُوا يَكُفُرُونَ ﴾ (١) .

وقوله تعالى: ﴿ وَأَنْدُرْهُمْ يَوْمَ الآزِفَةِ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ كَاظِمِينَ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمِ وَلا شَفِيعِ يُطَاعُ ﴾ (٥)

\* أما الآيات التي أثبتت فيها الشفاعة والشفيع، فمنها ما يلي:

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية: (٤٨).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية (٢٥٤).

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام: الآية: (٥١).

<sup>(</sup>٤) سورة الانعام: الآية: (٧٠).

<sup>(</sup>۵) سورة غافر: الآية: (۱۸).

قوله تعالى: ﴿ مَن ذَا الَّذِى يَشْفُعُ عِندَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾ (١) ،

وقوله تعالى: ﴿ مَا مِن شَفِيعِ إِلاَّ مِنْ بَعُدِ إِذْنِهِ ﴾ (٢).

وقال تعالى: ﴿ وَقَالُوا اتَّخَذَ الرُّحْمَنُ وَلَدًا سُبْحَانَهُ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ آ لَا يَسْفُونَ إِلاَ يَسْفُونَ إِلاَ يَسْفُعُونَ إِلاَّ يَسْفُعُونَ إِلاَّ يَسْفُعُونَ إِلاَّ لِمَن ارْتَضَىٰ وَهُم مِنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴾ (٣).

وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَعُذَ لاَ تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إلاَّ مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلاً ١٠٠٠ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلا يُحِيطُونَ بِهِ عَلْمًا ﴾ (٥).

وقوله تسعالى: ﴿ وَلَا يَمْلِكُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ الشُّفَاعَةَ إِلاَّ مَن شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (٠).

وقوله تعالى: ﴿ وَكُم مِن مُلَك فِي السَّمَوَاتِ لا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلاَّ مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللَّهُ لَمَن يَشَاءُ وَيَرْضَى ﴾ (٦) .

وكل هذه الآيات أثبتت الشفاعة بقيود.

وكما هو معلوم أن كتاب الله ليس بين آياته تضارب إذ قال الله: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلاقًا كَثِيرًا ﴾ (٧) فالجمع بين ما ذُكر من الآيات التي نفت الشفاعة والآيات التي أثبتتها يتم ويتضح بالآتي:

اولا: لا بد أن يُعلَم أن أمر الشفاعة كله موكول إلى الله تبارك وتعالى لقولة عز وجل: ﴿ قُل لِلَّهِ الشُّفَاعَةُ جَمِيعًا ﴾ (٨).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية: (٢٥٥).

<sup>(</sup>٣) سورة يونس: الآية: (٣).

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياه: الآيات: (٢٦-٢٨).

<sup>(1)</sup> سورة طه: الآيتان: (١٠٩-١١٠).

<sup>(</sup>٥) سورة الزخرف: الآية: (٨٦).

<sup>(</sup>٢) سورة النجم: الآية: (٢٦).

<sup>(</sup>٧) سورة النساء: الآية: (٨٢).

<sup>(</sup>٨) سورة الزمر: الآية: (٤٤).

الله تبارك وتعالى: ﴿ مُفَاعَهُ فَى كَافُرُ (!) لقولِ الله تبارك وتعالى: ﴿ مَا لِلطَّالِمِينَ مِنْ حَميم وَلا شَفيع يُطَاعُ ﴾ (٢).

ولقول الكافرين: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ ۞ وَلا صَدِيقٍ حَمِيمٍ ﴾ (٣) .

وفى الصحيح من حديث أبى هريرة المظه عن النبى عَلَيْهِم قال: "يلقى إبراهيم أباه فيقول: يا رب إنك وعدتنى أن لا تخزنى يوم يبعثون فيقول الله عز وجل: إنى حرمت الحنة على الكافرين (١٤).

ثَالثًا: أن الشافع لا يشفع إلا بإذن الله، وذلك لقول تعالى: ﴿ مَن ذَا الَّذِي يَشْفُعُ عِندُهُ إِلاّ بِإِذْنِهِ ﴾ (٥) .

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُم مَاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُوا أَسَاطِيرُ الأَوْلِينَ ١٦ لِيَحْمِلُوا أُوزَارِهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَمَنْ أُوزَارِ الدينَ يُضِلُونَهُم بغَيْر عَلْمِ أَلا سَاءَ مَا يَزِرُونَ ﴾ سورة النحل: الآيتان: (٢٤، ٢٥).

فأبو طالب كان كافرًا لكنه لم يكن داعيًا إلى الكفر بل كان منافحًا عن رسول الله عِنْ الله عَنْ الل

لكن صراحة حديث رمسول الله عَيْمَا عَيْمَا عَلَيْهُم حيث قال: •ولولا أنا... • أقوى من هذا المفهوم، والله تعالى أعلم.

(٢) سورة غافر: الآية: (١٨).

(٣) سورة الشعراء: الآيتان: (١٠٠، ١٠١).

(1) أخرجه البخاري (٤٧٦٩) كتاب تفسير القرآن.

**(۵)** سورة البقرة: الآية: (۲۵۵).

رابعًا: أن الشافع لا يشفع إلا فيمن ارتضاه الله سبحانه وتعالى: لقوله عز وجل: ﴿ وَلا يَشْفَعُونَ إِلاَ لِمَنِ ارْتَضَى ﴾ (١).

خامسًا: أن الأصنام والشمس والقمر وسائر المعبودات لا تشفع لعابديها، قال الله تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ مَا لا يَضُرُهُمْ وَلا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَوُلاءِ شُفَعَالُنَا عندَ اللهِ قُل أَتُبَيُّونَ اللّهَ بِمَا لا يَعْلَمُ فِي السَّمَوَاتِ وَلا فِي الأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (٢).

وقال تعالى: ﴿ وَلَا يَمْلِكُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ الشُّفَاعَةَ إِلاَّ مَن شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (٣).

وقال تعالى: ﴿ يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِى لأَجَلِ مُسَمِّى ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُكُمْ لَهُ الْمُلْكُ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَمْلكُونَ مَن قَطْمِيرِ ١٠ إِن تَدْعُوهُمْ لا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقَيَامَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلا يُنبَّئِكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾ (٤)(٥).

## أنواع الشفاعات

الشفاعات على وجه الإجمال تنقسم إلى ثلاثة أنواع وهي:

\* شفاعات في الآخرة.

\* شفاعات يشفعها أقوام أحياء لقوم قد ماتوا.

\* شفاعات بين أهل الدنيا في دنياهم.

أما على وجه التفصيل فبالنسبة لشفاعات الآخرة فنذكر منها الآتى:

النوع الأول: الشفاعة الأولى، وهي العظمي، الخاصة بنبينا عَلِيْكُمْ من

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء: الآية: (٢٨).

<sup>(</sup>٣) سورة يونس: الآية: (١٨).

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف: الآية: (٨٦).

<sup>(</sup>١) سورة فاطر: الآيتان: (١٣، ١٤).

 <sup>(</sup>a) الشفاعة/ للشيخ مصطفى العدوى (ص: ٦-١٠).

بيلن سائر إخوانه من الأنبياء والمرسلين، صلوات الله عليهم أجمعين. ﴿ - -مُ فَعُنَ أَبِي هُمُويُوهُ وَلِيْنِينَ قَالَ: أَتِي رَسُولَ اللَّهُ عَلَيْنِكُمُ بِلَّحَمَّ، فَـدُفع إليه منها الذراع، وكانت تُعجبه، فنهس منها نهسة، ثم قال: «أنا سيد الناس يوم القيامة، وهل تدرون لم ذلك؟ يجمع الله الأولين والآخرين في صعيد واحد، فيقول بعض الناس لبعض: ألا ترون إلى ما أنتم فيه؟ ألا ترون إلى ما قد بلغكم؟ ألا تنظرون من يشفع لكم إلى ربكم؟ فيقول بعض الناس لبعض: أبوكم آدم، فيأتون آدم، فيقولون: يا آدم، أنت أبو البشر، فاشفع لنا إلى ربك، ألا ترى إلى ما نحن فيه؟ ألا ترى ما قد بلغنا؟ فيقول آدم: إن ربى قد غضب اليوم غضبًا لم يغضب قبله مثله، ولن يغضب بعده مثله، وإنه نهاني عن الشجرة فعصيته، نفسي، نفسي نفسي نفسي، اذهبوا إلى غيري، اذهبوا إلى نوح، فيأتون نوحًا، فيقولون: يا نوح، أنت أول الرسل إلى أهل الأرض، وسمَّاك الله عبداً شكوراً، فاشفع لنا إلى ربك، ألا ترى إلى ما نحن فيه؟ ألا ترى ما قد بلغنا؟ فيقول نوح: إن ربى قد غضب اليوم غضبًا لم يغضب قبله مثله، ولن يغضب بعده مثله، وإنه كانت لى دعوة دعوت بها على قومي، نفسى نفسى نفسى نفسي، اذهبوا إلى غيرى، اذهبوا إلى إبراهيم، فيأتون إبراهيم، فيقولون: يا إبراهيم، أنت نبي الله وخليله من أهل الأرض، ألا ترى إلى ما نحن فيه؟ ألا ترى مـا قد بلغنا؟ فيقول: إن ربى قد غضب اليوم غضبًا لم يغضب قبله مثله، ولن يغضب بعده مثله، وذكر كذُّباته، نفسي نفسي نفسي نفسي، اذهبوا إلى غيري، اذهبوا إلى موسى، فيأتون موسى: فيقولون: يا موسى، أنت رسول الله، اصطفاك الله برسالاته وبتكليمه على الناس، اشفع لنا إلى ربك، ألا ترى ما نحن فيه؟ ألا ترى ما قد بلغنا؟ فيقول لهم موسى: إن ربى قد غضب اليوم غضبًا لم يغضب قبله مثله، ولن يغضب بعده مثله، وإنى قتلت نفسًا لم أومر بقتلها، نفسى نفسى نفسى نفسى، اذهبوا إلى غيرى، اذهبوا إلى عيسى، فيأتون عيسى، فيقولون: يا عيسى أنت رسول الله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، وكلّمت الناس في المهد، فاشفع لنا إلى ربك، ألا ترى ما قد بلغنا؟ فيقول لهم عيسى: إن ربى قد غضب اليوم غضبًا لم يغضب قبله مثله، ولن يغضب بعده مثله، ولم يذكر له ذنبًا، اذهبوا إلى غيرى، اذهبوا إلى محمد عين أن أن أنه أنه وما الله، وخاتم الأنبياء، غفر الله لك ذنبك، ما تقدم منه وما تأخر، فاشفع لنا إلى ربك، ألا ترى إلى ما نحن فيه؟ ألا ترى ما قد بلغنا؟ فأقوم، فأتى عحامده وحسن الناء عليه شيئًا لم يفتحه على أحد قبلى، فيقال: يا محمد، ارفع محامده وحسن الناء عليه شيئًا لم يفتحه على أحد قبلى، فيقال: يا محمد، ارفع راسك، سل تُعطَه، اشفع تُشفع ، فاقول: يا رب أمنى أمنى، يا رب أمنى أمنى، يارب أمنى أمنى، فيقول: أدخل من أمنك من لا حساب عليه من الباب الأيمن من أبواب الجنة، وهم شركاء الناس فيما سواه من الأبواب، ثم قال: واللى نفسى بيده، لما بين مصراعين من مصاريع الجنة كما بين مكة وهجر، أو كما بين مكة ويُعبر، أو كما بين

النوع الشانى والشالث من الشفاعة، شفاعته عَلَيْكُم في أقوام قد تساوت حسناتهم وسيئاتهم، فيشفع فيهم ليدخلوا الجنة، وفي أقوام آخرين قد أمر بهم إلى النار، أن لا يدخلوها.

النوع الرابع، شفاعته عَرِّاتُهُم في رفع درجات من يدخل الجنة فيها فوق ما كان يقتضيه ثواب أعمالهم. وقد وافقت المعتزلة هذه الشفاعة خاصة، وخالفوا فيما عداها من المقامات، مع تواتر الأحاديث فيها.

النوع الخامس الشفاعة في أقوام أن يدخلوا الجنة بغير حساب،

<sup>(</sup>١) متفق عليه:رواه البخارى (٤٧١٢) كتاب تفسير القرآن، ومسلم (١٩٤) كتاب الإيمان.

ويَحْسُن أَن يُستشهد لهذا النوع بحديث عكاشة بن محصن، حين دعا له رسول الله عَيْنِ أَن يجعله من السبعين الفا الذين يدخلون الجنة بغير حساب، . . . والحديث مُخرَّج في الصحيحين.

م قال مراكاتها: «وعدنى ربى أن يُدخل الجنة من أمتى سبعين الفا بلا حساب عليهم ولا عداب مع كل ألف سبعون ألفاً وثلاث حثيات من حثيات ربى»(١).

\* وقال عَنْ الله الله الشفاعة لأمتى فقال: لك سبعون ألفًا يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب. قلت: رب زدنى فحثا لى بيديه مرتين وعن يمينه وعن شماله (۲).

\* وعن أبى هريرة رائع أنه قال: سمعت رسول الله علين يقول: «يدخل الجنة من أمنى زُمرة هم سبعون ألفا تُضىء وجوههم إضاءة القمر ليلة البدر...» وقال أبو هريرة: فقام عكاشة بن محصن الأسدى يرفع نَمِرة عليه فقال: يا رسول الله ادع الله أن يجعلنى منهم قال: «اللهم اجعله منهم».

- وفي رواية أنه عِنْ قسال: «أنت منهم» - ثم قيام رجل من الأنصار فيقال: «سبقك بها فيقال: «سبقك بها عكَّاشة»(٣).

النوع السادس الشفاعة في تخفيف العذاب عمَّن يستحقه، كشفاعته في عمه أبي طالب أن يخفف عنه عذابه، ثم قال القرطبي في «التذكرة» بعد ذكر هذا النوع: «فإن قيل: فقد قال تعالى: ﴿فَمَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ ﴾ (٤): قيل له: لا تنفعه في الخروج من النار، كما تنفع عصاة

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الترمذي (۲٤٣٧) كتاب صفة القيامة والرقائق والورع، وابن ماجــه (٤٢٨٦) كتاب الزهد، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٧١١١).

 <sup>(</sup>۲) صحيح: أخرجه هناد (۱/ ۱۳۵)، رقم ۱۷۸)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (۲۰۹۰).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٦٥٤٢) كتاب الرقاق، ومسلم (٢١٦) كتاب الإيمان.

<sup>(1)</sup> سورة المدثر: الآية: (٤٨).

الموحدين، الذين يُخرَجون منها ويدخلون الجنة . الله

النوع السابع، شفاعته عِيْكُ في استفتاح باب الجنة.

فعن أنس قبال: قال عَلَيْكُم : «أنا أول الناس يشفع في الجنة، وأنا أكشر الأنبياء تبعًا» (١)، . . . وعن أنس بن مبالك قال: قال رسول الله عَلَيْكُم : «آتي باب الجنة يوم القيامة فأستفتح، فيقول الخازن: من أنت؟ فأقول محمد، فيقول بك أمرت لا أفتح لأحد قبلك».

وقال على المجتمع الله الناس يوم القيامة، فيقوم المؤمنون حين تُزلَف لهم الجنة، فيأتون آدم، فيقولون يا أبانا! استفتح لنا الجنة ، فيقول: وهل أخرجكم من الجنة إلا خطيئة أبيكم آدم، لست بصاحب ذلك، اذهبوا إلى ابنى إبراهيم خليل الله، في قبول إبراهيم، لست بصاحب ذلك؛ إنما كنت خليلاً من وراء وراء، الله، في قبول إبراهيم، لست بصاحب ذلك؛ إنما كنت خليلاً من وراء وراء، احمدوا إلى موسى الذى كلّمه الله تكليمًا، فيأتون موسى، فيقول: لست بصاحب ذلك، ذهبوا إلى عيسى كلمة الله وروحه، فيقول عيسى لست بصاحب ذلك، اذهبوا إلى محمد، فيأتون محمدًا، فيقوم فيؤذذ له، وتُرسَل الأمانة والرَّحِم، فتقومان جَنبَتَى الصراط يعينًا وشمالاً، فيمر أولكم كالبرق، ثم كمر الربح، ثم كمر الطير وشد الرجال، تجرى بهم أعمالهم، ونبيكم قائم على الصراط يقول: يارب سلم سلم، حتى تعجز أعمال العباد، وحتى يجىء الرجل فلا يستطيع بارب سلم سلم، حتى تعجز أعمال العباد، وحتى يجىء الرجل فلا يستطيع السير إلا زحفًا، وفي حافتى الصراط كلاليب معلقة، مأمورة، تأخذ من أمرت بأخذه... فمخدوش ناج، ومكدوس في النار» (٢٨٣).

وأما النوع الشامن، فقد قال صاحب معارج القبول رحمه الله: «هي شفاعته عَرَّا في أقوام ماتوا على دين الإسلام وأوبقتهم كثرة الآثام فيشفع

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٩٦) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (١٩٥) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٣) شرح العقيدة الطحاوية صـ ٢٢٩: ٢٢٣ ، بتصرف.

لهم النبى عَلَيْ البخرجوا من النار ويدخلوا الجنة فهذه الشفاعة حقّ يؤمن بها أهل السنة والجماعة، كما آمن بها الصحابة رضوان الله تعالى عليهم ودرج على الإيمان بذلك التابعون لهم بإحسان رضى الله عنهم ورضوا عنه، وأنكرها في عصر التابعين عنه، وأنكرها في عصر التابعين (المعتزلة)، وقالوا بخلود من دخل النار من عُصاة الموحدين الذين يشهدون أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ويشهدون أن محمداً عبده ورسوله ويقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة ويصومون رمضان ويحجون البيت الحرام ويسالون الله الجنة ويستعيذون به من النار في كل صلاة ودعاء، غير أنهم ماتوا مُصرين على معصية عملية عالمين بتحريمها معتقدين مؤمنين بما وقارون، فجحدوا قول الله عز وجل: ﴿ أَمْ نَجْعُلُ الّذِينَ آمنُوا وَعَملُوا الصَّالِحات مَوا وَوله عز وجل: ﴿ أَمْ نَجْعُلُ اللّذِينَ آمنُوا وَعَملُوا الصَّالِحات مَوا وَوله عز وجل: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ اللّذِينَ آمنُوا وَعَملُوا الصَّالِحات سَواءً مُحسِبَ اللّذِينَ آجْدُوا الصَّالِحات سَواءً مُحسِبَ اللّذِينَ آجَدُوا الصَّالِحات سَواءً مُحسِبَ اللّذِينَ آجَدُوا الصَّالِحات سَواءً مُحسِبَ اللّذِينَ آجَدُون الكُمْ كَيفَ تَحْكُمُونَ ﴾ (١)، وقوله تعالى: ﴿ أَفَتَجُعَلُ الْمُسْلِمِينَ مَعْدَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ (١)، وقوله تعالى: ﴿ أَفَتَجُعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴿ اللّذِينَ آجَعُلُ الْمُسْلَمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴿ الْمُسْلَمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴿ الْمُسْلَمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴿ الْمُسْلَمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴿ الْمُسْلِعِينَ اللّذِينَ الْمُحْرِمِينَ ﴿ اللّهَ عَلَوْدُونَ ﴾ (٢)، وقوله تعالى: ﴿ أَفَتَجُعَلُ الْمُسْلَمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴿ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَالَهُ اللّهُ اللّهُ عَلَالًى اللّهُ عَلَا السَّلَعِينَ اللّهُ اللّهُ عَلَالَهُ اللّهُ اللّهُ عَلَالَهُ اللّهُ عَلَالًا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

\* قَالَ عَرِيْكَ، فيتولون: لو القيامة، فيهتمّون لذلك، فيقولون: لو استشفعنا على ربّنا، فأراحنا من مكاننا هذا، فيأتون آدم، فيقولون: يا آدم ا أنت أبو البشر، خلقك الله بيده، وأسجد لك ملائكته، وعلّمك أسماء كلّ شيء، فاشفع لنا عند ربّك، حتى يُريحنا من مكاننا هذا، فيقول لهم آدم: لست هُناكم، ويذكر ذنبه الذي أصابه، فيستحى ربه عز وجل من ذلك، ويقول: ولكن اثنوا نوحًا، فإنه أول رسول بعثه الله إلى أهل الأرض، فيأتون نوحًا، فيقول: لست هناكم وأول رسول بعثه الله إلى أهل الأرض، فيأتون نوحًا، فيقول: لست هناكم -

<sup>(</sup>١) سورة ص: الآية: (٢٨).

<sup>(</sup>٢) سورة الجائية: الآية: (٢١).

<sup>(</sup>٣) سورة القلم: الآيتان: (٣٦:٢٥).

ويذكر لهم خطيئة سؤاله ربّه ما ليس له به علمٌ، فيستحى ربّه من ذلك \_ ولكن ائتوا إبراهيم خليل الرحمن، فيأتونهُ، فيقولُ: لستُ هناكم، ولكن ائتوا موسى عبداً كلُّمه الله، وأعطاهُ التوراة، فيأنون موسى، فيقول: لست هناكم ـ ويذكر لهم النَّفسَ التي تَتَلَ بغير نفس، فيستحي ربَّهُ من ذلك \_ ولكن اثتوا عيسى عبد الله ورسوله، وكلمَتَهُ وَرُوحَـهُ، فيأتون عيسى، فيـقول لهم: لست هناكم، ولكن اثتوا محمداً عبداً غُفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر،... فأقوم، فأمشى بين سماطين من المؤمنيـن، حتى أستأذنَ على ربِّي، فيُـؤذنُ لي، فإذا رأيتُ ربي وقعتُ ساجدًا لربِّي تبارك وتعالى، فيدَعنى ما شاء أن يَدَعنى، ثم يقول: ارفع محمدٌ. قُل: يُسمَع، وسَلْ تُعْطَهُ، واشفَع تُشفَّع، فأرفعُ رأسي، فأحْمدُهُ بتحميد يُعلمنيه، ثم أشفع فيحُدُّ لي حدًّا فأدخلهم الجنة ثم أعود إليه الثانية، فإذا رأيت ربي وقعت ساجداً لربى تبارك وتعالى، فيدعنى ما شاء الله أن يدعنى، ثم يقول: ارفع محمَّدا قل يُسمع، وسكل تُعطه، واشفع تشفّع، فأرفع رأسي، فأحمده بتحميد يُعلمنيه، ثم أشفعُ، فيَحُدُّ لي حدًّا، فأدخلهم الجنة، ثم أعود الثالثة، فإذا رأيت ربي تبارك وتعالى، وقعت ساجداً لربِّي، فيدعني ما شاء أن يَدَعني، ثم يقول: ارفع محمَّدُ! قل: يُسمع، وسَلْ تُعطَّه، واشفع تُشفّع، فبإذا رفعت رأسي، فأحمَـدُهُ بتحميد يعلِّمنيه، ثم أشفع، فيحُدَّ لي حدًّا، فأدخلُهُم الجنة، ثم أعود الرابعة فأقول: ياربِّ! مَا بقى إلا من حَبَّسَهُ القرآن، فيُخرجُ من النار من قال: لا إله إلا الله، وكان في قلبه من الخيرِ ما يَزنُ شعيرةً، ثم يُخرجُ من النار من قال: لا إله إلا الله، وكان في قلبه من الخير ما يَزنُ بُرَّةً، ثم يُخرِجُ من النار من قبال: لا إله إلا الله، وكان في قلبه من الخير ما يَزنُ ذرَّةً ا(!).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٧٤١٠) كتاب التوحيد، ومسلم (١٩٣) كتاب الإيمان.

#### شفاعة اللانكة

قال عرب العباد وأراد أن يُخرج برحمته من أراد من أهل النار أمر الملائكة أن القضاء بين العباد وأراد أن يُخرج برحمته من أراد من أهل النار أمر الملائكة أن يُخرجوا من النار من كان لا يشرك بالله شيئًا عمن أراد الله تعالى أن يرحمه عمن يشهد أن لا إله إلا الله فيعرفونهم في النار بأثر السجود تأكل النار من ابن آدم إلا أثر السجود، حرم الله على النار أن تأكل أثر السجود، فيخرجون من النار قد أمتُحشوا - صاروا كالفحم من الاحتراق - فيصب عليهم ماء الحياة فينبتون تحته كما تنبت الحبة في حميل السيل، ثم يفرغ الله تعالى من القضاء بين العباد ويقى رجل مُقبل بوجهه على النار هو آخر أهل النار دخولاً الجنة ... ا (١).

# إسالت الشبات شفاعة المؤمنين الم

إنْ صُحبة أهل الإيمان تُثمر لك الخير كله في الدنيا والآخرة.

فأما فى الدنيا: فإنه يُذكرك بالله ويعينك على طاعته وينصرك إذا كنت فى حاجـة إلى النُصرة ويبذل لك كل ما يستطيع من أجل أن يُدخل عليك السرور والسعادة.

وفي الآخرة يشفع لك عند الله (عز وجل).

قال تعالى: ﴿ الْأَخِلاَءُ يَوْمَئِذُ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُو ۚ إِلاَّ الْمُتَّقِينَ ﴾ (٢) ولذلك فعلينا أن نتعاهد من الآن على أنه من أذن الله له بالشفاعة يوم القيامة أن يشفع لإخوانه المؤمنين.

قال عَيْنِ مُوضِحًا هذا المشهد المهيب من مشاهد يوم القيامة \_ عندما يشفع المؤمنون لإخوانهم: «... ثم يُضرب الجسرُ على جهنّم، وتحلُّ الشفاعة،

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٧٤٣٨) كتاب التوحيد، ومسلم (١٨٢) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف: الآية: (٦٧).

نذر فيها خدًا» (١).

# شفاعة أرحم الراحمين

قال ﴿ اللهِ عَالَى خَلَقَ الرحمة يومُ خلقها مائـةَ رحمة، فـأمسكَ عندهُ تسعًا وتسعينَ رحمةً، وأرسل في خلقه كلهمْ رحمةً واحدةً، فلو يعلمُ الكافرُ بكُلِّ الذي عندَ الله منَ الرحمة لم يياس منَ الجنة، ولو يعلمُ المؤمنَ بالذي عند الله من العذاب لم يأمن من النار ١(٢).

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخارى (٤٧٣٠) كتاب تفسير القرآن، ومسلم (١٨٣) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٣) متفق هليه: رواه البخاري (٦٤٦٩) كتاب الرقاق، ومسلم (٢٧٥٢) كتاب التوبة.

وقال عَرَّا الله خلق مائة رحمة، فبثَّ بينَ خلقه رحَمة واحدة، فهُم يتراحمون بها، وادَّخرَ عنْدهُ لأوليائه تسعة وتُسعين (١١).

وقال عَلَيْكُمْ: إِنَّ الله تعالى خلقَ يومَ خلقَ السَّمواتِ والأرض مائةَ رحمة، كلُّ رحمة طباقُ ما بين السماء والأرض، فجعل منها في الأرض رحمة، فبها تعطفُ الوالدة على ولدها، والوحشُ والطيرُ بعضُها على بعض، وأخَّر تسمَّا وتسَعين، فإذا كانَ يومُ القيامة أكملَها بهذه الرحمة (١).

\* فمن هذه الرحمات العظيمة لرب الأرض والسماوات أنه لا يأذن بشفاعة الأنبياء والملائكة والمؤمنين فحسب بل يقبض قبضة من النار ليُخرج قومًا من النار ل يعلم عددهم إلا الله فيدخلهم الجنة . . . ولا يعلم أحدٌ من الخلق قدر قبضة الخالق (جل وعلا) فقد قال تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَة يَوْمَ الْقَيَامَة وَالسَّمَوَاتُ مَطُويًاتٌ بيمينه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمًا يُشْرَكُونَ ﴾ (٣) .

قال عَرِيْكُمْ : ق... فيقول الله: شفعت الملائكة، وشفع النبيُّون، وشفع المؤمنون، ولم يبق إلا أرحمُ الرَّاحمين، فيقبضُ قبضةً من النار، فيُخرج منها قومًا لم يعملوا خيرًا قطّ، قد عادوا حُممًا، فيُلقيهم في نهر في أفواه الجنة يقالُ له: نهرُ الحياة، فيخرجون كما تخرُجُ الحبَّة في حميل السيّل، ألا ترونها تكونُ إلى الحجر أو الشجر، ما يكونُ الى الشمس أصيفر وأخيضر، وما يكونُ منها إلى الظل يكُونُ أبيض، فيخرجون كاللُّؤلؤ، في رقابهم الخواتيم، يعرفُهم أهلُ الجنة: هؤلاء عُتقاءُ الله من النار، الذينَ أدخلهُم الجنة بغير عمل عملوه، ولا خير قدَّموه، ثم يقولُ: ادخُلُوا الجنة فَما رأيتموهُ فهو لكم، فيقولون: ربَّنا أعطيتنا ما لم تُعط أحداً من العالمين، فيقول: يا ربَّنا أي شيء أفضلُ من العالمين، فيقول: لكم عندى أفضل من هذا؟ فيقولون: يا ربَّنا أي شيء أفضلُ من العالمين، فيقول: لكم عندى أفضل من هذا؟ فيقولون: يا ربَّنا أي شيء أفضلُ

 <sup>(</sup>۱) صحیح: رواه الطبرانی فی الکبیر (۱۹/۱۹) عن معاویة بن حیدة وصححه الالبانی رحمه الله فی
 صحیح الجامع (۱۷۲۱).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٧٥٣) كتاب التوبة.

 <sup>(</sup>٣) سورة الزمر: الآية: (٦٧).

## وهناك شفاعات أخرى

## \* فالقرآن بشفع وخاصة البقرة وآل عمران

أخرج مسلم رحمه الله تعالى فى «صحيحه» من حديث أبى أمامة الباهلى ولي في قال: سمعت رسول الله علي الله علي القراء والقرآن فإنه يأتى يوم القيامة شفيعًا لأصحابه اقراء والزهراوين البقرة وسورة آل عمران فإنهما تأتيان يوم القيامة كأنهما غمامتان (٣) أو كأنهما غيايتان أو كأنهما فرقان (٤) من طير صواف تُحاجان عن أصحابهما، اقراء واسورة البقرة فإنَّ أَخْلُها بركة وتركها حسرة ولا تستطيعها البطلة (٥) » (١).

#### \* وشفاعة الآباء للأبناء مستندها:

قول الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَّتُهُم بِإِيمَانَ ٱلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَمَا أَتَنَاهُم مِنْ عَمَلِهِم مِن شَيْءٍ كُلُّ امْرِئ بِمَا كَسَبَ رَهِينٌ ﴾ (٧).

## \* وشفاعة الأبناء للآباء مستندها:

ما أخرجه مسلم (^) من طريق أبى حسان قال: قلت لأبى هريرة إنه قد مات لـى ابنان فما أنت مُحدِّثى عن رسول الله عليَّكِ بحديث تطيب به أنفسنا عن موتانا؟ قال: نعم اصغارهم دعاميص الجنة يتلقى أحدهم أباه

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٦٥٤٩) كتاب الرقاق، ومسلم (١٨٣) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٣)كتاب (رحلة إلى الدار الآخرة) / للمصنف (ص: ٤٣١-٤٣١).

<sup>(</sup>٣)المراد: سحابتان.

 <sup>(</sup>٤) الفرق هو الجماعة أو القطعة .

<sup>(</sup>٥)البطلة هم السحرة.

<sup>(</sup>٢) صحيح:رواه مسلم (٨٠٤) كتاب صلاة المسافرين وقصرها.

<sup>(</sup>٧)سورة الطور: الآية: (٢١).

<sup>(</sup>٨) صحيح:رواه مسلم (٢٦٣٥) كتاب البر والصلة والآداب.

ار قال: أبويه فيأخذ بثويه أو قال بيده كما آخذ أنا بصنفة ثويك هذا، فلا يتناهى – أو قال: فلا ينتهى – حتى يُدخله الله وأباه الجنة».

وأخرج الإمام أحمد رحمه الله بإسناد حسن من حديث بعض أصحاب النبى عليه وقال للولدان يوم القيامة ادخلوا الجنة قال فيقولون: يا رب حتى يدخل آباؤنا وأمهاتنا قال: فياتون قال: فيقولون! يا رب آباؤنا وأمهاتنا، قال فيقول محبنطئين... ادخلوا الجنة قال: فيقولون: يا رب آباؤنا وأمهاتنا، قال فيقول ادخلوا الجنة أنتم وآباؤكم (١٠).

وعن أبى هريرة خطي قال: قال رسول الله عَيْنِهِم : «إن الله عز وجل ليرفع الدرجة للعبد الصالح فى الجنة فيقول: يا رب أنَّى لى هذه ؟ فيقول: باستغفار ولدك لك المرب المرب المرب أنَّى لى هذه ؟ أنَّى الله عنه ولدك لك المرب المرب أنَّى لى هذه ؟ أنَّى الله المرب أنَّى لى هذه ؟ فيقول المناه ولدك لك المرب أنَّى لى هذه ؟ فيقول المناه ولدك لك المرب أنَّى لى هذه ؟ فيقول المناه المرب أنَّى لى هذه ؟ فيقول المناه المرب أنَّى لى هذه ؟ فيقول المناه المناه المناب المناه الم

#### وشفاعة الشهداء مستندها •

حديث المقدام بن معد يكرب وطف قال: قال رسول الله عالي الله عالي الله عالم الله عالم الله عند الله عند الله ست خصال: يُغفر له في أول دفعة من دمه، ويرى مقعده من الجنة ويُجار من عذاب القبر ويأمن من الفزع الأكبر، ويوضع على رأسه تاج الوقار الياقوتة منه خير من الدنيا وما فيها ويُزوج اثنتين وسبعين زوجة من الحور العين ويشفع في سبعين إنسانًا من أقاريه).

#### \* وها هم أحياء يشفعون لأموات:

أخرج مسلم (٣) من حديث ابن عباس وطف أنه مات ابن له بقديد أو بعسفان فقال: يا كريب انظر ما اجتمع له من الناس، قال: فخرجت فإذا ناس قد اجتمعوا له فأخبرته فقال: تقول هم أربعون؟ قال: نعم قال: أخرجوه، فإنى سمعت رسول الله عين يقول: قما من رجل مسلم يموت

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٤/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٢/ ٩٠٥) بإسناد حسن.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٩٤٨) كتاب الجنائز.

## أسباب سقوط العقوبة عن العصاة

إذا وقع العبد المؤمن في المعصية فإن الله سبحانه وتعالى قد فتح لعباده أبواب رحمته، للخلاص من عقوبة ما يقعون فيه، إذا أخلصوا واتقوا.

فالحسرة كل الحسرة لمن لم يتعرض لتلك الأسباب التي تُسقط عنه العقوية.

هذا وقد استقرأ بعض العلماء الأسباب التي تُسقط العقوبة عن المعاصى في نصوص القرآن والسنة، ونلخص للأخ القارئ ما خلص إليه شارح العقيدة الطحاوية في هذا الموضوع. فقد قال: "إن فاعل السيئات يسقط عنه عقوبة جهنم بنحو عشرة أسباب، عُرفت بالاستقراء من الكتاب والسنة»، ثم ذكر منها ما يلي:

السبب الأول، التوبة فقد قال تعالى: ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقُونَ غَيًّا ۞ إِلاَّ مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَنكَ بَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلا يُظْلَمُونَ شَيْئًا ﴾ (٢).

وقال أيضا: ﴿ إِلاَ الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيَّنُوا فَأُولَئِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا التُّوابُ الرَّحيم ﴾ (٣)،

والتوبة التي تسقط العقوبة هي التوبة النصوح، وهي الخالصة النابعة من القلب، لا المقتصرة على النطق باللسان، . . . . وهي ما يصحبها الندم على

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٩٤٧) كتاب الجنائز

<sup>(</sup>٢) سورة مريم: الآية (٩٥:٦٠).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية:(١٦٠).

ما فات من المعاصى، والعزم على عدم العودة إليها، وعمل الصالحات.

وكون التوبة سببًا لغفران الذنوب، وعدم المؤاخذة بهما مما لا خلاف فيه بين الأمة. وليس شيء يكون سببا لغفران جميع الذنوب إلا التوبة.

قال تعالى: ﴿ قُلْ يَا عَبَادَىَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ إِنَّا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ إِنَّا اللَّهَ يَغْفُرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُو َ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ (١) .

السبب الثانى؛ الاستغفار فقد قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ وَهُمْ وَهُمْ وَهُمْ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفَار فِي معنى التوبة، فإن الاستغفار طلب مغفرة الذنوب التي وقع فيها العبند، وهو ما يدخل في الندم على ما قدَّم الإنسانِ فإن طلب المغفرة عنوان هذا الندم، وتزيد التوبة عن الاستغفار أن في معناها العزم على اجتناب المعاصى في المستقبل.

السبب الثالث، فعل الحسنات.

فقد قال سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّ الْحَسَّنَاتِ يُذْهِبْنَ السِّيَّاتِ ﴾ (٣).

السبب الرابع، الوقوع في المصائب الدنيوية.

لقوله عِيَّا إِنَّهُمَ : «ما يصيب المؤمن من وصب ولا نَصب ولا غم ولا هم ولا حزن حتى الشوكة يشاكها إلا كفَّر الله بها من خطاياه (٤).

واعلم أن تكفير الخطايا يكون بسبب وقوع المعصية نفسها، فإذا صبر المبتلى فاز بثواب جديد فوق تكفير خطاياه، وإن سخط اكتسب إثمًا جديدًا، ويبقى تكفير خطاياه بوقوع المصيبة.

السبب الخامس، عذاب القبر.

السبب السادس، أهوال يوم القيامة وشدائده.

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: الآية: (٥٣).

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال: الآية: (٣٣).

<sup>(</sup>٣)سررة هود: الآية: (١١٤).

<sup>(1)</sup> متفق هليه: رواه البخاري (٦٤٢) كتاب المرضى، ومسلم (٢٥٧٣) كتاب البر والعسلة والأداب.

السبب السابع شفاعة من أذن الله لهم بالشفاعة يوم القيامة.

السبب الثامن، عفو أرحم الراحمين من غير شفاعة.

كما قال تعالى: ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلكَ لَمَن يَشَاءُ ﴾ (١) .

السبب التاسع دعاء المؤمنين واستغفارهم في الحياة وبعد الممات.

السبب العاشر، ما رواه البخارى أن النبى عَلَيْكُم قال: «إذا خلص المؤمنون من النار حُبسوا بقنطرة بين الجنة والنار فيتقاصون مظالم كانت بينهم فى الدنيا حتى إذا نُقُوا وُهذّبوا أذن لهم بدخول الجنة فوالذى نفس محمد بيده لاحدهم بمسكنه فى الجنة أدل منه بمسكنه كان له فى الدنيا (٢).

السبب الحادى عشر ما يُهدَى للعبد المؤمن من ثواب صدقة أو قراءة أو حج أو نحو ذلك. فقد اتفق أهل السنة على أن الأموات من المؤمنين ينتفعون من سعى الأحياء بأمرين:

الأمر الأول، ما تسبب إليه الميت في حياته، لما ثبت عن النبي عليه أنه قال: «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، أو ولد صالح يدعو له أو علم يُنتفع به من بعده (٢).

الأمر الثانى: دعاء المسلمين واستغفارهم والصدقة والحج، واختلفوا فى العبادات البدنية، كالصوم والصلاة وقراءة القرآن والذكر.

فذهب أبو حنيفة وأحمد وجمهور السلف إلى وصولها، والمشهور من مذهب الشافعي ومالك عدم وصولها.

والدليل على انتفاع الميت بأشياء لم يتسبب فيها. قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدُهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ ﴾ (1).

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية: (٤٨).

<sup>(</sup>۲) صحيح: رواه البخارى (۲٤٤٠) كتاب المظالم والغصب.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (١٦٣١) كتاب الوصية.

<sup>(</sup>٤) سورة الحشر: الآية:(١٠).

فأثنى سبحانه وتعالى عليهم باستغفارهم للمؤمنين قبلهم، فدل على انتفاعهم باستغفار الأحياء.

وقد دلَّ على انتفاع الميت بالدعاء إجماع الأمة على الدعاء له في صلاة الجنازة.

والأدعية التى وردت بها السنة فى صلاة الجنازة مستفيضة، وكذلك الدعاء له بعد الدفن. وكان رسول الله عليه يُعلم الصحابة رضوان الله عليهم إذا خرجوا إلى المقابر أن يقولوا: «السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون، نسأل الله لنا ولكم العافية» (١).

ويدل على وصول ثواب الصدقة للميت ما ورد عن عائشة ولينها، أن رجلا أتى النبى علينها أن مقال: يا رسول الله إن أمى افتلتت نفسها ولم توص، وأظنها لو تكلمت تصدقت، أفلها أجر إن تصدقت عنها؟ قال: نعم (٢).

وقد ورد أكثر من حديث في هذا المعني.

ويدل على وصول ثواب الصوم ما ورد في الصحيحين عن عائشة وللها أن رسول الله عليه قال: «من مات وعليه صيام صام عنه وليه» (٣).

ويدل على وصول ثواب الحج ما ورد في صحيح البخارى عن ابن عباس وليك أن امرأة من جُهينة جاءت إلى النبي عليك ، فقالت: إن أمى نذرت أن تحج فلم تحج حتى ماتت، أفاحج عنها؟ قال: تحجى عنها، أرأيت لو كان على أمك دين، أكنت قاضيته؟ اقضوا الله فالله أحق بالوفاء» (1).

<sup>(</sup>١) صحيح:رواه مسلم (٩٧٥) كتاب الجنائز.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٠٠٤) كتاب الزكاة.

<sup>(</sup>٣) متفق هليه:رواه البخاري (١٩٥٢) كتاب الصوم، ومسلم (١١٤٧) كتاب الصيام.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (١٨٥٢) كتاب الحج.

وهذا لا يتناقض مع قوله تعالى: ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴾(١).

وقوله: ﴿ لَهَا مَا كُسَبَتْ ﴾ (٢) ، وقولُه: ﴿ وَلا تَجْزَوْنَ إِلاَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (٣) ، لأن الإنسان بدخول الإسلام وارتباطه بذلك مع إخوانه المسلمين برباط الاخوة الإيمانية وبحسن عشرته وإسداء الخير للناس، وتودّده لهم، يكون ساعيًا في حثّهم على الدعاء له بعد مماته، والاستغفار والترحُّم عليه، وإهداء ثواب الطاعات له. فكان هذا الكسب أثرًا من آثار سعيه. فالقول بانتفاع الميت بما يُهدَى إليه من إخوانه لا يتعارض مع تلك الآيات الكريمات، فإنها آيات مُحكمة تقتضى عدل الله تعالى وتقتضى أنه لا يعاقب أحدٌ بجرم غيره ولا يؤخذ بجريرة غيره وتقتضى أنه لا يفلح أحد إلا بعمله، لينقطع طمعه بعمل آبائه وسلفه ومشايخه.

إلا أنه يجدر بالملاحظة أن هناك بعض العادات والبدع لا تدخل فيسما تقدم. وليس عليها دليل من الشرع ولم يقل بجوازها أحد من العلماء، مثل استئجار قوم يقرؤون القرآن، ويهدونه للميت، فهذا العمل لم يُجزه أحد. وإنما اختلف الفقهاء في جواز الاستئجار على تعليم القرآن. وأما الاستئجار لقراءته وإهدائه للميت، أو الاستئجار لمن يصلى ويصوم ويهدى للميت، فهذا لا خلاف في عدم جوازه. ولكن الذي يدخل فيما سبق يسقتصر على قراءة القرآن وإهدائها للميت تطوعًا بغير أجر(1).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة النجم: الآية: (٣٩).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية: (٢٨٦).

<sup>(</sup>٣) سورة يس: الآية: (٥٤).

<sup>(</sup>٤) شرح العقيدة الطحاوية (ص ٣٢٧: ٣٣٠) . . . . . بتصرف

## الشفاعات الدنيوية

أما الشفاعات الدنيوية فمنها ما هو مشروع، ومنها ما ليس بمشروع بل محرم... قال الله تبارك وتعالى: ﴿ مَن يَشْفَعْ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُن لَهُ نَصِيبٌ مِنْهَا وَمَن يَشْفَعْ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُن لَهُ نَصِيبٌ مِنْهَا وَمَن يَشْفَعْ شَفَاعَةً سَيْنَةً يَكُن لَهُ كَفُلٌ مِنْهَا وَكَانَ اللّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مُقِيتًا ﴾ (١).

وقد حَثَّ رسول الله عَيِّلِ على الشفاعات ما دامت مشروعة وحلالاً ولن تذهب بحقوق قوم، فقد صَعَّ عن رسول الله عَيِّلِ أنه (٢) كان إذا جاءه السائل أو طُلبت إليه حاجة قال: «اشفعوا تؤجروا ويقضى الله على لسان نبيه ما شاء».

وأخرج البخاري (٢٦) من حديث أبن عباس ولي أن زوج بريرة كان عبداً يقال له مُغيث كأنى أنظر إليه يطوف خلفها يبكى ودموعه تسيل على لحيته فقال النبى عَرِيلِ للله الله عباس: (يا عباس ألا تعجب من حُب مُغيث بريرة ومن بُغض بريرة مُغيثًا؟) فقال النبى عَرِيلِ الله النبى عَرَالِ الله على فيه.

به أما الشفاعة الدنيوية المحرمة فلها صور كثيرة جدًا، فمن ذلك الشفاعة عند السلطان الإسقاط حَدُّ من حدود الله قد وجب على شخص.

أخرج البخارى (٤) ومسلم من حديث عائشة ولله الله عليها أن قريشًا أهمَّهم شأن المرأة المخزومية التي سرقت فقالوا: من يكلم فيها رسول الله عليها ، ومن يجترئ عليه إلا أسامة بن زيد حب رسول الله عليها ؟ فكلمه أسامة فقال

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية: (٨٥).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (١٤٣٢) كتاب الزكاة، ومسلم (٢٦٢٧) كتاب البر والصلة.

<sup>(</sup>٣) صحيع: رواه البخاري (٥٢٨٣) كتاب الطلاق.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه: رواه البخارى (٦٧٨٨) كتاب الحدود، ومسلم (١٦٨٨) كتاب الحدود.

. \_ 1

رسول الله عِنْ الله عَنْ الله عَنْ

ويدخل في الشفاعات المحرمة الواسطة التي تذهب بحمقوق أناسٍ إلى آخرين لا حُقَّ لهم.

ومن ذلك التوسط لدى الأساتذة والمدرسين لرفع درجات بعض الطلاب على حساب الآخرين، فهذا محرم.

والوساطة لإعطاء الناس من المال العام ما ليس لهم.

والتوسط لتقليد وظيفة ليس لها بأهل. إلى غير ذلك من صور الوساطات المحرمة.

واحذر اللعن، فإنه يحرمك الشفاعة يوم القيامة.

# كيف تفوز بشفاعة النبي عليه

\* وقد بسأل سائل ويقول: كيف أفور بشفاعة النبي عَلَيْكُم . أقول لك: هذا هو الطريق فافتح قلبك لكلام النبي عَلَيْكُم .

(١) إقامة التوحيد لله (جل وعلا)،

قال عَرَاكُم : ١٠. وإني اختبات دعوتي شفاعة لأمتى وإنها نائلة إن شاء الله

<sup>(</sup>١) في رواية: اهلك.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٥٩٨) كتاب البر والصلة والأداب.

تعالى من مات من أمتى لا يشرك بالله شيئًا ١١٠٠.

#### (٢) حفظ القرآن وخاصة سورتى البقرة وآل عمران،

### (٢) الصلاة على النبي ﷺ وطلب الوسيلة له،

قال على الما الله عليه بها عشراً، ثم سلوا الله لى الوسيلة؛ فإنه من صلى على صلى على الله عليه بها عشراً، ثم سلوا الله لى الوسيلة؛ فإنها منزلة في الجنة، لا تنبغى إلا لعبد من عباد الله، وأرجو أن أكون أنا هو، فمن سأل لى الوسيلة حلّت عليه الشفاعة (١).

وقال على المن الله المن قال حين يسمع النداء: اللهم رب هذه الدعوة النامة، والصلاة القائمة، آت محمداً الوسيلة والفضيلة، وابعث مقاماً محموداً الذي وعدته، حلَّت له شفاعتي يوم القيامة، (٧).

#### (١) كثرة السجود لله (جل وعلا)،

فقد أخرج أحمد في مسنده (٨) من حديث خادم النبي عَلَيْكُم رجل أو

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٩٩) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٧) مبحيع: رواه مسلم (٨٠٤) كتاب صلاة المسافرين.

<sup>(</sup>٣) المراد: سحابتان.

<sup>(1)</sup> الفرق هو الجماعة أو القطعة.

<sup>(</sup>٥) البطلة هم السحرة.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٨٤) كتاب الصلاة.

<sup>(</sup>٧) مسجيع: رواء البخارى (٦١٤) كتاب الأذان.

<sup>(</sup>A) رواه أحمد (۳/ ۵۰۰) وإسناده صحيح.

امرأة، قال: كان النبى عَلَيْكُم عما يقول للخادم: «الكحاجة» قال: حتى كان ذات يوم فقال: يا رسول الله حاجتى قال: «وما حاجتك؟» قال: حاجتى أن تشفع لى يوم القيامة. قال: «ومن دلّك على هذا» قال: ربى قال: «إما لا فأعنّى بكثرة السجود».

## (٥) الصلاة على النبي النبي عشراً في الصباح والساء،

## (٦) سكنى مدينة الرسول ﷺ والموت بها،

فقد أخرج مسلم في «صحيحه» (٢) من طريق: أبي سعيد مولى المهرى أنه جاء أبا سعيد الحدرى ليالى الحَرَّة فاستشاره في الجلاء من المدينة وشكا إليه أسعارها وكثرة عياله وأخبره أن لا صبر له على جهد المدينة ولأوائها فقال له ويحك لا آمرك بذلك إنى سمعت رسول الله على القيامة إذا كان مسلمًا».

اللهم شفّع فينا نبينا محمدًا عِيْكُمْ .

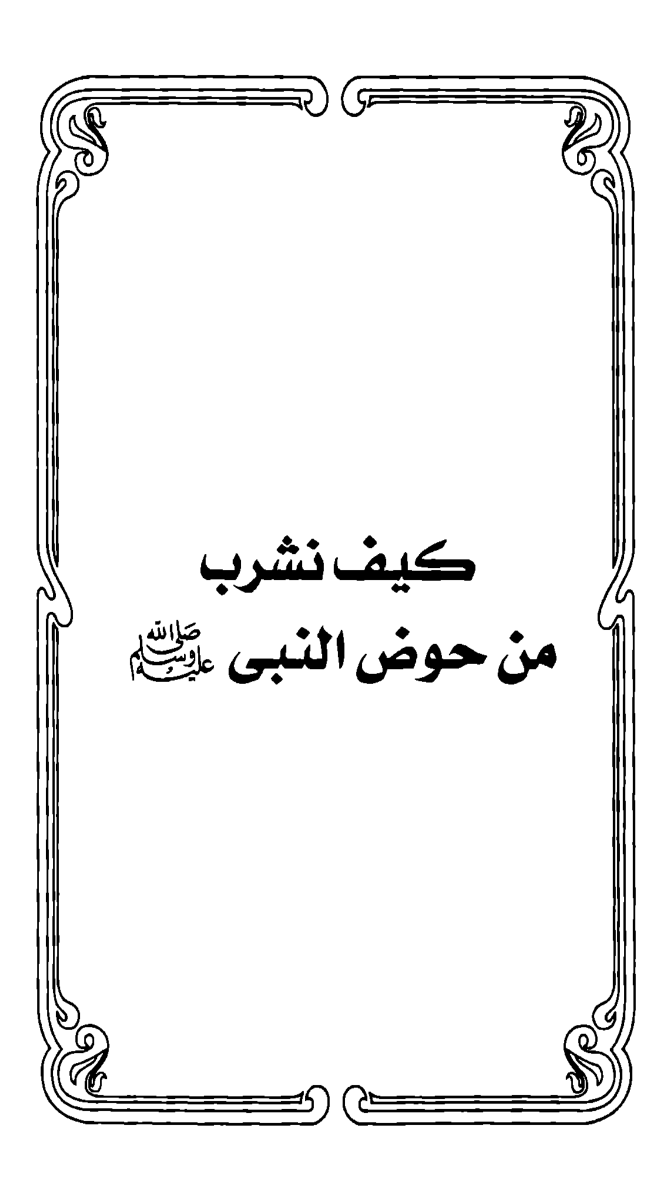
اللهم اجعلنا شفعاء وشهداء يوم القيامة، اللهم ألزمنا صراطك المستقيم، وارزقنا حسن الاتباع لسنة نبيك الكريم عليك .

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) حسن: رواه الطبراني في الكبير وحسته الألباني في صحيح الجامع (٦٣٥٧).

<sup>(</sup>۲) صحيح: رواه مسلم (۱۳۷٤) كتاب الحج.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أحمد (١٠٤/٢) والترمذي (٣٩١٧) كنتاب المناقب وصحيحه الألباني في صحيح الجامع (١٠١٥).



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# 

وها نحن نتخيل مرة أخسرى أننا نسير فى شوارع المدينة المنورة التى لطالما سار فسيها النبى عَرِّالِيُّمُ وأصحابه. . ولطالما تشسرفت تلك البقعة المساركة بوجودهم.

وها نحن نتجه مباشرة إلى بيت النبى عَلَيْكُم - الذى هو أعظم بيت فى الكون كله رغم بساطته وتواضعه - لنسعد برؤية النبى عَلَيْكُم ونستأنس بمجالسته وترتوى قلوبنا بكلامه العذب الطيب.

وأذن لنا بالدخول. عَلَيْكُمُ وَأَذَنَ لَنَا بِالدَّحُولِ.

المدر الما دخلنا وجدنا النبى على السلام الله البدر السحابه كالقمر ليلة البدر السعادة بل أجمل من القمر ليلة البدر . وكان مبتسمًا يبدو عليه أثر السعادة والسرور وهو يقول الأصحابة مبشرا إياهم: «حوضى مسيرة شهر ماؤه أبيض من اللبن وريحه أطيب من المسك وكيزانه كنجوم السماء من شرب منه فلا يظمأ الدا الدار).

م فتعالواً بنا لنتعايش بقلـوبنا وارواحنا مع وصف حوض النبي عليكم وكيف نشرب من حوض النبي عليكم .

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخارى (٦٥٧٩) كتاب الرقائق.

## وجوب الإيمان بالحوض(١)

إن الإيمان بالغيب من أصول الإيمان عند أهل السنة والجماعة.

قال تعالى: ﴿ اللهِ آلَ أَلُكُ الْكَتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ آ الَّذِينَ لِيُوْمُونَ بالْغَيْب وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَمَمًّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفقُونَ ﴾ (٢).

فكل خبر غـيبى جاء به نقل من صريح الكتـاب أو صحيح السنة وجب علينا الإيمان به.

ولقد ثبت في الحوض أحاديث صحيحة عن جمع من الصحابة حتى بلغت مبلغ التواتر،... قال القاضى عياض رحمه الله: أحاديث الحوض صحيحة والإيمان به فرض، والتصديق به من الإيمان وهو على ظاهره عند أهل السنة والجماعة لا يتأول ولا يختلف فيه، قال: وحديثه متواتر النقل رواه خلائق من الصحابة (٣). اهه.

قال عمر بن الخطاب رفض: «سيأتي قوم يكذبون بالقدر، ويكذبون بالحوض، ويكذبون بالشفاعة، ويكذبون بقوم يخرجون من النار»(٤).

وعن أنس أن ريادًا أو ابن زياد ذُكر عنده الحوض فأنكر ذلك فبلغ ذلك أنسًا فقال: أما والله لأسوءنه غدًا فقال: ما أنكرتم من الحوض؟ قالوا: سمعت النبي عليه يذكره؟ قال: نعم، ولقد أدركت عجائز بالمدينة لا يصلين صلاة إلا سألن الله تعالى أن يوردهن حوض محمد عليه (٥).

<sup>(</sup>۱) بتصرف من رسالة (تبسير الكريم العلى في وصف حوض النبي عَلَمْتُكُم ) / للشبيخ والأخ الحبيب: وحيد عبد السلام بالي (حفظه الله).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآيات: (١-٣).

<sup>(</sup>٣) شرح النووى (١٥/ ٥٣).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي عناصم في السنة (٢/ ٣٢١) وأحسم (١/ ٣٣) وقبال الألبنائي: حبديث منوفوف حسن. اهد. من ظلال الجنة برقم (٦٩٧).

<sup>(</sup>۵) رواه ابن أبى عناصم فى السنة (٦/ ٣٢١) وقنال الألبانى رحمه الله فى ظلال الجنة برقم (٦٩٨): إسناده صحيح على شرط مسلم ورواه أبو يعلى وقال الحافظ فى الفتح (١١/ ٤٦٨): سنده صحيح.

وعن يحنس أن حمزة بن عبد المطلب لما قدم المدينة تزوج خولة بنت قيس بن فهد الأنصارى من بنى النجار قال: وكان رسول الله عليه النجار عبد في بيتها، وكانت تحدث عنه أحاديث، قالت: فأتانا رسول الله عليه فقلت: يا رسول الله إنه بلغنى عنك أنك تحدث أن لك يوم القيامة حوضًا ما بين كذا وكذا، قال: فنعم، وأحب الناس إلى أن يُروى منه قومك، (1).

وعن جندب رطح قال: سمعت النبى عَرَّالِيُّ يَقُـول: «أنا فرطكم على الحوض»(٢).

والفرط هو الذي يتعدم القوم ليصلح لهم الحياض والدلاء ونحوها من أمور الاستسقاء، فمعنى «فرطكم على الحوض» سابقكم إليه كالمهيىء له.

#### سعة الحوض

لقد ذكر النبى عَيْنَا سعة الحوض وعدد أكوابه وأباريق في أحاديث كثيرة منها:

قال عِنْ الآنية مثل الكواكب المن صنعاء والمدينة فيهُ الآنية مثل الكواكب الماله).

وقال عَلَيْكُم : «حوضى مسيرة شهر، وزواياه سواء، وماؤه أبيض من اللبن، وريحه أطيب من المسك، وكيزانه كنجوم السماء، من يشرب منه فلا يظمأ أبدًا»(١).

وقال على السلام واكوابه عدد نجوم السماء، من يشرب منه شربة لم اللبن، وأحلى من العسل، وأكوابه عدد نجوم السماء، من يشرب منه شربة لم

<sup>(</sup>۱) قال الهيشمي في المجمع (١٠/ ٣٦١): رواه أحمد والطبراني باختصار ورجال أحمد رجال الصحيح، وقال الألباني رحمه الله في ظلال الجنة (٣٢٥/٢): إسناده صحيح على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخارى (٦٥٨٩) كتاب الرقاق، ومسلم (٢٢٨٩) كتاب الفضائل.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخارى (٦٥٨٠) كتاب الرقاق، ومسلم (٢٣٠٣) كتاب الفضائل.

<sup>(1)</sup> متفق عليه: رواه البخارى (٦٥٧٩) كتاب الرقاق، ومسلم (٢٢٩٢) كتاب الفضائل.

علاهى بيت النبى على الناس ورُودًا عليه فُقراء المهاجرين؛ الشُعث رؤوسًا، الدُّنَّس ثيابًا، الذين لا ينكحون المتنعمات، ولا تُفتح لهم السُّدُد؛ (١).

#### هل الحوض يروى العطشان؟

وهل يروى العطشان أم هو كالماء المالح كلما ازداد الإنسان مه شربًا ازداد عطشًا؟

على هذه الأسئلة يجيب الحبيب المصطفى عليه بعبارة موجزة بليغة فيقول: «حوضى مسيرة شهر، ماؤه أبيض من اللبن، وريحه أطيب من المسك، وكيزانه كنجوم السماء من شرب منها فلا يظمأ أبدًا)(٢).

ولى رواية أخرى: «حوضى مسيرة شهر، وزواياه سواء وماؤه أبيض من الورق، - أى: الفضة - وريحه أطيب من المسك، وكيزانه كنجوم السماء، فمن شرب منه فلا يظمأ بعده أبداً»(٣).

#### ویؤخد من هذا الحدیث بروایتیه:

- ١- شدة بياض ماء الحوض.
  - ٧- طيب رائحته.
- ٣- شدة لمعان أكوابه كلمعان نجوم السماء.
- ٤- طوله مسيرة شهر بالفارس المسرع ليل نهار لا يتوقف.
  - عرضه مثل طوله.
  - ٦- من شرب من هذا الحوض يحرم عليه الظمأ.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه الترمذي (٣٧٩٧) كتاب صفة القيامة، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٢١٦٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٦٥٧٩) كتاب الرقاق.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٢٢٩٢) كتاب الفضائل.

#### ما مصدر ماء الحوض؟

ولكن ما مصدر هذا الماء الذي لا ينتهي؟ وما طعمه؟

يتضح ذلك من حديث أبى ذر نطق قال: قلت يا رسول الله ما آنية الحوض؟ قال: «والذى نفس محمد بيده لآنيته أكثر من عدد نجوم السماء وكواكبها فى الليلة المظلمة المصحية.

آنية الجنة من شرب منها لم يظمأ آخر ما عليه يشخب فيه ميزابان من الجنة. عرضه مثل طوله، ما بين عمان إلى أيلة.

ماؤه أشد بياضًا من اللبن وأحلى من العسل؛ (١).

الليلة المظلمة: التى لا قمر فيها لأن وجود القمر يستر كثيرًا من النجوم. المصحية: التى لا سحاب فيها حتى ترى كل النجوم التى فى السماء.

يشخب فيه ميزابان من الجنة: أى يسيل فيه نهران من الجنة فيمدونه بالماء حتى لا ينتهى.

ومع أن هذا الماء أشد بسياضًا من اللبن فسإن طعمه ألذ مسن العسل، فيا سعادة من شرب منه ويا فرحه ويا هناه.

وعن أبى برزة وظف قال: سمعت رسول الله عَرَّا يَقُول: «ما بين ناحيتى حوضى كما بين أيلة إلى صنعاء مسيرة شهر، عرضه كطوله، فيه ميزابان مثعبان من الجنة من ورق وذهب، أبيض من اللبن وأحلى من العسل، فيه أباريق عدد نجوم السماء؛ (٢).

<sup>(</sup>١) صحيح:رواه مسلم (٢٣٠٠) كتاب الفضائل.

 <sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي عاصم في السنة (٦/ ٣٣٥) وقبال الألباني رحمه الله في ظلال الجنة برقم (٧٢٢):
 إسناده جيد.

أى أن هذين الميزابين من فضة وذهب.

\* ولكن هل ماء هذا الحوض ساخن أم بارد أم هو وسط بين الاثنين؟ عن حليفة فلا قال: «ما بين طرفى حوض النبى علين كما بين أيلة ومصر(١) ، وإن آنيته أكثر أو مثل عدد نجوم السماء، أحلى من العسل، وأطبب ريحًا من المسك وأبرد من الثلج، من شرب منه شربة لم يظمأ بعدها) (٢).

وتعال معى لنرى هل أباريق الحوض من فخار أو من زجاج أم من خزف؟

لا بل هي أجمل من ذلك بكثير إنها من ذهب وفضة، إنها تتلألأ كتلألؤ النجوم في السماء.

عن أنس نطق قال: قال نبى الله عَيْنَا : «ترى فيه أباريق المذهب والفضة كعدد نجوم السماء»(٣).

#### أول من يرد حوض النبي ﷺ

إن أول الناس ورودًا أولئك الذين سارعوا إلى الإيمان بمحمد عَلِيَّكُم، وعُذَّبُوا في سبيل الله فتحملوا وصبروا، وثبتوا على الحق حتى نصر الله نبيه وأظهر دينه، وتركوا أموالهم وديارهم وهاجروا مع النبي عَلِيَّكُم، أولئك هم المهاجرون.

<sup>(</sup>۱) قال القسرطبى فى التذكرة (٣٠٤): فظن بعض المناس أن فى هذه التحديدات فى أحماديث الحوض الموض المصطراب واختلاف وليس كذلك، وإنما تحدث النبى علين الحوض مرات عديدة، وذكر فيها تلك الالفاظ المحتلفة مخاطبًا لكل طائفة بما كانت تعرف من مسافات مواضعها فيقول لاهل الشام: دما بين أذرح وجرباه ولاهل السيمن «من صنعاء إلى عدن» وهكذا وتارة أخسرى يقدر بالزمان، فيقول: مسيرة شهر والمعنى المقصود أنه حوض كبير متسع الجوانب والزواياة.

 <sup>(</sup>۲) رواه ابن أبى عاصم فى المنة (۲/ ۳۳٦) وقال الألبانى فى ظلال الجنة برقم (۷۲٤): إسناده حسن.
 (۳) صحيح: رواه مسلم (۲۳۰۳) كتاب الفضائل.

هن ثوبان الملكة قال: قال رسول الله على المحوضى من عدن إلى عمان البلقاء، ماؤه أشد بياضاً من اللبن، وأحلى من العسل، وأكوابه عدد نجوم السماء، من يشرب منه شربة لم يظمأ بعدها أبداً، أول الناس وروداً عليه فقراء المهاجرين، الشّعث رؤوساً، الدّنس ثيابًا، الذين لا ينكحون المتنعمات، ولا تُفتح لهم السّدُده (١).

( فقراء المهاجرين): أى الذين جمعوا بين فضيلتى الفقر والهجرة فى سبيل الله .

(الشعث رؤوسًا، الدنس ثبابًا): أى الذين شغلهم الجهاد في سبيل الله والدفاع عن دين الله من نعيم الدنيا من غسل رؤوسهم وثيابهم.

# ما عدد الذين سيردون الحوض؟

عن زيد بن أرقم فطف قال: قال رسول الله عَيْنِ : "ما أنتم بجزء من مائة الف ممن يرد على الحوض».

قلنا لزيد: كم كنتم يومئذ؟ قال: ستمائة إلى سبعمائة.

ولمي رواية: (سبعمائة أو ثماغائة)(٢).

\* ولقد صَع من المنبى عَلَيْكُم أَنِه قال: «إنه ليسرد على الحوض أكثر نما بين صنعاء وأيلة» (٢)

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواء الترمذي (٢٤٤٤) كتاب صفة القيامة، وابن ماجه (٤٣٠٣) كتباب الزهد، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٣١٥٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أحمد (٤/ ٣٧١)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٥٤٣٣).

<sup>(</sup>٣) حسن: رواه أحمد (١/٥)، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في ظلال الجنة (٧٥١).

#### صفات من يرد الحوض

عن أسيد بن حُضير رَافِي أن النبي عَرَافِي قال: «إنكم سترون بعدى أثرة، فاصبروا حتى تلقوني على الحوض، (١).

ظاهر هذا الحديث أن النبى عَلَيْكُم كان يوصى الأنصار بعدم إيثار الدنيا على الآخرة وهذا واضح من حديث عبد الله بن زيد عند البخارى ومسلم أيضًا.

فكل من آثر الآخرة على الدنيا ورد الحوض وشرب منه.

فعن عقبة بن عامر فاق قال: صلى رسول الله على قتلى أحد بعد ثمانى سنين، كالمودع للأحياء والأموات، ثم طلع المنبر، فقال: (إنى بين أيديكم فَرَط، وأنا عليكم شهيد، وإن موعدكم الحوض، إنى لأنظر إليه من مقامى هذا، وإنى لست أخشى عليكم أن تشركوا، ولكنى أخشى عليكم الدنيا أن تنافسوها، (٢).

وعن كعب بن صجرة نطق أن رسول الله على قال: "إنه سيكون بعدى أمراء وصفهم بالجور، فمن دخل عليهم فصد قهم بكذبهم، وأصانهم على فجورهم فليس منى ولست منه، ولا يرد على حوضى، ومن لم يدخل عليهم، ولم يصدقهم بكذبهم، ولم يُعنهم على فجورهم فهو منى، وأنا منه، ويرد على الحوض، (٣)(١).

<sup>(</sup>۱) متفق عليه:رواه البخارى (۳۱۶۳) كتاب الجزية، ومسلم (۱۰۵۹) كتاب الزكاة.

<sup>(</sup>٢) متفق هليه: رواه البخاري (٤٠٤٢) كتاب المغازي، ومسلم (٢٢٩٦) كتاب الفضائل.

<sup>(</sup>٣)رواه ابن أبي عاصم (٢/ ٣٥١، ٣٥٢، ٣٥٣) وقال الألباني رحمه الله في ظلال الجنة برقم (٧٥٨): حديث صحيح.

واستحق أهل اليمن ذلك مجازاة لهم بحسن صنيعهم وتقدمهم في الإسلام والأنصار منهم، فيدفع غيرهم عِين حتى يشربوا، كما دفعوا في الدنيا عن النبي عِين اعدامه.

#### منبري على حوضي

عن أبي هربرة الله أن رسول الله مان قال: «ما بين بيتى ومنبرى روضة من رياض الجنة، ومنبرى على حوضي (١١) .

ولمي معنى قوله مَوْلِيَّامِ: «ما بين بيني ومنبرى روضة من رياض الجنة» ثلاثة أقوال:

أولها: أى كروضة من رياض الجنة فى نزول الرحمة وحصول السعادة، فيكون تشبيها بليغًا.

اليها: العبادة فيها تؤدى إلى الجنة.

**ثالثها:** هو على ظاهره، والمراد أنه روضة حقيقية بأن ينتقل ذلك الموضع بعينه في الآخرة إلى الجنة.

قال الحافظ ابن حجر: هذا محصل ما أوَّله العلماء في هذا الحديث وهي على ترتيبها في القوة (٢). اهـ.

ومعنى قوله عايدهم : "ومنبرى على حوضى ا:

أى أن منبر النبي عَلَيْكُم سينُصب على حوضه يوم القيامة.

#### ولكن أي منبر هذا؟

هل هو المنبر الذي كان يخطب عليه في الدنيا؟ أم هو منبر خاص بالنبي عليه في الدنيا؟ أم هو منبر خاص بالنبي علي تعلق سيوضع له يوم القيامة؟ على قولين للعلماء، والقول الأول هو الراجع وهو الذي رجحه القاضى عياض والإمام النووى وكذا الحافظ ابن حجر العسقلاني وأكثر العلما المالة).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) مثقل عليه: رواه البخارى (۱۱۹۵) كتاب الجمعة، ومسلم (۱۳۹۰) كتاب الحج.

<sup>(</sup>۲) فتح الباری (۶/ ۱۰۰).

<sup>(</sup>٣) راجع شرح النووى لمسلم (٩/ ١٦٢) وفتح البارى (٤/ ١٠٠).

#### لكل نبي حوض

هل الحوض خاص بمحمد عَرِّا أَم لكل نبى من الأنبياء حوض يوم القيامة؟ عن سمرة بن جندب فطف عن النبى عَرِّا أَلَى قَال: (إن لكل نبى حـوضًا يتباهون أيهم أكثر واردة، وإنى لأرجو أن أكون أكثر منهم واردة، (١).

ويتبين من هذا الحديث أن الأنبياء يتباهون بالمؤمنين من أقوامهم، فالنبى على الله على الله على المؤمنين من يباهى بهم الأنبياء على المؤمنية على المؤمنية على المؤمنية على المؤمنية المؤمني

وعن أبى هريرة فطف عن النبى عَلَيْكُم قَال: «والذي نفسس بيده لأذودن رجالاً عن حوضى كما تُزاد الغريبة من الإبل عن الحوض» (٢).

قال الحافظ: والحكمة في الذود المذكور أنه عَلَيْكُم يريد أن يرشد كل أحد إلى حوض نبيه على ما تقدم أن لكل نبى حوضًا وأنهم يتباهون بكثرة من يتبعهم فيكون ذلك من جملة إنصافه ورعاية إخوانه من النبيين، لا أنه يطردهم بخلاً عليهم بالماء.

قال: ويحتمل أنه يطرد من لا يستحق الشرب من الحوض والعلم عند الله تعالى (٣). اهـ.

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الترملى (٢٤٤٣) كتاب صفة القيامة، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٢١٥٦).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٥/ ٤٣ فتح).

**<sup>(</sup>۳)** فتح الباری (۱۱/ ٤٧٤).

ومن اللطائف التي يحسن إيرادها في هذا الباب هذا الحديث الذي رواه الإمام مسلم في فسضائل الحليفة الراشد الصديق والحليفة العادل عمر بن الحطاب ونفئ وهو قول النبي عليظي :

<sup>«</sup>بينما أنا نائم أربت أنى أنزعُ على حوضى أسقى الناس فسجاءنى أبو بكر فأخذ الدلو من يدى ليُروَّحنى. فنزع دلوين وفى نزمه ضعف، فجاء ابن الخطاب فأخذ منه، فلم أر نزع رجل قط أقوى منه، حتى تولى الناس، والحوض ملآن يتفجر».

ففيه نيابة الصديق وعمر بن الخطاب رضي في السقيا من الحرض، وقال بعض العلماء: فيه أيضًا إشارة إلى الحلافة.

## من يُحرُم من ورود الحوض

وها هم أناس يأتون يوم القيامة ويذهبون إلى حوض النبى عَلَيْكُمْ ليشربوا من يد النبى عَلَيْكُمْ شربة هنيئة مريشة لا يظمأون بعدها أبدًا... وإذا بالملائكة تدفعهم وتطردهم بعيدًا عن الحوض فلا يشربون منه شربة واحدة.

عن أسماء بنت أبى بكر ظفيا؛ قالت: قال النبى عَلَيْكَا؛ النبى عَلَيْكَا؛ النبى عَلَيْكَا؛ النبى عَلَيْكَا؛ الموض، حتى أنظر من يَرِد على منكم، وسيؤخذ ناس دونى، فأقول: يا رب! منى ومن أمتى. فيقال: هل شعرت ما عملوا بعدك؟ والله؛ ما برحوا يرجعون على أعقابهم (١).

وقال عَنْ الرحيم: ﴿ أَنْوَلْتُ عَلَى آنَفُ اسُورةُ بِسَمِ الله الرحيم الرحيم: ﴿ إِنَّا عَطَيْنَاكَ الْكُوثُورُ ( ) فَصَلِ لِرَبِّكَ وَانْحُر ( ) إِنَّ شَانِتَكَ هُو الأَبْتَر ﴾ اتدرون ما الكوثر؟ فإنه نهر وعدنيه ربى، عليه خير كثيرٌ، هو حوضى تَرِدُ عليه أمتى يوم القيامة، آنيته كعدد النجوم، فيُختلجُ العبد منهم، فأقولُ: رب إنه من أمتى، فيقولُ: ما تدرى ما أحدث بعدك (٢).

وقال عَرَّا الله على الحوض، من مرَّ بى شرب، ومن شرب لم يظمأ أبدًا، وليردنَّ على أقوام أعرفهم ويعرفونى، ثم يحال بينى وبينهم، فأقول: إنه منى، فيُقال: إنك لا تدرى ما أحدثُوا بعدك، فأقول: سُحقًا سحقًا لمن بدَّل بعدى، (٣).

وقال عَرِّكُمْ : اتَرِدُ على المستى الحوض، وأنا أذودُ الناس عنه، كما يذود الرجل إبل الرجل عن إبله، قالوا: يا نبى الله تعرفنا؟ قال: «نعم، لكم سيما

<sup>(</sup>١) متفق طيه: رواه البخاري (٦٥٩٣) كتاب الرقاق، ومسلم (٢٢٩٣) كتاب الفضائل.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٤٠٠) كتاب الصلاة.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخارى (٦٥٨٥) كتاب الرقاق، ومسلم (٢٢٩١) كتاب الفضائل.

لبست الأحد غيركم، تردون على غُراً من آثار الوضوء، ولبُصدَّنَّ عنى طائفة منكم، فلا يصلون، فأقول: يا رب هؤلاء من أصحابى! فيُجينى ملك فيقول: وهل تدرى ما أحدثوا بعدك (١).

\* وفى الصحيحين أن رسول الله عَيَّكُمْ قال: «يَرِدُ على يوم القيامة رهط من أصحابى - أو قال: من أمتى - فيُحلؤون (٢) عن الحوض، فأقول: يا رب أصحابى، فيقول: إنه لا علم لك بما أحدثوا بعدك إنهم ارتدوا على أدبارهم القهقرى، وفي رواية: «فيُجلون» (٣).

وللبخارى: أن رسول الله عِنْ قال: «بينما أنا قائم على الحوض، إذا زمرة، حتى إذا عرفتهم خرج رجل من بينى وبينهم، فقال: هَلُمّ، فقلت: إلى أين؟ فقال: إلى النار والله، فقلت: ما شأنهم؟ فقال: إنهم قد ارتدوا على أدبارهم القهقرى، ثم إذا زمرة أخرى، حتى عرفتهم خرج رجل من بينى وبينهم فقال لهم هُلُمّ، قلت: إلى أين؟ قال: إلى النار والله، قلت: ما شأنهم؟ قال: إنهم قد ارتدوا على أدبارهم، فلا أراه يخلص منهم إلا مثل همل النعم (٤) (٥).

قال النووى رحمه الله: «وهل تدرى ما أحدثوا بعدك» قال: وفي الرواية الأخرى: «قد بدلوا بعدك فأقول: سُحقًا سحقًا»، هذا ثما اختلف العلماء في المراد به على أقوال:

أحدها: أن المراد به المنافقون والمرتدون فيجوز أن يُحـشروا بالغرة والتحجيل فيناديهم النبى علين السيما التي عليهم فيقال: ليس هؤلاء مما وعدت بهم إن هؤلاء بدَّلُوا بعدك. . . أى لم يموتوا على ما ظهر من إسلامهم.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٧٤٧) كتاب الطهارة.

<sup>(</sup>۲) يحلؤون: أى يُدفعون ويُطردون.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٦٥٨٥) كتاب الرقاق، ومسلم (٢٢٩١) كتاب الفضائل.

<sup>(1)</sup> صحيح: رواه البخاري (٦٥٨٧) كتاب الرقاق.

<sup>(</sup>٥) همل النعم: الإبل الضالة. والمعنى أن الناجي منهم قليل.

الشانى: أن المراد من كسان فى زمن النبى عَلَيْكُمْ ثم ارتد بعده فسيناديهم النبى عَلَيْكُمْ وإن لم يكن عليهم سيما الوضوء لما كان يعرفه عَلَيْكُمْ فى حياته من إسلامهم فيقال: ارتدوا بعدك.

الثالث: أن المراد به أصحاب المعاصى والكبائر الذين ماتوا على التوحيد، وأصحاب البدع الذين لم يخرجوا ببدعتهم عن الإسلام وعلى هذا القول لا يقطع لهؤلاء الذين يذادون بالنار، بل يجوز أن يُزادوا عقوبة لهم ثم يرحمهم الله سبحانه وتعالى فيدخلهم الجنة بغير عذاب(١).

وقال ابن عبد البر رحمه الله: كل من أحدث في الدين فهو من المطرودين عن الحوض كالخوارج والروافض وسائر أصحاب الأهواء، قال: وكذلك الظلمة المسرفون في الجور وطمس الحق والمعلنون بالكبائر، قال: وكل هؤلاء يُخاف عليهم أن يكونوا عمن عُنوا بهذا الخبر والله أعلم(٢). اهد.

قال القرطبي: قال علماؤنا رحمة الله عليهم أجمعين: فكل من ارتد عن دين الله أو أحدث فيه ما لا يرضاه الله، ولم يأذن به الله فهو من المطرودين عن الحوض، المبعدين عنه، وأشدهم طردًا من خالف جماعة المسلمين وفارق سبيلهم كالحسوارج على اختلاف فرقها والروافض على تباين ضلالها، والمعتزلة على أصناف أهوائها، فهؤلاء كلهم مبدلون. وكذلك الظلمة المسرفون في الجسور والظلم وتطميس الحق وقتل أهله وإذلالهم والمعلنون بالكبائر المستخفون بالمعاصى، وجماعة أهل الزيغ والأهواء والبدع. ثم البعد قد يكون في حال، ويقربون بعد المغفرة إن كان التبديل في الأعمال ولم يكن في العقائد، وعلى هذا يكون نور الوضوء يُعرفون به، ثم يقال لهم: يكن في العقائد، وعلى هذا يكون نور الوضوء يُعرفون به، ثم يقال لهم:

<sup>(</sup>۱) شرح النووى (۲/ ۱۳۱).

<sup>(</sup>۲) شرح النووی (۲/ ۱۳۷).

يُظهرون الإيمان ويُسرون الكفر فيأخذهم بالظاهر، ثم يكشف لهم الغطاء فيقال لهم: «سحقًا سحقًا، ولا يخلد في النار إلا كل جاحد مبطل ليس في قلبه مثقال حبة من خردل من إيمان (١).

فاللهم ارزقنا شربة هنيئة مريئة من حوض النبى عَيَّاتُ لا نظماً بعدها الدًا.

# ما الكوثر؟

قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوثَرَ ۞ فَصَلِّ لِرَبِكَ وَانْحَرْ ۞ إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ الْأَبْتَرُ ﴾ (٢).

وقال عَيْنِهُمْ: قبينا أنا أسيرُ في الجنة، إذ عرض لى نهرٌ، حافتاهُ قبابُ اللؤلؤ المجوف، قلتُ: يا جبريلُ ما هذا؟ قال: هذا الكوثر الذي أعطاكه الله، ثم ضرب بيده إلى طينه فاستخرج مسكًا، ثم رُفعت لى سدرةُ المُنتهى، فرأيت عندها نوراً عظيمًا»(٣).

وقال عَرِيْكُمْ : «دخلتُ الجنة، فإذا أنا بنهر حافتاهُ خيامُ اللؤلؤ، فضربت بيدى إلى ما يجرى فيه الماءُ، فإذا مسكُ أذفر، فقُلتُ: ما هذا يا جبريل؟ قال: هذا الكوثر الذي أعطاكه الله»(١).

وقال عَرَابُهُ مسك، أبيض من اللبن، وقال عَرَابُهُ مسك، أبيض من اللبن، وأحلى من العسل، تردهُ طائر أعناقها مثل أعناق الجُزر، آكِلُها أنعمُ منها (٥) وأحلى من العسل، تردهُ طائر أعناقها مثل أعناق الجُزر، آكِلُها أنعمُ منها (١٥) وقال عَرَابُ على الدَّر وقال عَرَابُ على الدَّر

<sup>(</sup>١) التذكرة (١/ ٥٩٠).

<sup>(</sup>٢) سورة الكوثر.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه البخاري (٦٥٨١) كتاب الرقاق.

<sup>(1)</sup> صحيع: رواه البخاري (٦٥٨١) كتاب الرقاق.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الحاكم (٢/ ٥٨٥)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٤٦١٤).

وعن مجاهد: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوثُرَ ﴾ (٢). قال: الخير الكثير: وقال أنس ابن مالك: نهر في الجنة. وقالت عائشة: هو نهر في الجنة ليس يدخل أحد إصبعيه في أذنيه إلا سمع خرير ذلك النهر،... وهذا معناه والله أعلم: أن خرير ذلك النهر يشبه الخرير الذي يسمعه حين يدخل إصبعيه في أذنيه. \* نسأل الله (جل وعلا) أن يرزقنا شربة هنيئة مريئة من حوض النبي النظما بعدها أبدًا.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الترمذي (۳۳٦١) كتباب تفسير القرآن، وابن ماجه (٤٣٣٤) كتباب الزهد، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٤٦١٥).

<sup>(</sup>٢) سورة الكوثر: الآية (١).

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# النبي ريالي الله المنه المنه

وها نحن نتخيل مرة أخرى أننا نسير في شوارع المدينة المنورة التي لطالما سار فيها النبي عَرَاكِهُم وأصحابه. . ولطالما تشرفت تلك البقعة المباركة بوجودهم.

وها نحن نتجه مباشرة إلى بيت النبى عَلَيْكُمْ - الذى هو أعظم بيت فى الكون كله رغم بساطته وتواضعه - لنسعد برؤية النبى عَلَيْكُمْ ونستانس بمجالسته وترتوى قلوبنا بكلامه العذب الطيب.

فلما طرقنا الباب فتح لنا الحبيب المصطفى عَبِّكُ وأذن لنا بالدخول.

فلما دخلنا عليه وجدناه جالسًا مع بعض أصحابه يحدثهم عن الجنة ويُعلمهم كيف يفور كل واحد منهم ببيت في الجنة.

\* فتعالوا بنا لنتعايش بقلوبنا وأرواحنا مع بيوت الجنة ولنعلم كيف يفوز كل واحد منا ببيت في الجنة.

#### بيت في الجنة

ففى هذا الزمان الذى طغت فيه الماديات والشهوات وانصرف فيه كثيرٌ من الناس عن طاعة رب الأرض والسماوات وانشغل فيه كثيرٌ من الناس بتشييد القصور والعمارات ظنًا منهم أنهم مُخلَّدون في تلك الحياة.

<sup>(</sup>۱) حسن: رواه أبو داود (۲۸۰۰) كتاب الأدب، وحسنه العلامة الألبساني رحمه الله في صحيح الجامع (۱۶۲۶).

وهيهات هيهات، فلقد قال الله تعالى لحبيبه عِنَّاكُمْ : ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِن قَبْلُكَ الْخُلْدَ أَفَإِن مِّتَ فَهُمُ الْخَالِدُونَ (٣٤ كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمُوْتِ وَنَبْلُوكُم بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فَتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ (١).

فكان لابد لنا من وقفة لنأخذ بقلوب الناس إلى جنة الرحمن لتشتاق تلك القلوب إلى مساكن وقصور الجنة فلا ينشغلوا بجمع حُطام الدنيا.

بل ويوحدوا الهمم فيجعلوا مقصودهم تحقيق العبودية لله (جل وعلا) وبذلك يربح كل مسلم دُنياه وآخرته.

وإن كان المسلم قد حُرم من قصور الدنيا وبيوتها الفانية الزائلة فليعلم يقينًا أن الله سيعوضه في الجنة بقصور تجرى من تحتها الأنهار. . . جدرانها من الذهب والفضة وملاطها المسك وتربتها من الزعفران.

وتالله لو لم يكن في الجنة إلا نعمة الرضوان والنظر إلى وجمه الرحيم الرحمن لكان ذلك كافيًا.

فهيا أيها الإخوة الكرام... وهيا أيتها الأخوات الفاضلات.

هيا لنعلم من خلال تلك السطور كيف نحصل على قصر أو بيتٍ في جنة الرحمن (جل وعلا).

وليكن لسان حالنا ومقالنا: ﴿ رَبِّ ابْنِ لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ ﴾ (٢) .

فتعالوا بنا لنتعايش بقلوبنا مع تلك الرسالة لنتعرف من خلالها على تلك الأعمال التي تجعلنا نحصل على قصر في جنة الرحمن.

فاللهم ارزقنا بيتًا في جنتك ننسى فيه شقاء الدنيا وعنائها واجمعنا في جنتك إخوانًا على سُرر متقابلين (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الأبياء: الأبتان: (٣٤: ٣٥).

<sup>(</sup>٢) سورة التحريم: الآية: (١١).

<sup>(</sup>٣) السلسلة الذهبية/ للمصنف (٢/ ٦٤٩ - ٦٥٠).

#### نعمة البيت

إن نعمة البيت لا يشعر بها إلا من حُرم منها.

قال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِنْ بُيُوتِكُمْ سَكَنَّا وَجَعَلَ لَكُم مِن جُلُودِ الأَنْعَامِ بُيُوتًا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ وَمِنْ أَصُوافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَثَاثًا وَمَتَاعًا إِلَىٰ حِينَ ﴾ (١).

فالبيت يستر العبد عن أعين الناس فيعبد ربه ويستريح فيه من عناء السعى على الأرزاق ويأوى إلى فراشه وزوجه ويحمى نفسه من الفتن بلزوم البيت في زمن الفتن.

ولذا قبال عِرِّاتِيم الأحد الصبحابة عندما سباله: ما النجباة؟ قال عَرْفَتُهُم : «أملك عليك لسانك، وليسعك بيتك وابك على خطيئتك (٢٠).

فإذا اشتدت الفتن وكادت أن تعصف بالقلوب يصبح البيت هو حصنه الحصين، وذلك لأنه يجعل منه قلعة للعبادة.

هذا هو بيت المسلم الذي يعبد فيه ربه إلى أن ياذن الله له بالرحيل من هذه الدنيا لينعم في بيته الذي أعده له في الجنة.

#### ثلاثة من السعادة وثلاثة من الشقاء

قال عَرِّكُمْ: «ثلاثة من السعادة، وثلاثة من الشقاء، فمن السعادة: المرأة الصالحة؛ تراها فتعجبك، وتغيبُ عنها فتأمنها على نفسها ومالك، والدابةُ تكونُ وطيئة؛ فتُلحقُك بأصحابك، والدارُ تكونُ واسعة كثيرة المرافق. ومن الشقاء: المرأة، تراها فتسوؤك، وتحملُ لسانها عليك، وإن غبت عنها لم تأمنها على نفسها

<sup>(</sup>١) سورة النحل: الآية: (٨٠).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه الترسدى (٢٤٠٦) كتاب الزهد، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (١٣٩٢).

ومالك، والدابة تكون قطوفًا، فإن ضربتها أتعبتك، وإن تركتها لم تُلحقك بأصحابك، والدار تكون ضيقة قليلة المرافق»(١).

وفى رواية: قال عَيْنَ ، «أربع من السعادة: المرأة الصالحة ، والمسكن الواسع ، والجار الصالح ، والمسكن الواسع ، والجار الصالح ، والمركب الهنيء ، وأربع من الشقاء: المرأة السوء ، والجار السوء ، والمسكن الضيق (٢).

وكان عَيَّكُم يدعوا بهذا الدعاء: «اللهم اغفر لى ذنبى ووسع لى فى دارى وبارك لى فى رزقى»(٣).

فالدار الواسعة سبب من أسباب السعادة، وذلك لأن الزوج يستطيع أن يخصص مكانًا لأولاده ومكانًا لبناته ومكانًا له ولزوجه بعيدًا عن أعين الأولاد، وبذلك يضمن ستر العورات لأهل البيت جميعًا.. وكذلك فالدار الواسعة تُدخل السعادة على الأطفال حيث يتمكنون من ممارسة الألعاب التى يحبونها.

# المساكن أربعة

إن الله (عــز وجل) جعل المــؤمن ينتقل من مـــكنٍ ووطنٍ إلى مـــكنٍ ووطنٍ إلى مـــكنٍ ووطنٍ الله في ووطنٍ آخر وطن له في جنته ومستقر رحمته.

فبينما الإنسان في بطن أمه يسعيش في وطنه هذا تسعة أشهر، ثم يأذن

<sup>(</sup>١) حسن: أخرجه الحاكم (٢/ ١٧٥ ، رقم ٢٦٨٤) وقال : صحيح الإسناد، وحسنه العالامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (١٤٦٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن حبان (۹/ ۳٤٠)، والحساكم (۲/ ۱۷۵) بلفظ: «ثلاثة». وأبو نعيم فى الحلية (۸/ ۳۸۸)، والبيهقى فى شعب الإيمسان (۷/ ۸۲)، والخطيب (۱۲/ ۹۹)، والضياء (۳/ ۲٤٠)، وصححه المعلامة الألبانى رحمه الله فى صحيح الجامع (۸۸۷).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه الترمذي (٣٥٠٠) كتباب الدعوات، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (١٢٦٥).

الله له بمفارقة هذا الوطن إلى تلك الحياة الدنيا فيستهل باكيًا من نخسة الشيطان - كما أخبر بذلك الحبيب عَيْنِينَ - .

ولدنيك أمك يا ابن آدم باكسيّ

والناس حولك ينفسحكون سروراً فاجهد لنفسك أن تكون إذا بكوا

فی یوم مسوتك ضباحگا مسسرورا

فيخرج الإنسان من بطن أمه ليعيش في وطنه الثاني وهو مسكنه في هذه الحياة الدنيا.

والإنسان مفطورٌ على حُب المكان الذي يعيش فيه، فإذا انتقل إلى مكان آخر استوحش فترة حتى يألف المكان الثاني.

ولذا قال تعالى لحبيبه عَرِيْكِ : ﴿ إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لَرَادُكَ إِلَىٰ مَعَاد قُل رُبِّي أَعْلَمُ مَن جَاءَ بِالْهُدَىٰ وَمَنْ هُوَ فِي ضَلال مُبِين ﴾ (١).

وذلك لأن النبى عَلَيْكُم خرج من مكة وهى أحب البلاد إلى قلبه، وذلك لكثرة إيذاء كفار قريش. . . فاشتاق الحبيب عَلَيْكُم إلى مكة فأنزل الله تعالى قوله: ﴿ إِنَّ اللَّهِى فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لَرَادُكَ إِلَىٰ مَعَادٍ ﴾ قال ابن عباس: أى لرادك إلى مكة .

وهكذا يتعلق قلب الإنسان بوطنه ومسكنه، فإذا مات انتقل من مسكنه ووطنه الثاني إلى وطنه الثالث ألا وهو القبر.

وبعد أن يأذن الله بقيام الساعة يخرج الناس من قبورهم حُفاةً عُراةً غُرلاً للوقوف في أرض المحشر على بساط العدل الإلهى ليقضى بين الخلائق، وليدخل ويسكن كل واحد في مسكنه ومثواه الأخير إما في الجنة وإما في النار (أسأل الله أن يجعلنا من أهل الجنة).

<sup>(</sup>١) سورة القصص: الآية: (٨٥).

## ما منكم من أحد إلا وله منزلان

قال تعسالى: ﴿ أُولَٰكِكَ هُمُ الْوَارِثُونَ ۞ الَّذِينَ يَرِثُونَ الْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالدُونَ ﴾ (١) .

وقال عَيْكُم : "ما منكم من أحد إلا له منزلان: منزلٌ في الجنة ومنزل في النار، فإذا مات فدخل النار ورث أهل الجنة منزله، فذلك قدوله: ﴿ هُمُ الْوَارِثُونَ ﴾ (٢).

# المؤمن يبنى بيته الذى فى الجنة ويهدم بيته الذى فى النار

قال مجاهد: ما من عبد إلا وله منزلان منزل في الجنة ومنزل في النار، فأما المؤمن فيبنى بيته الذي في الجنة، ويهدم بيته الذي في النار، وأما الكافر فيهدم بيته الذي في النار، فالمؤمنون يرثون منازل فيهدم بيته الذي في النار، فالمؤمنون يرثون منازل الكفار لأنهم أطاعوا ربهم عز وجل.

بل قال عَرَّا اللهِ عَنْ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَالَى كُلُ رَجَلِ مِن هَذَهُ الْأُمَةُ رَجِلًا مِن الله تعالى كُلُ رَجَلٍ مِن هَذَهُ الْأُمَةُ رَجِلًا مِن الكفار، فيقال له: هذا فداؤك مِن النار ٣٠٠٠ .

## ما أعده الله للمؤمنين في الجنة

عن أبى هريرة يُخفُّ ، عن رسول الله عَيْنِ مَال : «قال الله تبارك وتعالى،

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون: الآيتان: (١٠، ١١).

<sup>(</sup>٣) صحيع: رواه ابن ماجه (٤٣٤١) كتاب الزهد، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيع الجامع (٥٧٩٩).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه ابن ماجه (٤٢٩٢) كتاب الزهد، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٧٧٨).

- النبى النبى المنطق ا

قال أبو هريرة: اقدروا إن ششتم: ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أَخْفِى لَهُم مِن قُرَّةِ أَعْيُنٍ ﴾ (٢).

فيا من تضحى بعمرك ويا من تضحى بدينك من أجل الحصول على مناع زائل... أما علمت أن الله (جل وعلا) هو الذى أعد لك الجنة وغرس كرامتها بيديه؟!

فلو جمعت الأموال الطائلة وسكنت القصور الفاخرة على ضفاف البحار والأنهار وأنت تعلم أن الدنيا إلى زوال فكيف تشعر بالراحة والطمأنينة؟

أما في جنة الرحمن فالقصور تجرى من تحتها الأنهار، ونحن لا نستطيع بحال أن نقارن بين ما صنعه الإنسان وبين ما أعده الرحميم الرحمن (جل وعلا). . ولكن حسبُك أن نعيم الجنة لا يزول لأن الله كتب لك فيها الخلود – فاحذر يا أخى أن تضحى بآخرتك من أجل حطام زائل – .

# ستنسى كل شقاء مع أول غمسة في الجنة

ويا من حُرمت من نعمة البيت الهادئ الجسميل، بل ولم تشعر لحظة واحدة في حياتك بنعمة الراحة والاستقرار.. اعلم أنك ستنسى كل شقاء وعناء مع أول غمسة في الجنة.

عن أنس بن مالك فطف قال: قال رسول الله عرب الله عرب النعم أهل الدنيا من أهل الناريوم القيامة فيُصبغ في جهنم صبغة، ثم يقال: يا ابن آدم، هل رأيت خيراً قط؟ هل مَر بك نعيم قط؟ فيقول: لا والله يا رب، ويُؤتَى بأشد الناس بؤساً في الدنيا من أهل الجنة، فيُصبغ في الجنة صبغة، فيقال له: يا ابن آدم؟

<sup>(1)</sup> متفق عليه: رواه البخاري (٣٢٤٤) كتاب بدء الخلق، ومسلم (٢٨٢٤) كتاب الجنة وصفة نعيمها.

<sup>(</sup>٢) سورة السجدة: الآية: (١٧).

- ۱۹۶ - ۱۹۶ - ۱۹۶ - ۱۹۶ مراً بك شدة قط؟ فيقول: لا والله، ما مَراً بى بؤس ٌ قَطّ، ولا رأيت شدة قطا (۱).

## ويدخلهم الجنة عرفها لهم

قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَلَن يُضِلَّ أَعْمَالَهُمْ ۞ سَيَهُ دِيهِمْ وَيُصلُّحُ بَالَهُمْ ۞ وَيُدْخُلُهُمُ الْجُنَّةَ عَرَّفَهَا لَهُمْ ﴾ (٢).

قال مجاهد: يهتدى أهلها إلى بيوتهم وماكنهم لا يخطئون كأنهم ساكنوها منذ خُلقوا لا يستدلون عليها أحدًا.

وقال ابن عباس في رواية أبي صالح: «هم أعرف بمنازلهم من أهل الجمعة إذا انصرفوا إلى منازلهم»...

هذا قول جمهور المفسرين وتلخيص أقوالهم ما قاله أبو عبيدة: ﴿عُرْفَهَا ﴾ أي بينها لهم حتى عرفوها من غير استدلال.

وعن أبى سعيد الخدرى أن نبى الله على قال: اإذا خلص المؤمنون من النار حُبسوا بقنطرة بين الجنة والنار، فيتقاصون مظالم كانت بينهم فى الدنيا حتى إذا نُقُوا وهُذُبُوا أذن لهم بدخول الجنة؛ والذى نفس محمد بيده لأحدهم بمسكنه فى الجنة أدل منه بمسكنه كان فى الدنيا» (٣).

# الدنيا وعشرة أمثالها لأدنى أهل الجنة منزلة

عن المغيرة بن شعبة، عن النبى عَيْنِ قال: «سأل موسى ربه: ما أدنى أهل الجنة منزلة ؟ قال: هو رجل يجىء بعدما أدخل أهل الجنة الجنة، فيقال له: ادخل الجنة، فيقول: أى رب كيف وقد نزل الناس منازلهم وأخذوا أخذاتهم ؟ فيقال له:

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٨٠٧) كتاب صفة القيامة والجنة والنار.

<sup>(</sup>۲) سورة محمد: الآيات: (٤: ٦).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه البخارى (٢٤٤٠) كتاب المظالم والغصب.

## آخرأهل الجنة دخولا الجنة

عن هبد الله بن مسعود تلك قال: قال رسول الله على المنار خروجاً منها، وآخر أهل الجنة دخولاً الجنة، رجل يخرج من النار حبوا، فيقول الله تبارك وتعالى له: اذهب فادخل الجنة، فيأتيها فيُخيَّل إليه أنها ملأى فيرجع، فيقول: يارب وجدتها ملأى، فيقول الله تبارك وتعالى له: اذهب فادخل الجنة، قال: فيأتيها فيُخيَّل إليه أنها ملأى. فيرجع فيقول: يارب وجدتها ملأى، فيقول الله له: اذهب فادخل الجنة، فإن لك مثل الدنيا وعشرة أمثالها، أو إن لك عشرة أمثال الدنيا قال: فيقول: أتسخر بي (أو أتضحك بي) وأنت الملك؟ قال: لقد رأيت رسول الله على ضحك حتى بدت نواجذه. قال: فكان يقال: ذلك أدنى أهل الجنة منزلة الله المنارة منزلة أله المنارك الجنة منزلة أله المنارك المنارك

وعن عبد الله بن مسعود فالله أن رسول الله على قال: «آخر من يدخل الجنة رجل فهو يمشى مرة ويكبو مرة وتسفعه النار مرة، فإذا ما جاوزها التفت إليها، فقال: تبارك الذى نجانى منك، لقد أعطانى الله شيئًا ما أعطاه أحدًا من الأولين والآخرين، فتُرفع له شجرة، فيقول: أى رب ادننى من هذه الشجرة، فلأستظل بظلها وأشرب من مائها، فيقول الله عز وجل: يا ابن آدم لعلى إن أعطيتكها سألتنى غيرها، فيقول: لا يا رب... ويعاهده أن لا يسأله غيرها، وربه

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٨٩) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٣) منفق مله: رواه البخاري (٦٥٧١) كتاب الرقاق، ومسلم (١٨٦) كتاب الإيمان.

يعذره لأنه يرى ما لا صبر له عليه، فيُدنيه منها فيستظل بظلها ويشرب من مائها. ثم ترفع له شجرة هي أحسن من الأولى، فيقول: أي رب ادنني من هذه لأشرب من مائها، وأستظل بظلها لا أسألك غيرها، فيقول: يا ابن آدم ألم تعاهدني أنك لا تسألني غيرها؟ فيقول: لعلى إن أدنيتك منها تسألني غيرها؟ فيعاهده أن لا يسأله غيرها، وربه يعذره لأنه يرى ما لا صبر له عليه فيُدنيه منها، فيستظل بظلها، ويشرب من مائها، ثم تُرفع له شبجرة عند باب الجنة هي أحسن من الأوليين، فيقول: أي رب ادنني من هذه لأستظل بظلها وأشرب من مائها لا أسألك غيرها، فيقول: يا ابن آدم ألم تعاهدني أن لا تسألني غيرها؟ قال: بلي يارب، هذه لا أسألك غيرها. وربه يعذره لأنه يرى ما لا صبر له عليه، فيُدنيه منها، فإذا أدناه منها فيسمع أصوات أهل الجنة، فيقول: أي رب أدخلنيها، فيقول: يا ابن آدم ما يُصريني منك؟ - والمعنى أي شيء يرضيك ويقطع السؤال بيني وبينك؟ -أيرضيك أن أعطيك الدنيا ومثلها معها؟ قال: يارب أتستهزئ منى وأنت رب العالمين، فضحك ابن مسعود، فقال: ألا تسألوني: مم أضحك؟ فقالوا: مم تضحنك؟ قال: هكذا ضحك رسول الله عَيْنِكُم ، فقىالوا: مم تضحك يا رسول الله؟ قال: "من ضحك رب العالمين حين قال: اتستهزئ بي وأنت رب العالمين؟ فيقول: إنى لا أستهزئ منك ولكني على ما أشاء قادر ١١١٠٠.

# «الوسيلة ، أعلى منزلة في الجنة للنبي راك

والوسيلة هي أعلى منزلة في جنة الرحمن (جل وعلا) وهي من نصيب حبيبُ الرحمن محمد بُن عبد الله عَيْنِينَ .

لا العالى: ﴿ تِلْكَ الرَّسُلُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ مِنْهُم مَّنِ كُلَّمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَ مُنْهُمْ مَّنِ كُلَّمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ وَآتَيْنَا عَيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيَّاتِ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٨٧) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية: (٢٥٣).

قال مجاهد وغیره: منهم من کلم الله (موسی)، ورفع بعضهم درجات، هو محمد علیا الله .

وفى حديث الإسراء المتفق على صحته: أنه عَلَيْكُم لما جاوز موسى قال: قرب لم أظن أن ترفع على الحداء، ثم علا فوق ذلك بما لا يعلمه إلا الله، حتى جاوز سدرة المنتهى.

وفي صحيح مسلم من حديث حبد الله بن صمرو بن العاص: أنه سمع النبى عليه النبى عليه الله الله المعتم المؤذن، فقولوا مثل ما يقول، ثم صلوا على، فإنه من صلى على صلاة صلى الله عليه بها عشرا، ثم سلوا الله لى الوسيلة، فإنها منزلة في الجنة لا تنبغى إلا لعبد من عباد الله، وأرجو أن أكون أنا هو، فمن سأل لى الوسيلة حلّت له الشفاعة» (أ).

## قصر النبي ﷺ في جنة عدن

ولابد أن نعلم أن للنبى عَلَيْكُ قصورًا كثيرة في الجنة، ومن بينها قصره في (جنة عدن).

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٣٨٤) كتاب الصلاة.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٤٦٧٤) كتاب تفسير القرآن.

#### قصرمثل الربابة البيضاء

#### ولى رواية أخرى لى البخاري:

قال عليها: "... فانطلقنا فانتهينا إلى روضة عظيمة لم أر روضة قط أعظم منها ولا أحسن... قال: قالا لى: ارق فيها قال: فارتقينا فيها فانتهينا إلى مدينة مبنية بلبن ذهب ولبن فضة فأتينا باب المدينة فاستفتحنا ففتح لنا فلخلناها فتلقانا فيها رجال شطر من خلقهم كأحسن ما أنت راء وشطر كأقبح ما أنت راء، قال: قالا لهم: اذهبوا فقعوا في ذلك النهر. قال: وإذا نهر معترض يجرى كأن ماءه المحض في البياض فذهبوا فوقعوا فيه ثم رجعوا إلينا قد ذهب ذلك السوء عنهم فصاروا في أحسن صورة قال: قالا لي: هذه جنة عدن وهذاك منزلك قال: فسما بصرى صعداً، فإذا قصر مثل الربابة البيضاء. قال: قالا لي: هذاك منزلك قال: قلت لهما: بارك الله فيكما ذراني فأدخله. قال: قالا: أما الآن فلا وأنت داخله... هذاك عندما تعيش في الجنة.

#### قصر على نهرالكوثر

وجاء في رواية أخرى في البخارى أن للنبي عَالِيْكُمْ قَصَراً على نهر الكوثر.

فعن أنس بن مالك بعلى: أن النبي عَلَيْكُمْ قال – في جزء من حديث –:

د.... ما هذان النهران يا جبريل؟ قال: هذا النيل والفرات عُنصرهُما ثُم مضى به في السماء فإذا هو بنهر آخر عليه قصر من لؤلؤ وزبرجد فضرب يده فإذا هو مسك أذفر قال: ما هذا يا جبريل؟ قال: هذا الكوثر الذي خبا لك ربك.... (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) صحيح; رواه البخاري (۷۰٤٧) كتاب التعبير.

<sup>(</sup>۲) صحيح: رواه البخاري (۲۰۸۱) كتاب الرقاق.

# منزل مثل السحاب لسيد الأحباب عظي

وفي الحديث الذي رواه البخاري في صحيحه عن سمرة ابن جندب قال: كمان النبي عِنْ الله على الله على الله الله ويا؟ قال: فإن رأى أحد قصها، فيقول ما شاء الله. فسألنا يومًا فقال: فهل رأى أحد منكم رؤيا؟» قلنا: لا. قال: «لكني رأيت الليلة رجلين فقال: فهل رأى أحد منكم رؤيا؟» قلنا: لا. قال: «لكني رأيت الليلة رجلين أثياني فأخذا بيدى فأخرجاني إلى الأرض المقدسة، فإذا رجلٌ جالسٌ ورجلٌ قائم بيده كُلُّوب من حديد.... - إلى أن قال -: فانطلقنا حتى انتهينا إلى روضة خضراء فيها شجرة عظيمة وفي أصلها شيخ وصبيان، وإذا رجلٌ قريب من الشجرة بين يديه نارٌ يوقدها فصعدا بي الشجرة وأدخلاني دارًا لم أر قط أحسن منها، فيها رجال شيوخ وشباب ونساء وصيان، ثم أخرجاني منها فصعدا بي الشجرة فأدخلاني دارًا أحسن وأفضل، فيها شيوخ وشباب. قلت: طوفتماني الليلة فأخبراني عما رأيت. قالا: نعم. » - إلى أن قالا -: «والدار الأولى التي دخلت دار عامة المؤمنين. وأما هذه الدار فدار الشهداء، وأنا جبريل وهذا ميكائيل. فارفع رأسك. فرفعت رأسي، فإذا فوقي مثل السحاب، قالا: ذاك منزلك. قلت: دعاني أدخل منزلي. قالا: إنه بقي لك عُمْرٌ لم تستكمله، فلو منزلك. قلت: معاني أنت منزلك؟

#### بيت في الجنة من قصب لخديجة رك

عن أبى هريرة رضي قال: أتى جبريل النبى عليك فقال: يا رسول الله هذه خديجة قد أتت معها إناء فيه إدام أو طعام أو شراب، فإذا هى أتتك فاقرأ عليها السلام من ربها ومنى، وبشرها ببيت فى الجنة من قصب، لا صَخَب فيه ولا نَصَب (٢).

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه البخاري (۱۳۸٦) كتاب الجنائز.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٤٣٢) كتاب فضائل الصحابة.

والقصب: المراد به قصب اللؤلؤ المجوف.

قال السهيلى: النكتة فى قوله: «من قصب» ولم يقل: من لؤلؤ؛ أن فى لفظ القصب مناسبة لكونها أحرزت قصب السبق بمبادرتها إلى الإيمان دون غيرها، ولذا وقعت هذه المناسبة فى جميع ألفاظ هذا الحديث (١). اهـ.

وفى القصب مناسبة أخرى من جهة استواء أكثر أنابيبه، وكذا كان لخديجة من الاستواء ما ليس لغيرها، إذ كانت حريصة على رضاه بكل محكن، ولم يصدر منها ما يغضبه قط كما وقع لغيرها.

#### قصرعمربن الخطاب الش

#### أهل الجنة هم الملوك

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثُمَّ رَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلْكًا كَبِيرًا ﴾ (٣). عن مجاهد «ملكًا كبيرًا» قال: عظيمًا.

وعن ابن عباس أنه ذكر مراتب أهل الجنة ثم تلا: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثُمَّ رَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلْكًا كَبِيرًا ﴾ .

وقال ابن أبى الحوارى: سمعت أبا سليمان يقول فى قول عز وجل: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثُمَّ رَأَيْتَ نُعِيمًا وَمُلْكًا كَبِيرًا ﴾ . قال الملك الكبير، أن الملك (من

<sup>(</sup>۱) فتع الباري (٧/ ١٧١-١٧٢).

<sup>(</sup>٢) منفق عليه: رواه البخاري (٣٦٧٩) كتاب المناقب، ومسلم (٢٣٩٤) كتاب فضائل الصحابة.

<sup>(</sup>٣)سورة الإنسان: الآية: (٢٠).

الملائكة) يأتيه بالتحفة واللطف، فلا يصل إليه حتى يُستأذن له عليه، فيقول للحاجب: استأذن على ولى الله، فإنى لست أصل إليه، فيُعلم ذلك الحاجب حاجبًا آخر وحاجبًا بعد حاجب، ومن داره إلى دار السلام باب يدخل منه على ربه إذا شاء بلا إذن، فالملك الكبير أن رسول رب العزة لا يدخل عليه إلا بإذن، وهو يدخل على ربه بلا إذن.

وعن أبى هريرة قبال: «إن أدنى أهل الجنة منزلة ولسيس فيسهم دنى، من يغدو عليه كل يوم ويروح خمسة عشسر ألف خادم، ليس منهم خادم إلا ومعه طرفة ليست مع صاحبه».

وعن أبى هلال قال: حدثنا حميد بن هلال: قال: «ما من رجل من أهل الجنة إلا وله ألف خازن ليس منهم خازن إلا على عمل ليس عليه صاحبه». وعن أبى عبد الرحمن الحبلى قال: «إن العبد أول ما يدخل الجنة يتلقاه سبعون ألف خادم كأنهم اللؤلؤ».

وعن أبى عبد الرحمن المغافرى قال: «إنه ليُصفَّ للرجل من أهل الجنة سماطان لا يرى طرفاهما من غلمانه، حتى إذا مرَّ مشوا وراءه» (١١).

#### لك قوة مائة رجل إذا دخلت الجنة

قال عَلَيْكُم : «إنَّ الرجل من أهل الجنة، ليُعطَّى قوة مائة رجل في الأكل والشرب والشهوة والجماع، حاجة أحدهم عرق يفيض من جلده، فإذا بطنه قد ضمر الأ).

فيا من عانيت من ضعف الصحة وكثرة الأمراض... اعلم أن الله (جل وعـــلا) سيــعطيك في الجنة قــوة مائة رجلٍ في الطــعام والشُــرب والشهــوة

<sup>(</sup>۱) حادي الأرواح (ص:۲۵۷–۲۵۸).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الطبراني (٥/ ١٧٨)، وأحمد (٤/ ٣٧١)، وابن أبي شيبة (٧/ ٣٣)، والدارمي (٢/ ٤٣١)،
 والطبراني في الأوسط (٨/ ٣٦١). وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (١٦٢٧).

والجماع... وأنت مع ذلك لا يصيبك مرض ولا ألم ولا مشقة ولا عناء. فاللهم إنا نسألك من فضلك العظيم.

#### هذه خيمتك في الجنة

قال تعالى: ﴿ حُورٌ مَّقَصُورَاتٌ فِي الْخِيَامِ ﴾ (١).

وفى الصحيحين من حديث أبى موسى الأشعرى، عن النبى عَلَيْكُم : «إن للمؤمن فى الجنة لخيمة من لؤلؤة واحدة مجوفة طولها ستون ميلاً للمؤمن فيها أهلون يطوف عليهم المؤمن فلا يرى بعضهم بعضًا» (٢).

وفى لفظ لمسلم: «فى الجنة خيمة من لؤلؤة مجوفة، عرضها ستون ميلاً فى كل زاوية منها أهل، ما يرون الآخرين. يطوف عليهم المؤمن؟).

وعن عبد الله بن مسعود في قوله تعالى: ﴿ حُورٌ مُقَصُورَاتٌ فِي الْخِيامِ ﴾ قال: دُرُ مجوف.

وعن أبى الدرداء قال: «الخيمة لؤلؤة واحدة لها سبعون بابًا كلها من درة».
وأما السُّرر فقال تعالى: ﴿ مُتَكِينَ عَلَىٰ سُرُر مَّصْفُوفَة وزَوَّجْنَاهُم بِحُورِ
عِين ﴾ (٣) وقال تعالى: ﴿ ثُلَّةً مِّنَ الأَوَّلِينَ ۞ وَقَلِيلٌ مِنَ الآخِرِينَ ۞ عَلَىٰ سُرُرٍ
مُوضُونَة ۞ مُتَكِينَ عَلَيْهَا مُتَقَابِلِينَ ﴾ (٤) ، وقال تعالى: ﴿ فِيهَا سُرُرٌ مُرَّفُوعَةٌ ﴾ (٥) .

فأخبر تعالى عن سُررهم بأنها مصفوفة بعضها إلى جانب بعض ليس

<sup>(</sup>١)سورة الرحمن: الآية: (٧٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٨٣٨) كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها.

<sup>(</sup>٣)سورة الطور:الآية: (٢٠).

<sup>(1)</sup>سورة الواقعة: الآيات: (١٣: ١٦).

<sup>(</sup>٥)سررة الغاشية: الآية: (١٣).

بعضها خلف بعض ولا بعيدًا عن بعض، وأخبر أنها موضونة، والوضن في اللغة: النضيد والنسيج المضاعف.

قال عطاء عن ابن عباس: قال سرر من ذهب مكللة بالزبرجـد واللر والياقوت. والسرير مثل ما بين مكة وأيلة.

وقال الكلبى: طول السرير في السماء مائة ذراع، فإذا أراد الرجل أن يجلس عليه تواضع له حتى يجلس عليه فإذا جلس عليه ارتفع إلى مكانه (١).

## -- طوبي لك منزل الملوك

سر بارث

عن أبى سعيد الحدوى وطف أن رسو ل الله عليه قال: «خلق الله تبارك وتعالى الجنة لبنة من ذهب، ولبنة من فضة، وملاطها المسك، وقال لها: تكلَّمى، فقالت. قد أفلح المؤمنون: فقالت الملائكة: طوبى لك منزل الملوك (٢).

## من يكون في الضردوس الأعلى?

قال تعالى عن وصف هؤلاء الذين يرثون الفردوس الاعلى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ۞ اللّذِينَ هُمْ عَنِ اللّغُو مُعْرِضُونَ ۞ وَالّذِينَ هُمْ لِلزُّكَاةَ فَاعِلُونَ ۞ وَالّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ ۞ إِلاَّ عَلَىٰ أَزْوَاجِهِمْ أَوْ وَالّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ ۞ إِلاَّ عَلَىٰ أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ۞ فَمَنِ ابْتَغَىٰ وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ ۞ وَالّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ وَالّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ وَالّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ أَوْلَئِكَ هُمُ الْوَارِثُونَ ۞ الّذِينَ يُوثُونَ الْفُرْدُوسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>۱) مختصر حادي الأرواح / للمصنف (ص: ١١٠ : ١١٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح الترغيب والترهيب (١/ ٩٥١).

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون: الآيات: (١: ١١).

# من يريد المساكن الطيبة في جنات عدن؟

قال تعالى: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّاتِ عَدْنَ وَرِضُواَنٌ مِّنَ اللَّهِ أَكْبَرُ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظْيَمُ ﴾ (٢).

﴿ وَعَدَ اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ﴾ أى: وعدهم على إيمانهم بهجنات وارفة الظلال، تجرى من تحت أشجارها الانهار ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ أى: لابثين فيها أبدًا، لا يزول عنهم نعيمها ولا يبيد ﴿ وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّاتٍ عَدْنَ ﴾ أى: ومنازل يطيب فيها العيش في جنات الخلد والإقامة.

قال الحسن: هي قسور من الليؤلؤ والياقوت الأحمر والزبرجد (٣) ﴿ وَرَضُوانٌ مَنَ اللَّهُ أَكْبُرُ ﴾ أي: وشيء من رضوان الله أكبر من ذلك كله.

وفى الحديث يقول الله تعالى لأهل الجنة: «يا أهل الجنة فيقولون: لبيك ربنا وسعديك فيقول: هل رضيتم؟ فيقولون: وما لنا لا نرضى وقد أعطيتنا ما لم تُعط أحداً من خلقك! فيقول: ألا أعطيكم أفضل من ذلك؟ فيقولون: وأى شىء أفضل من ذلك؟ فيقول: أحل عليكم رضواني فلا أسخط عليكم بعده أبداً الأنها.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٢٧٩٠) كتاب الجهاد والسير.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة: الآية: (٧٢).

<sup>(</sup>۲) الكشاف للزمخشري (۲/۲۸۹).

<sup>(</sup>٤) متفق عليه: رواه البخارى (١٥٤٩) كتاب الرقاق، ومسلم (١٨٣) كتاب الإيمان.

dia,

# ُ مَن كان عبداً للرحمن... فازبالفرفة في أعلى الجنان

قال تعالى عن صفات عباد الرحمن: ﴿ وَعَبَادُ الرَّهُمَ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلامًا (٣٠ وَالَّذِينَ يَيتُونَ لَرَبَهِمْ سُجَدًّا وَقِيَامًا مَلَى وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا اصْرِفُ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا (٥٠ إِنَّهَا سَاءَتُ مُسَتَقَرًا وَمُقَامًا (٥٠ وَالْذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ سَاءَتُ مُسَتَقَرًا وَمُقَامًا (٥٠ وَالْذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلكَ قَوَامًا (٥٠ وَالْذِينَ لا يَدْعُونَ مَعَ اللّهِ إِلْهَا آخَرَ وَلا يَقْتُلُونَ النَّفُسَ الَّتِي حَرَّمَ اللّهُ إِلاَّ بِالْحَقَ وَلا يَوْنُونَ النَّفُسَ الّتِي حَرَّمَ اللّهُ إِلاَ بِالْحَقَ وَلا يَوْنُونَ النَّفُسَ الّتِي حَرَّمَ اللّهُ إِلاَ بِالْحَقِ مَهُانًا (١٠ إِلَّا مَن وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحًا فَأُولُئِكَ يُدِلُ اللّهُ سَيِّعَاتَهِمْ حَسَنَاتُ مُعَالَا اللّهُ عَفُورًا رَحِيمًا (٥٠ وَمَن يَاللّهُ وَمَوْلُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَفُورًا رَحِيمًا (٥٠ وَمَن يَاللّهُ عَمُولُ مَالِحًا فَأُولُئِكَ يُدِلُ اللّهُ سَيِعَاتَهِمْ حَسَنَاتُ وَكَانَ اللّهُ عَفُورًا رَحِيمًا (٥٠ وَمَن يَابَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحًا فَأُولُئِكَ يُدلُلُ اللّهُ سَيْعَاتَهِمْ حَسَابًا (١٠ وَكَانَ اللّهُ عَفُورًا رَبِي اللّه مَتَابًا (١٠ وَمَا إِللّهُ مِ مَوْلُونَ رَبّنَا هَبُ أَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا أَوْلُولُ اللّهُ عَلَى إِللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى وَلَكُولُولُ وَاللّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَى اللّهُ الْعَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الْعَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

فمن اتصف بصفات عباد الرحمن كان جزاؤه في الآخرة كما قال تعالى: ﴿ أُولَٰئِكَ يُجُزُونَ الْغُرْفَةَ بِمَا صَبَرُوا وَيُلَقَّوْنَ فِيهَا تَحِيَّةً وَسَلامًا ۞ خَالِدِينَ فِيهَا تَحِيَّةً وَسَلامًا ۞ خَالِدِينَ فِيهَا حَسُنَتُ مُسْتَقَرُّا وَمُقَامًا ﴾ (٢).

قال الإمام القرطبي: وصف تعالى «عباد الرحمين» بإحدى عشرة خصلة هي أوصافهم الحسيدة من التخلّى، والتحلي وهمي «التواضع، والحلم، والتهجد، والخوف، وترك الإسراف والإقتار، والبعد عن الشرك، والنزاهة عن الزني والقتل، والتوبة، وتجنب الكذب، وقبول المواعظ، والابتهال إلى

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان: الآيات: (٦٣: ٧٤).

<sup>(</sup>٣)سورة الفرقان: الأيتان: (٧٥: ٧٦).

الله ثم بين جزاءهم الكريم وهو نيل الغرفة أى الدرجة الرفيعة وهى أعلى منازل الجنة وأفضلها كما أن الغرفة أعلى مساكن الدنيا.

#### الفرف العلى من الجنة لهؤلاء

عن نعيم بن همار أن رجلاً سأل النبى عَلَيْكُم ، أي الشهداء أفضل؟ قال: «الذين يقاتلون في الصف الأول فلا يلفتون وجوههم حتى يُقتلوا، أولئك ينطلقون في الغرف العلى من الجنة. ويضحك إليهم ربهم، وإذا ضحك ربك إلى عبد في الدنيا فلا حساب عليه (١).

# الفائزون بالغرف في الجنة

قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنْبَوِّئَنَّهُم مِّنَ الْجَنَّةِ غُرَفًا تَجْرِى مِن تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالدينَ فِيهَا نَعْمَ أَجْرُ الْعَاملِينَ ﴾ (٢).

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتَ ﴾ أى: جمعوا بين إخلاص العقيدة وإخلاص العيمل ﴿ لُنُبُوبَنَهُم مِن الْجَنَّةِ غُرَفًا ﴾ أى لنُنزلنَهم أعالى الجنة ولنسكننهم منازل رفيعة فيها ﴿ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ﴾ أى: تجرى من تحت أشجارها وقصورها أنهار الجنة ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ أى: ماكثين فيها إلى غير نهاية لا يخرجون منها أبدًا ﴿ نِعْمَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ ﴾ أى نعمت تلك المساكن العالية في جنات النعيم أجرًا للعاملين ﴿ الَّذِينَ صَبَرُوا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ (٣) هذا بيانٌ للعاملين أى هم الذين صبروا على تحملُ المشاق من الهجرة والأذى في سبيل الله، وعلى ربهم يعتمدون في جميع أمورهم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٥/ ٢٨٧)، والطبراني في الأوسط (٢/ ٢٨٦)، قبال الهيثمي (٥/ ٢٩٢): رواه أحمد وأبو يعلى والطبراني في الكبير والأوسط ورجال أحمد وأبي يعلني ثقات، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (١١٠٧).

<sup>(</sup>٣) سورة العنكبوت: الآية: (٥٨).

<sup>(</sup>٣) سورة العنكبوت: الآية: (٥٩).

قال في البحر: وهذان جماع الخير كله: الصبر، وتفويض الأمر إليه تعالى(١). وقال تعالى: ﴿ لَكِنِ اللَّهِ مِنَ اتَّقُواْ رَبُّهُمْ لَهُمْ غُرَفٌ مِن فَوْقِهَا غُرَفٌ مَبْنِيَّةٌ تَجْرِى مِن تَحْتَهَا الأَنْهَارُ وَعْدَ اللَّه لا يُخْلَفُ اللَّهُ الْمِيعَادَ ﴾ (٢).

وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَمُوالُكُمْ وَلَا أُولَادُكُم بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِندَنَا زُلْفَىٰ إِلاَّ مَنْ آمَنَ وَعَملَ صَالحًا فَأُولَئِكَ لَهُمْ جَزَاءُ الضّعْف بمَا عَملُوا وَهُمْ فِي الْغُرُفَاتِ آمنُونَ ﴾ (٣).

وعن أبى سعيد الخدرى، أن رسول الله عَلَيْكُم قال: ﴿إِن أَهُلُ الْجُنَةُ يَتُراءُونَ الْغُرَفُ مِن فُوقَهُم كما تتراءُون الكوكب الدُّرِّى الغابر في الأفق، من المشرق أو المغرب. لتفاضُلُ ما بينهم، قالوا: يا رسول الله! تلك منازل الأنبياء لا يبلغها غيرهم. قال: ﴿بلى والذي نفسى بيده، رجال آمنوا بالله وصلَّقوا المرسلين، ﴿).

#### الشهداء... وخير منزل

هن أنس فلف أن رسول الله عليه قال: «يُوتَى بالرجل يوم القيامة من أهل الجنة فيقول له: يا ابن آدم! كيف وجدت منزلك؟ فيقول: أى ربّ! خير منزل، فيقول: سَلُ وتمنّ، فيقول: يا رب ما أسأل ولا أتمنى إلا أن تردّنى إلى الدنيا، فأقتل في سبيلك عشر مرار، لما يرى من فضل الشهادة، ويؤتَى بالرجل من أهل النار، فيقول له: يا ابن آدم! كيف وجدت منزلك؟ فيقول: أى رب! شرّ منزل، فيقول له: أتفتدى منه بطلاع الأرض ذهبًا؟ فيقول: أى ربّ نعم، فيقول: كدّنب قد سألتك أقل من ذلك وأيسر فلم تفعل فيُردّ إلى النار، (٥).

Ill , and and

<sup>(</sup>١) البحر (٧/ ١٥٧).

<sup>(</sup>٧) سورة الزمر: الآية: (٢٠).

<sup>(</sup>٣) سورة سبأ: الآية: (٣٧).

<sup>(1)</sup> متفق عليه: رواه البخاري (٣٢٥٦) كتاب بده الخلق، ومسلم (٢٨٣١) كتاب الجنة.

<sup>(</sup>ه) صحيح: رواه النائى (٣١٢٦٠) كتاب الجهاد، وصححه العلامة الألبانى رحمه ألله فى صحيح الجامع (٧٩٩٦).

# بيت في الجنة لمن آمن بالنبي الله وهاجر وجاهد في سبيل الله -

قال عَرَّكُمْ: «أنا زعيمٌ لمن آمن بي وأسلم وهاجر ببيت في ربض الجنة، وبيت في وسط الجنة، وبيت في واسلم وجاهد في وسط الجنة، وبيت في أعلى غُرف الجنة، وأنا زعيم لمن آمن بي وأسلم وجاهد في سبيل الله ببيت في ربض الجنة، وبيت في وسط الجنة، وبيت في أعلى غرف الجنة، فمن فعل ذلك لم يدع للخير مطلبًا، ولا من الشرّ مهربًا، ويموت حيث شاء أن يموت، (١).

# بيت في أعلى الجنة لصاحب الخُلق الحسن

عن أبى أمامة الباهلى وَاقِيهُ قال: قال رسول الله عَيْنَ : «أنا زعيم ببيت في ربض الجنة لمن ترك في ربض الجنة لمن ترك المراء وإن كان مُحقًا، وببيت في وسط الجنة لمن ترك الكذب وإن كان مازحًا، وببيت في أعلى الجنة لمن حسن خُلَقُهُ (٢).

والزعيم: الضامن.

وعن جابر في أن رسول الله على قال: «إن من أحبكم إلى وأقربكم منى مجلساً يوم القيامة، أحاسنكُم أخلاقًا. وإن أبغضكم إلى وأبعدكم منى يوم القيامة الشرثارون والمتشدقون والمتفيهقون قالوا: يا رسول الله قد علمنا الثرثارون والمتشدقون، فما المتفيهقون؟: قال: «المتكبرون» (٣).

وعن أبي اللرداء يُطافع: أن النبي عَرَاكُ الله عَالَ : «ما من شيء أثقلُ في ميزان

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه النسائل (۲۱۳۳) كتاب الجهاد، وصححه العلامة الالباني رحمه الله في صحيح الجامع (١٤٦٥).

<sup>(</sup>٢) حسن: رواه أبو داود (٤٨٠٠) كتاب الأدب، وحسنه العلامة الألبساني رحمه الله في صحيح الجامع (١٤٦٤)

<sup>(</sup>٣) حسن: رواه الترمذي (٢٠١٨) كتاب البر والصلة، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٢٠١).

العبد المؤمن يوم القيامة من حُسن الخُلُق. وإنَّ الله يُبغضُ الفاحش البذيَّ (١). ... «البذيُّ : هو الذي يتكلَّم بالفُحش، وردىء الكلام.

وعن أبى هريرة فطف قال: سُئل رسول الله عَيْنِ عن أكثر ما يُدخلُ الناس الجنة؟ قال: «تقوى الله وحُسنُ الخُلُق، وسُئل عن أكثر ما يُدخلُ الناس الجنة؟ قال: «الفمُ والفرج»(٢).

وعنه قال: قال رسول الله عَلَيْكُم : «أكملُ المؤمنينَ إيمانًا أحسنُهُم خُلقًا، وخياركُم خياركُم لنسائهم»(٢).

وعن عائشة رَبِيْكَ، قالت: سمعت رسول الله عَلَيْكُم يقول: "إنَّ المؤمن ليُدركُ بحُسن خُلُقِه درجة الصائم القائم،(١).

#### الحب في الله ... وغرف الجنة

مسترج يست

قال تعالى: ﴿ الْأَخِلاَءُ يَوْمَعُذُ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُو ۚ إِلاَّ الْمُتَّقِينَ ﴾ (٥) وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (٦) .

وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبُّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلَإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ ﴾ (٧).

وحن أبى سعيد الخدرى وظف قال: قال النبى عَلَيْكُم : «إن المتحابين لترى غُرفهم في الجنة كالكوكب الطالع الشرقي أو الغربي، فيقال: من هـؤلاء فيقال:

<sup>(1)</sup> حسن: رواه الترمذي (٢٠٠٢) كتباب البر والصلة، وحبنه العلامة الألباني رحبه الله في صحيح الجامم (٥٧٢٦).

 <sup>(</sup>۲) حسن: رواه الترمذى (۲۰۰٤) كتاب البر والصلة، وابن ماجه (٤٦٤٦) كتاب الزهد، وحسنه العلامة الألبانى رحمه الله فى الصحيحة (٩٧٧).

<sup>(</sup>٣) حسن: رواه الترمذي (١١٦٢) كتاب الرضاع، وحسته العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (١٦٣٢).

<sup>(1)</sup> حسن: رواه أبو داود (٤٧٩٨) كتاب الأدب، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (١٩٣٣).

**<sup>(</sup>٥)** سورة الزخرف:الآية: (٦٧).

<sup>(</sup>٦) سورة الحجرات: الآية: (١٠).

<sup>(</sup>٧) سورة الحشر: الآية: (١٠).

S 4 4

المتحابون في الله عز وجل١(١).

وقال عَرَّا الله تعالى يقول يوم القيامة: أين المتحابون بجلالى؟ اليوم أظلهم في ظلى يوم لا ظلى إلا ظلى (٢).

وقال عَلَيْكُم : (قال الله عز وجل: المتحابون في جلالي لهم منابر من نور يغبطهم النبيون والشهداء)(٢).

#### بيت في الجنة لمن ترك المراء والكذب

قال عَرَانَا زعيم بيت في ربض الجنة لمن ترك المراء وإن كان مُحقًا، وبيت في وسط الجنة لمن ترك الكُذب وإن كان مازحًا، وبيت في أعلى الجنة لمن حَسنُ خُلقه، (٤).

# بيت في الجنة... لن فؤض أمره لله

عن البراء بن عازب، عن النبى عَلَيْكُمْ قال: «إذا اضطجع الرجل فتوسّد يمينه ثم قال: اللهم أسلمت نفسى إليك، وفوضت أمرى إليك، وألجأت ظهرى، إليك، ووجهت وجهى إليك، رهبة منك ورغبة إليك، لا ملجأ ولا منجا منك إلا إليك، آمنت بكتابك الذي أنزلت، وبنبيك الذي أرسلت، ومات على ذلك بني له بيت في الجنة، أو بوئ له بيت في الجنة، أو بوئ له بيت في الجنة، أو بوئ له بيت في الجنة،

<sup>(</sup>١) أخرجه أحسمه في «المسند» (٣/ ٨٧)، وأورده الحافظ الهيشمي في «المجمع» (١٠/ ٤٣٢)، وقال: «رواه أحمد ورجاله رجال والصحيح».

<sup>(</sup>٢) صحيع: رواه مسلم (٢٥٦٦) كتاب البر والصلة والآداب.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه الترمذي (٢٣٩٠) كتاب الزهد، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٣).

<sup>(</sup>٤) حسن: رواه أبو داود (٤٨٠٠) كتاب الأدب، وحسنه العلامة الألبساني رحمه الله في صحيح الجامع (٤٦٤).

 <sup>(</sup>a) متفق هليه: رواه البخارى (٢٤٧) كتاب الوضوء، ومسلم (٢٧١٠) كتاب الذكر والدعاء.

# غرف في الجنة... لن أطعم الطعام وألان الكلام وتابع الصيام وصلى بالليل والناس نيام

عن عبد الله بن عمروعن النبى عَنْ الله الله عن الجنة غُرفًا يُرى ظاهرها من باطنها، وباطنها من ظاهرها، قال أبو مالك الأشعرى: لمن هى يا رسول الله؟ قال: أعدها الله تعالى لمن أطعم الطعام، وألان الكلام، وتابع الصيام، وصلى بالليل والناس نيام (١).

وفى الصحيحين من حديث أبى موسى الأشعرى، عن النبى عَلَيْكُم قال: «إن للمؤمن فى الجنة لخيمة من لؤلؤة واحدة مجوفة طولها ستون ميلاً، للمؤمن فيها أهلون يطوف عليهم المؤمن فلا يرى بعضهم بعضاً»(٢).

#### باب الريان للصائمين

مسمى الباب: «الريان» من الرى، والرى ضد الظمأ، مسمى الباب يبعث على الرى، وأول الغيث قطرة، إن ذكر الماء فى الصحراء، يقلل من شدة العطش، فما ظنك بالداخل. . ؟!

وفى حديث عبد السرحمن بن سَمُرة، عن النبى عَلَيْكُم في منامه الطويل قال: «ورأيت رجلاً من أمتى يلهث عطشاً، كلما ورد حوضاً مُنع منه، فجاءه

<sup>(</sup>١) حسن: أخرجه أحمد (٣٤٣/٥)، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٢١٢٣).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٣٢٤٣) كتاب بدء الخلق، ومسلم (١٨٠) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (١٨٩٦) كتاب الصوم، ومسلم (١١٥٢) كتاب الصيام.

رى الدنيا عطش، والرى رى الآخرة، والجزاء من جنس العمل.

من صام عن شهوته في الدنيا، أدركها غدًا في الجنة، ومن صام عما سوى الله، فعيده يوم لقائه. أن ﴿ مَن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ اللّهِ فَإِنْ أَجَلَ اللّهِ لآتٍ ﴾ (١) وقد صُمتُ عن لذات دهري كلها

# ويوم لقساكم ذاك فطسر صسيسامى

بالله، انظر كيف يكون الجنزاء من جنس العمل. صورة حسية تُشاهد وتُعاين: «الصيام والقرآن يشفعنان للعبد يوم القيامة، يقول الصيام: أى رب إنى منعته الطعام والشهوات بالنهار، فشفعنى فيه، يقول القرآن: رب منعته النوم بالليل، فشفعنى فيه، فيشفعان، (٢).

# بيت في الجنة... لن بني مسجداً لله

فيا من امتن الله عليك بنعمة المال لا تبخل وابن لله مسجدًا لتنال الأجر والمثوبة في الدنيا والآخرة، وذلك بأن الله يجعل صلاة من يصلى (في هذا المسجد) في ميزان حسناتك بل ويكرمك بأن يبنى لك بيتًا في الجنة... ألا تريد بيتًا في الجنة؟! ...

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت: الآية: (٥).

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه أحمد (٢/ ١٧٤)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٣٨٨٢).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٤٥٠) كتاب الصلاة، ومسلم (٥٣٣) كتاب الصيام.

<sup>(1)</sup> صحيح: أخرجه ابن ماجه (٧٣٨) كتاب المساجد والجماعات، وصححه العلامة الآلباني رحمه الله في صحيح الجامع (٦١٢٨).

### بيت في الجنة.... باثنتي عشرة ركعة كل يوم

قال عَلَيْكُمْ: "من ثابر على اثنتى عشرة ركعة من السُّنة بنى الله له بيتًا فى الجنة: أربع ركعات قبل الظهر وركعتين بعدها وركعتين بعد المغرب وركعتين بعد العشاء وركعتين قبل الفجر الألا).

وفي رواية قال عَيَّظِيم : «من صلى في يوم وليلة ثنتي عشرة ركعة بُني له بيتٌ في الجنة....،(٢) .

### صلاة الضحى وبيت في الجنة

قال على السيح على كل سكلامى من أحدكم صدقة فكل تسبيحة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وأمر بالمعروف صدقة، ونهي عن المنكر صدقة، ويجزى من ذلك ركعتان تركعهما من الضحى الشمى الشم

## بيت في الجنة... لن سد فرجة في الصف

قال عَيْنِ إِنْ مِن سَدَّ فُرِجةً بني الله له بينًا في الجنة ورفعه بها درجةً "(٥).

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الترمذي (٤١٤) كتاب الصلاة، والنسائسي (١٧٩٤) كتاب قيام الليل، وابن ماجه (١١٤٠) كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٦١٨٣).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه الترمذي (٤١٥) كتاب الصلاة، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٦٣٦٢).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٧٢٠) كتاب صلاة المسافرين وقصرها.

<sup>(</sup>٤) حسن: الطبراني في «الأوسط» (٥٩ / ١ من ترتيبه)، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٦٣٤٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه المحاملي في «الأمالي» (ق ٣٦ / ٢)، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في الصحيحة (١٨٩٢).

### منزل في الجنة... لن عاد مريضًا

قال عَرِّالِينِهِ: "من عاد مريضًا أو زار أخًا له في الله ناداه مناد أن طبت وطاب مشاك وتبوأت من الجنة منزلاً (١) من علم المناك وتبوأت من المناك وتبوأت من الجنة منزلاً (١) من علم المناك وتبوأت من المناك وتبوأت وتبوئ وتبوأت وتبوئ وتبوئ

### بيت في الجنة بدعاء السوق

قال عَرِّا الله وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، يُحيى ويميت، وهو حي لا يموت بيده الخير، وهو على كل شيء قدير، كتب الله له ألف ألف حسنة، ومحا عنه ألف ألف سيئة، ورفع له ألف ذرجة، وبنى له بيتًا في الجنة (٣).

وذلك لأن الغالب على أهل الأسواق أنهم في غفلة شديدة عن ذكر الله. . بل ومنهم من يحلف بالله كاذبًا من أجل أن يبيع سلعته. فإذا جاء المسلم ودخل السوق وذكر الله (جل وعلا) بين أهل الغفلة فإن الله يُجزل له الأجر والمثوبة.

وهذا كله كشـأن المؤمن في أيام الفتن والهرج عندمـا يتمـسك بدينه فإن الله يعطيه أجر خمـين شهيدًا - كما جاء في الحديث الصحيح -.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الترمذي (۲۰۰۸) كتاب البر والصلة، وابن مساجه (۱۶۶۳) كتاب ما جاء في الجنائز، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (۱۳۸۷).

<sup>(</sup>۲) صحيح: رواه مسلم (۲۵۹۸) كتاب البر والصلة.

<sup>(</sup>٣) حسن: رواه الترمىذي (٣٤٢٨) كتباب الدعوات، وابن ماجمه (٢٢٣٥) كتباب التجبارات، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٦٢٣١).

### بيت الحمد في جنة الرحمن (جل وعلا)

عن أبى موسى فطفى: أن رسول الله على قال: "إذا مات ولد العبد قال الله تعالى لملائكته: قبضتم ولد عبدى؟ فيقولون: نعم. فيقول: قبضتم ثمرة فؤاده؟ فيقولون: نعم، فيقولُ: ماذا قال عبدى؟ فيقولون: حَمدك واسترجع، فيقولُ الله تعالى: ابنوا لعبدى بيتًا في الجنة، وسموه بيت الحمده (١).

حَمدك واسترجع: أي قال: الحمد لله إنا لله وإنا إليه راجعون.

وقد قال تعالى عن هذا الصنف الكريم: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُم بِشَى مِنَ الْخُوفُ وَالْجُوعُ وَنَقْصِ مِنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنفُسِ وَالنَّمَرَاتِ وَبَشَرِ الصَّابِرِينَ ( اللهُ الذينَ إِذَا أَصَابَتُهُم مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ( اللهَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِن رَبِهِمْ أَصَابَتُهُم مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ( اللهَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِن رَبِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِن رَبِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ المُهْتَدُونَ ﴾ (٢).

وهذه والله ثمرة من ثمرات الرضا بقضاء الله (جل وعلا).

### ألا تريد نخلا حول بيتك في الجنة؟١

أخى الحبيب: ألا تريد أن تزين بيتك فى الجنة بالنخيل من حوله؟!... وإن كان بيتك (والله) ليس فى حاجة إلى تزيين؛ لأن الذى أنشأ الجنة وغرس كرامتها هو الله (جل وعلا).

ولكن إن أردت المزيد فعليك بغراس الجنة.

قال عَرَاكِيم : «من قال: سبحان الله العظيم وبحمده غُرست له بها نخلة في الجنة» (٣).

<sup>(</sup>۱) حسن: رواه الترمذي (۱۰۲۱) كتاب الجنائز، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٧٩٥).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآيات: (١٥٥–١٥٧).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه الترمذي (٣٤٦٤) كتـاب الدهوات، وصححه العلامة الألباني رحـمه الله في صحيح الجامع (٦٤٢٩).

وقال عَلَيْكُمْ: ﴿ لَقَيْتُ إِبِرَاهِيم عَلَيْكُمْ لَيلَةَ أُسرى بِي، فقال: يا محمدُ أقرى أُمتك منى السلام وأخبرهم أن الجنة طيبةُ التربة، عذبةُ الماء، وأنها قيعان، وأن غراسها: سُبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبرُ الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبرُ الله،

وقال عَيْظِيم : «أكشروا من غرس الجنة؛ فإنه عـذب ماؤها، طيب تُرابها، فأكثروا من غراسها، لا حول ولا قوة إلا بالله (٢).

## رضوان لا سخط بعده أبداً

عن أبى سعيد الحدرى وطن قال: قال النبى على الله يقول لأهل الجنة: يا أهل الجنة فيقولون: لبيك ربنا وسعديك والحير في يديك، فيقول: هل رضيتم؟ فيقولون: وما لنا لا نرضى يا رب وقد أعطيتنا ما لم تُعط أحداً من خلقك فيقول: ألا أعطيكم أفضل من ذلك؟ فيقولون: يا رب وأي شيء أفضل من ذلك؟ فيقولون: يا رب وأي شيء أفضل من ذلك؟ فيقولون: يا رب وأي شيء أفضل من ذلك؟ فيقول: أحل عليكم رضواني فلا أسخط عليكم بعده أبداً الاسمال المناه المناه

وتلك والله أعظم نعمة يكرم الله بها عباده في الجنة، وذلك بأن يرضى عنهم ويرزقهم نعمة النظر إلى وجهه الكريم.

فاللهم ارضَ عنا وارزقنا لذة النظر إلى وجهك الكريم في غير ضرَّاء مُضرة ولا فتنة مُضلة (٤).

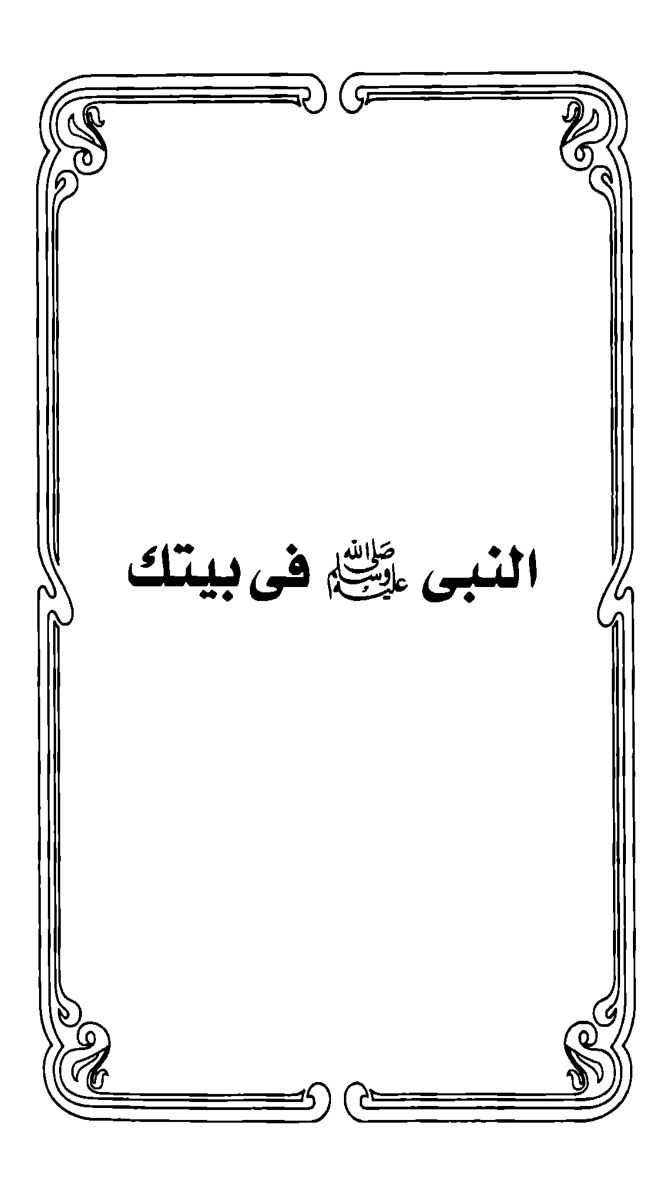
·\* \* \*

<sup>(</sup>۱) حسن: رواه الترمــذى (۲٤٦٢) كتاب الدعــوات، وحــنه العــلامة الألبانى رحــمه الله فى صــحبح الجامع (۵۱۵۲).

 <sup>(</sup>٣) حسن: أخرجه الطبراني (٢١٤/١٢) . قال الهيثمي (١٠/٩٨) : فيه عقبة بن على، وهو ضعيف.
 وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (١٢١٣).

<sup>(</sup>٣) منفق عليه: رواه البخاري (٦٥٤٩) كتاب الرقاق، ومسلم (١٨٣) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٤) بتصرف من كتاب السلسلة الذهبية (الجزء الثاني) / للمصنف.



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# النبى ﷺ هى بيتك

لقد تخيلنا في كل الليالي الماضية أننا نسير في شوارع المدينة المنورة حتى وصلنا إلى بيت النبي عليه وطرقنا الباب وفتح لنا النبي عليه ودخلنا وجلسنا معه وتعلمنا منه الكثير والكثير.

\* فهيا لنرى هذا اللقاء التأريخي في حياة كل مسلم. . ولنرى ماذا سيصنع كل مسلم مع الحبيب عاليات وكيف سيستقبله في بيته . وماذا سيقول له النبي عاليات في نهاية هذا اللقاء .

### حال الناس عند استقبال النبي عربي

من المعلوم أن أحوال السناس تختلف باختسلاف درجات إيمسانهم وتبايُن أخلاقهم وسلوكياتهم. . . فمن المحسال أن يتشابه سلوك إنسان مع الآخر إلا إذا كان مشابها له في إيمانه وأخلاقه.

بابك . . . وليس ذلك فـحسب بل إنه سيمكث عندك شهرا كـاملاً فـماذا ستصنع؟!!! . . . بل وماذا سيصنع غيرك .

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخارى (٨٩٣) كتاب الجمعة، ومسلم (١٨٢٩) كتاب الإمارة.

\* سيقول أحدهم: هذه أعظم مفاجأة بل وأعظم منحة في هذه الدنيا. . . ولن يكون بيتى مناسبًا لاستقبال النبي على الله من أن أحجز له جناحًا ملكيًّا في أعظم وأجمل فندق في العالم.

\* وسيقول الشالث الذي يعرف قدر ومكانة النبي عليه الله الله النبي الله الله الأمور الدنيوية فقد عُرضت عليه جبال مكة أن تصير ذهبًا فقال: «بل أجوع يومًا فأصبر وأشبع يومًا فأشكر..» فأنا لن أستعد لاستقبال النبي عليه الأصور الدنيوية - وإن كان لابد منها أيضًا - وإنا سأستعد لاستقبال النبي عليه الله الأشياء التي يحبها النبي عليه السلة الأشياء التي يحبها النبي عليه النبي عليه النبي عليه النبي عليه السلة النبي عليه السلة المناه النبي عليه النبي عليه النبي عليه النبي النبي

عسوف ألزم روجتي وبناتي بالحجاب إن كان هناك تقصير منهن.

وسوف أحرص كل الحرص على الالتزام بالسمت الإسلامي الذي يحبه النبي عَلَيْنِ .

وسوف أتخلق بأخلاق النبي عَلِيْكُم حتى يسعد برؤيتي.

وسوف التنزم بالسُّنة حتى أكون جديرًا باستقبال النبى عَلِيْكُمْ في بيتى وسوف أزيل كل المنكرات من بيتى. . فلن أدع صورًا على الحائط ولا تمثالاً وسأمسح أشرطة الأغاني وأحضر أشرطة القرآن ودروس العلم ولن أترك شيئًا في بيتى يُغضب رسول الله عَلَيْكُمْ .

\* والآن أربد أن أسألك سؤالاً واحداً: يا ترى إذا جاءك النبى عَلَيْكُم فأى واحد من هؤلاء الثلاثة ستكون؟

- من المؤكد أنك ستقول: سأكون الثالث إن شاء الله.

- ومن أجل ذلك أريد أن أسالك سؤالاً واحداً. هل أنت فعلاً على استعداد لأن تلتزم سلوكيًا وأخلاقيًا وعبادة إذا جاءك النبي عَلَيْكُم ؟!

- فإذا كانت الأجابة: بلى.

أقول لك: فما الفرق بين أن يأتيك النبي عليك وبين أن تصلك سُنة النبي عليك .

- بل إن طاعة النبى عَيِّا بعد موته أعظم من طاعته فى حياته لأن الرجل ربما يفعل الطاعة خجلاً من النبى عَيِّا من أما إن فعلها بعد موته فلن يفعلها إلا ابتغاء وجه الله وحبًا وطاعة لرسول الله عَيْرِ .

پ ومن أجل ذلك دعا النبى عَلَيْكُم لمن أطاعه فى زمنه مرة ودعا لمن أطاعه بعد موته سبع مرات فقال عَلَيْكُم : «طوبى لمن رآنى وآمن بى، ثم طوبى ثم طوبى ثم طوبى ثم طوبى ثم طوبى لمن آمن بى ولم يرنى (١).

\* وقال عَلَيْنَ : اإن من وراثكم زمان صبر، للمتمسك فيه أجر خمسين شهيداً منكم (٦).

<sup>(</sup>١) (٢) صحيح: رواه أحمد (٣/ ٧١) وابن حبان (٢١٣/١٦) وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٣٩٢٣) (٣٩٢٤).

 <sup>(</sup>٣) صحيح: رواه الطبراني في الكبير (١٠/ ١٨٢) وصحمحه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٢٢٣٤).

### طريق الجنة واحد

اعلم أيها الأخ الحبيب واعلمي أيتها الأخت الفاضلة أن طريق الجنة واحد فلقد أبّى الله (جل وعلا) أن يجعل للجنة طريقًا إلا خلف النبي عليَّظِيُّهم .

قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلَا تَتَبِعُوا السَّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُم بِه لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ (١)،

بل وضَّح النبى عَرِّاتِ للأمة أنه لن يدخل أحدُّ جنة الرحمن «جل وعلا» إلا إذا أطاع الحبيب عَرِّاتِ .

عن أبى هريرة يُطْنِيهِ أن رسولِ الله عِيْنِيْهِم قال: «كُلُ أُمْنَى يَدْخُلُونَ الْجُنَةُ إِلَّا مَنَ أَبِي، قالوا: يَا رسولِ الله ومن يأبى؟ قال: «من أطاعنى دخل الجنة ومن عصانى فقد أبى، (٣).

بل تأملوا معی هذا الحدیث الذی رواه البخاری والترمذی أن الحبیب علین قال: النی رأیت فی المنام كأن جبریل عند رأسی، ومیكائیل عند رجلی، یقول أحدهما لصاحبه: إضرب له مشلاً، فقال: اسمع سمعت أذنك، واعقل عقل قلك، إنما مثلك ومثل أمتك كمثل ملك اتخذ داراً، ثم بنی فیها بیتًا، ثم جعل

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام: الآية: (١٥٣).

<sup>(</sup>٢) حسن: رواه الدارمي (٢٠٢) في مقدمة سننه، وأحمد (١٩١١) مسند المكثرين من الصحابة، وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في المشكاة (١٦٦).

<sup>(</sup>٣) متفق هليه: رواه البخارى (٧٢٨٠) كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، ومسلم (١٨٣٥) كتاب الإمارة.

لها مائدة، ثم بعث رسولاً يدعو الناس إلى طعامه، فمنهم من أجاب الرسول، ومنهم من تركه، فالله هو الملك والدار الإسلام، والبيت الجنة، وأنت يا محمد رسول من أجابك دخل الإسلام، ومن دخل الإسلام دخل الجنة، ومن دخل الجنة أكل ما فيهاء (١).

إذن . . . فطريق الجنة واحد وهو الطريق الذى اختاره لنا الحق «جل وعلا» وذلك بأن نقتفى أثر النبى عَلَيْكُم وأن نتبع شرعه وسُنته لنسعد فى الدنيا والآخرة.

### ماذا لوطرق النبي ﷺ بابك الليلة

### أيها الأخ الحبيب .. أيتها الأخت الفاضلة:

بالله عليكم . . لو طرق النبى عَلَيْكُم باب أحدكم الليلة فعاذا يصنع؟ تخيل معى . . كأن النبى عَلَيْكُم يطرق بابك الآن فقلت: من؟ فقال: رسول الله عَلَيْكُم فإن كنت عاصيًا لله غير متبع لهدى رسول الله عَلَيْكُم فدخل النبى عَلَيْكُم بيتك ووجد آلات اللهو والمنكرات فباى وجه متلقى الحبيب عَلَيْكُم بيتك ووجد آلات اللهو والمنكرات فباى وجه متلقى الحبيب عَلَيْكُم ؟

أما إن كنت طائعًا وطرق النبي عليه الله عن وصفها . . فإذا بك تُقبل رأس النبي عليه فيا لها من لحظة يعجز القلم عن وصفها . . فإذا بك تُقبل رأس النبي عليه ويديه ورجليه . . فإذا دخل بيتك وجد فيه ما يسره ويسعده . . وجد فيه كتاب الله وسنة رسول الله عليه الله عليه . . وجد بيتًا أسس على التقوى فأهله يقومون الله يومون النهار ويطلبون العلم ويدعون إلى الله . . لكأنى بالنبي عليه في تلك اللحظة يقول لك: بارك الله فيك موعدى معك على الخوض.

<sup>(</sup>١) صحيع: رواه البخاري (٧٢٨١) كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة.

فتلقى السنبى عائلي على الحوض لتشوب من يده الشريفة شربة هنيئة مريئة لا نظماً بعدها أبدًا ثم يأخذ النبى عائلي بيديك ليُدخلك الجنة . . فيا ليتنا نستعد من الآن للقاء الله «جل وعلا» وللقاء رسول الله عائل على الحوض.

### ألا إن سلعة الله غالية

فإن كنت تريد الجنة ف اعلم أن سلعة الله غالية وتحتاج منك إلى البذل والتضحية. . فما ظنك بمن يريد صُحبة النبي عَيْنِكُم في الجنة.

- هل تستطيع أن تترك بلدك ودارك ومالك وتهاجر كما هاجر أصحاب الرسول عائلي ؟
- هل تستطيع أن تدافع عن النبى عَلَيْظَيْم كَمَا فعل طلحة بن عُـبيد الله يوم أحد؟
  - هل تستطيع أن تبذل نفسك في سبيل الله؟
- \* إن لقاء النبى عَالِيَ على الحوض والشرب من يده الشريفة يحتاج إلى البذل والتضحية وإلى الاستقامة على شرع الله وهدى رسول الله عَالِي أَ
- وإن صحبة النبى عَايِّكُم في الجنة تحـتاج منك إلى أن تعيش كل لحظة من عمرك في طاعة الله وفي خدمة دين الله (جل وعلا).
- \* ومن أجل ذلك قلت لك: إن سلعة الله غالية.. فهل تريد أن تبـذلِ وتضحى من أجل أن تفوز بصحبة النبي عَلِيْكِيْم في الجنة أم لا؟

\* \* \*

# هؤلاء دخل النبي ﷺ بيوتهم

وها أنا أسوق لحمضراتكم بعض النماذج لمن تشرفت وتباركت بيوتهم بدخول النهى عائل معلق المسادية المسادية المسادية المسادية النهى عائل المسادية المسادية

### \* النبي عَيْثُ يذهب إلى بيت أبى بن كعب ويطرق بابه:

... ويا لها من منقبة يعجز اللسان عن وصفها ويعجز القلم عن التعليق عليها ولو بكلمة واحدة.

لك أن تتخيل معى أيها الأخ الحبيب أن الله قد ذكر اسمك من فوق سبع مسماوات وليس ذلك فحسب، بل إن الله يأمسر نبيه عربه الله أن يقرع عليك بابك ويقول لك: إن الله أمرنى أن أقرأ عليك القرآن!!!!.

تالله لو كنت مكان أبى بن كعب رطف لتمنيت أن ألقى الله في تلك اللحظة لتكون تلك المنقبة هي خاتمة السعادة.

فهيا بنا لنعيش تلك اللحظات مع الفرحة الغامرة التي ملأت قلب (أبي) سعادة وسرورًا.

فعن أنس بن مالك نطفه قال: قال النبى عَلَيْكُم لأبى بن كعب: «إن الله امرنى أن أقر أك القرآن». قال أبى: أمرنى أن أقر أك القرآن». قال أبى: الله سمّانى لك؟ قال: «نعم» قال: وذكرت عند رب العالمين؟ قال: «نعم». فذرفت عيناه (۱).

وفى رواية: عن عبد الله بن عبد الرحمن بن أبزى، عن أبيه قال: قال أبى بن كعب: قال لى رسول الله عليه المرت أن اقرأ عليك القرآن، قلت: يا رسول الله! وسُميّت لك؟ قال: «نعم، قلت لأبيّ: فرحت بذلك؟

 <sup>(</sup>۱) مشقق عليه: رواه البخارى (٤٩٥٩) كـتاب التفسيسر، رواه مسلم (٧٩٩) كتاب صلاة المسافرين وأحمد (٣/ ١٣٠).

قَــال: وما يمنعنــى وهو تعالى يقــول: ﴿ قُلْ بِفَـضْلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِـهِ فَــبِـلَالِكَ فَلْيَفْرَحُوا ﴾(١) (٢).

#### \* في بيت جابربن عبد الله زينا،

وها هو عَرْبُطِينِهُم يدخل بيت جابر بن عبد الله رَطْفُ ويأكل من طعامه. عن جابر بن عبد الله نافع قال: الما حُفر الخندقُ رأيت بالنبي عَرَاكِ الله خُمصًا شديدًا - من أثر الجوع - فانكفيتُ إلى امرأتي فقلتُ: هل عندك شيء؟ فإني رأيت برسول الله عَرَاكِ خمصًا شديدًا. فأخرجت إلى جرابًا فيه صاعٌ من شعير، ولنا بهيمة داجن فـذبحتها، وطحنت الشعير، ففرغت إلى فراغي، وقطعتها في بُرمتها. ثم وليتُ إلى رسول الله عَيْكِ اللهِ عَلَيْكِمْ . فقالت: لا تفضحني برسول اللـه عَيْسِ عِيْسِ وبمن معه. فجئته فــــاررته - كلمته سرًا -فقلت: يا رسول الله ذبحنا بُهيمةً لنا وطحنًا صاعًا من شعيــر كان عندنا، فتعـالَ أنت ونفر معك، فصاح النبي عَيْنِ : ﴿ يَا أَهُلَ الْحَنْدُق، إِنْ جَابِرًا قَدْ صنع سُورًا، (طعامًا) فحيُّ هلا بكم، فقال رسول الله عليَّكِ : الا تُنزلن بَرِمتكم، ولا تخبزن عجينكم حتى أجيء، فجئتُ وجاء رسول الله عَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ يَقَدُم الناس، حتى جئت امبرأتي فقالت: بك وبك - تعاتب - فقلت: قد فعلتُ الذي قلت. . . فأخرجت له عجينًا فبصق فيه النبي عَلَيْكُم وبارك، ثم عمد إلى بُرمتنا فبصق وبارك ثم قال: «ادعُ خابزةً فلتخبر معى. واقدحى من برمتكم ولا تنزلوها، (وهم ألف) . . . قال جابر : فأقسم بالله لقد أكلوا حتى تركوه وانحرفوا، وإن بُرمتنا لتغطُّ كما هي، وإن عجيننا ليخبز كما هو<sup>،(٣)</sup>.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة يونس: الآية: (٥٨).

 <sup>(</sup>۲) صحيح: أخرجه أحمد (١٢٢/٥) وأبو نعيم في الحلية (١/ ٢٥١) وصححه العلامة الآلباني
 رحمه الله في السلسلة الصحيحة (٢٩٠٨).

<sup>(</sup>٣) صحيح: أخرجه البخاري (٤١٠٢) كتاب المغازي.

### النبي را الأنصاري النبي الإنصاري

ولنترك المجال لأبى أيوب فطف يحدثنا عن تلك الفرحة الشديدة التى ملأت عليه جوانحه وجوارحه لنزول النبي عليا عليه في بيته.

عن أبى أيوب قال: لما نزل على رسول الله على أيوب قال: لما نزل في السُفل، وأنا وأم أيوب في العلو، فقلت له: يا نبى الله، بأبى أنت وأمى إنى الأكره وأعظم أن أكون فوقك وتكون تحتى، فاظهر أنت فكن في العلو، وننزل نحن فنكون في السُفل، فقال: «يا أبا أيوب، إنَّ أرفق بنا وبمن يغشانا أن نكون في سُفل البيت، (١).

وفي رواية أخسرى: أن رسول الله على الله على الله على أبى أيوب فنزل المدينة نزل على أبى أيوب فنزل النبى على أبو أيوب فل العلو، فانتبه أبو أيوب ذات ليلة فقال: نمشى فوق رأس رسول الله على الله على العلو، فانتبه أبو أنوا في جانب. فلما أصبح ذكر ذلك للنبى على الله على النبى على الله على النبى النبى النبى النبى على النبى الن

وعن أبى رُهم: أن أبا أيوب حدثه: أن رسول الله عليه نزل في بيتنا الأسفل، وكنت في الغرفة، فأهريق ماء في الغرفة، فقمت أنا وأم أيوب بقطيفة لنا نتسبع الماء، ونزلت فقلت: يا رسول الله، لا ينبغي أن نكون فوقك، انتقل إلى الغرفة، فأمر بمتاعه فنُقل - ومتاعه قليل - قلت: يا رسول الله، كنت ترسل بالطعام، فأنظر، فإذا رأيت أثر أصابعك، وضعت فيه يدى (٣) - يلتمس بركة الحبيب عليه المحلية عليه الحبيب عليه العليه الحبيب عليه الحبيب عليه العليه الحبيب عليه العليه ا

<sup>(</sup>١)، (٢) صحيح: أخرجه مسلم (٢٠٥٣) كتاب الأشربة.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد في مسئله (٥/ ٤٢٠) وقال شعيب الأونؤوط: إسناده صحيح.

\* وأقام رسول الله عليه في دار (١) أبي أيوب قرابة سبعة أشهر، وهو يلقى الإكرام حتى تم بناء مسجده الشريف في المكان الذي بركت فيه ناقته، فانتقل إلى الحجرات التي أقيمت حول المسجد لازواجه، وغدا أبو أيوب وطائل أقرب الناس جواراً لرسول الله عليه في في في مدة أخرى من الانصار بهذه الخصوصية الكريمة.

\* وظل أبو أيوب رضوان الله عليه من كرماء الأنصار، والمخلصين فى أعمالهم، والمتفانين فى محبته عَلَيْكُم ، حيث كان يدَّخر لرسول الله عَلَيْكُم كل يوم طعامًا، فإذا أبطأ ولم يأت إليه فى حينه، اطعمه لأهله(٢).

### إكرامه ومحبته للحبيب المنافية

عن ابن عباس ظل قال: خرج أبو بكر فطف بالهاجرة (٢) إلى المسجد فرآهُ عمر فطف فقال: يا أبا بكر ما أخرجك هذه الساعة؟!

قال: ما اخرجني إلا ما أجدُ من شدة الجوع.

فقال همر: وأنا والله ما أخرجني غير ذلك.

فبينما هما كذلك؛ إذ خرج عليهما رسول الله عليهم فقال: «ما أخرجكما هذه الساعة؟!».

قالاً: والله ما أخرجنا إلا ما نجده في بطوننا من شدة الجوع.

قال عليه السلام: «وأنا - والذي نفسي بيده - ما أخرجني غير ذلك... قُوما

معی۱.

<sup>(1)</sup> إن دار أبى أيوب - رضوان الله عليه - التى حظيت بهنا الشرف الرقيع، قد صارت فيحا بعد إلى مولاه أفلح بعد وفاته، فاشتراها منه المغيرة بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام بألف دينار، وأصلح ما وهن من بنيانها، ووهبها لأهل بيت فقراه من أهل المدينة المنورة (البداية والنهاية ٣/٣).

<sup>(</sup>٢) فرسان من عصر النبوة (ص:٦٤٦-٦٤٧).

<sup>(</sup>٣) الهاجرة: نصف النهار في شدة القيظ.

فلما بلغوا الباب خرجت إليهم أم أيوب، وقالت: مرحبًا بنبى الله وبمن معه.

فقال لها النبي عليه الصلاة والسلام: «أين أبو أيوب؟».

فسمع أبو أيوب صوت النبى عَلَيْكُم - وكان يعملُ فى نخلٍ قريبٍ له - فأقبل يُسرعُ وهو يقول: مرحبًا برسول الله وبمن معه، ثم أتبع قائلاً: يا نبى الله ليس هذا بالوقت الذى كنت تجىء فيه.

فقال عليه الصلاة والسلام: "صدقت"، ثم انطلق أبو أيوب إلى نخيله فقطع منه عذقًا (١) فيه تمر ورُطَب وبُسَر (٢).

فقال عليه الصلاة والسلام: «ما أردت أن تقطع هذا، ألا جنيت لنا من تمره؟».

قال: يا رسول الله أحببت أن تأكل من تمره ورُطبه وبُسره، ولأذبحن لك أيضًا.

قال: ﴿إِن ذَبِحِت فَلَا تَذْبِحِن ذَاتَ لَبِنَ ﴾.

فأخذ أبو أيوب جَديًا فذبحه، ثم قال لامراته: اعجنى واخبزى لنا، وأنت أعلم بالخبز، ثم أخذ نصف الجدى فطبخه، وعمد إلى نصفه الثانى فشواه، فلما نضج الطعام ووضع بين يدى النبى عليه وصاحبيه، أخذ الرسول قطعة من الجدى ووضعها في رغيف، وقال: «يا أبا أيوب، بادر بهذه القطعة إلى فاطمة، فإنها لم تُصب مثل هذا منذ أيام».

<sup>(</sup>١) العذق: غصن له شعب.

<sup>(</sup>٣) الرطب: ما نضج مَن تمر النخل، والبسر: ما لم يكتمل نضجه.

فلمسا أكلوا وشبسموا قسال النبى طَيْنَ : ﴿ خُبِسِزٌ ، وَلِحُمُ ، وَتَمَر ، وَيُسَر ، ورُسُسِ ، ورُسُسِ ، ورُسُسِ ، ورُسُسِ ، ورُسُسِ ، ا ! ! ) .

ودمعت حيناه ثم قال: «والذي نفسي بيده إن هذا هو النعيم اللذي تُسألون عنه يوم القيامة».

ثم نهض الرسول صلوات الله عليه، وقال لأبي أيوب: «اثتنا غدًا».

وكان عليه الصلاة والسلام لا يصنع له أحدٌ معروفًا إلا أحب أن يُجازيه عليه، لكن أبا أيوب لم يسمع ذلك.

فقال له عمر - رضوان الله عليه - : إن النبى عليه الله عليه عداً يا أبا أيوب.

فقال أبو أيوب: سمعًا وطاعة لرسول الله.

فلما كان الغدُ ذهب أبو أيوب إلى النبى عليه الصلاة والسلام فأعطاه وليدة (١) كانت تخدمه، وقال له: «استوصِ بها خيراً - يا أبا أيوب - فإنا لم نرَ منها إلا خيراً ما دامت عندنا».

عاد أبو أيوب إلى بيته ومعه الوليدة، فلما رأتها أم أيوب: قالت: لمن هذه يا أبا أيوب؟!

قال: لنا. . . منحنا إياها رسول الله عليه عليها .

فقالت: أعظم بها من مانح؛ وأكرم بها من منحة.

**لدّال:** وقد أوصانا بها خيرًا.

فقالت: وكيف نصنع بها حتى نُنفذ وصية رسول الله عَيْنَا ؟ فقال: والله لا أجد لوصية رسول الله بها خيرًا من أن أعتقها.

فقال: هُديت إلى الصواب، فأنت مُوفق. . . ثم أعتقها (٢).

<sup>(</sup>١) وليدة: جارية صغيرة.

<sup>(</sup>٣) صور من حياة الصحابة (٧٠: ٧٣) بتصرف.

### فى بيت أم سليم زي

\* عن أنس تلك قال: دخل علينا النبى علين فقال أن عندنا فعرق، وجاءت أمى بقارورة فجعلت تسلُتُ العرق فيها، فاستيقظ النبى علين العرق فيها، فاستيقظ النبى علين وهو فقال: «يا أم سُليم ما هذا تصنعين»؟ قالت: هذا عرقُكَ، نجعله في طيبنا وهو من أطيب الطيب (٢).

وعن أنس بن مالك تلف قال: كان النبى عليه يدخل بيت أم سكيم فينام على فراشها فأتيت، على فراشها، وليست فيه. قال: فجاء ذات يوم فنام على فراشها فأتيت، فقيل لها: هذا النبى عليه نائم فى بيتك على فراشك، قال: فجاءت وقد عرق واستنقع عرقه على قطعة أديم على الفراش، ففتحت عتيدتها (٣) فجعلت تنشف ذلك العرق فتعصره فى قواريرها، ففزع النبى عليه العرق فتعصره فى قواريرها، ففزع النبى عليه الله فرجو بركته لصبياننا. فقال: «ما تصنعين يا أم سكيم» فقالت: يا رسول الله نرجو بركته لصبياننا. قال: «أصبت» (٥).

\* وأنا لا أقصد بذكر تلك البيوت أن النبى عَلَيْكُم لم يدخل غيرها بل دخل النبى عَلَيْكُم لم يدخل غيرها بل دخل النبى عَلَيْكُم بيوتًا كثيرة من بيوت الصحابة. . . فمن المؤكد أنه عَلَيْكُم دخل بيت أبى بكر وعمر وعثمان وعلى وغيرها من البيوت المباركة والتى الزدادت بركة بدخول النبى عَلَيْكُم .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) قال: أي نام القيلولة بعد الظهر.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٣٣١) كتاب الفضائل - باب: طيب عرق النبي عليه الم

<sup>(</sup>٣) عتبدتها: هي كالصندوق الصغير تجمل المرأة فيه ما يعز من متاعها.

<sup>(</sup>١) أي استيقظ من نومه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم (٢٣٣١) كتاب الفضائل - باب: التبرك من عرق النبي عَيْنِكُم .

## هل تستطيع أن تحب النبي را مثل هذا الحب؟

والسؤال الذي يخطر على بالى الآن: هل تستطيع أن تحب النبي عَلَيْتُ مثل هذا الحب؟

أما سمعت قول النبي عَرِّاتُ : «إن أناسًا من أمتى يأتون بعدى يودُّ أحدهم لو اشترى رؤيتي بأهله وماله»(١).

وقول النبى عَرِّبَا : «أشد أمتى لى حبًا قومٌ يكونون بعدى يودُّ أحدهم أنه نَقَد أهله وماله وأنه رآنى (٢).

### هجرة إلى الله وهجرة إلى رسول الله ﷺ

فيا من تشتهى أن ترى النبى عَرِيْكُ في الدنيا ولم تستطع فازداد شوقك للقاء النبى عَرِيْكُ يوم القيامة ولصحبته في الجنة لابد أن تحقق الهجرة إلى الله (جل وعلا) وذلك بأن تمتثل لأمره وأن تنتهى عما نهى الله عنه. ولابد أن تهاجر إلى رسول الله عَرِيْكُ وذلك بأن تحبه وتتبع سُنته وتعبش على هديه عَرَيْكُ .

عنا وبعد الإيمان من رضى بالله ربًا وبالإسلام دينًا وبمحمد عني الله وبالإسلام دينًا وبمعمد عني الله وبالإسلام دينًا وبمعمد عني الله وبالإسلام دينًا وبمعمد الله وبالإسلام دينًا وبمعمد عني الله وبالله وبالإسلام دينًا وبمعمد عني الله وبالإسلام دينًا وبالإسلام دينًا وبالإسلام دينًا وبمعمد الله وبالإسلام دينًا وبمعمد الله وبالإسلام دينًا وبالإس

- قال الإمام ابن القيم (رحمه الله): وهذه سهلة بالدعوى واللسان وهى من أصعب الأمور عند الحقيقة والامتحان. والرضا بنبيه رسولاً يتضمن كمال الانقياد له والتسليم المطلق إليه بحيث يكون أولى به من نفسه.

<sup>(</sup>١) حسن: رواه الحاكم (٤/ ٩٥) وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٢٠٠٨).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أحمد (١٥٦/٥) وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح الجامع (٢٠٠٣).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٣٤) كتاب الإيمان.

### فكيف بلقاء الله (جل وعلا)

فإن كنت على استعداد لأن تبذل وتضحى وتقف على بساط الطاعة والاتباع من أجل لقاء النبى عَلَيْكُم على الحوض. . فكيف تصنع إذا كنت تعلم أنك ستلقى الله وستقف بين يديه في يوم لا ينفع فيه مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم.

### وأخيرا

### \* أخى الحبيب.. أختى الفاضلة:

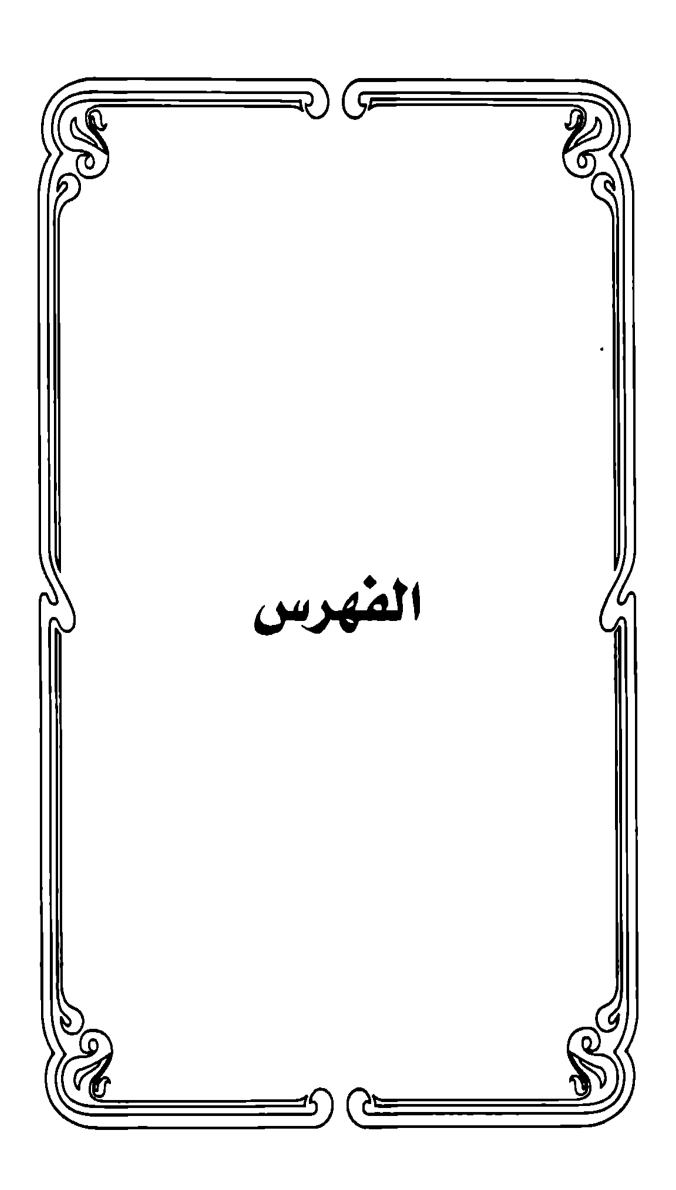
هل يستطيع أحدنا أن يعصى الله إذا كان النبى عَلَيْكُم واقفًا بجواره.. هل تستطيع أن معلى الله والنبى عَلَيْكُم بجوارك. هل تستطيع أن تأكل حرامًا والنبى عَلِيْكُم يراك. هل تستطيع أن تشهد شهادة زور والنبى عَلِيْكُم معك؟

فمن باب أولى أن تستحضر رقابة الله (جل وعلا) وأن تخشى الله فى السر والعلن لتفوز برضوانه وجنته وبصحبة الحبيب عِيَّا في الجنة.

- فاللهم ارزقنا صحبة النبي علينه في الفردوس الأعلى.

<sup>(</sup>١) سورة الاحزاب: الآية: (٦).

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

#### المهرس

| محم | الموصوح                                                               |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|
|     | * مقدمة الناشر                                                        |
| Y   | * بين يدى الكتاب                                                      |
|     | النبي ريَّكُ وإدخال السرور على الآخرين                                |
| 14  | * احمل البشرى للناس من حولك الممل البشرى للناس من حولك                |
| 14  | * الاهتمام بمشاعر الناس والفرح لفرحهم بالاهتمام                       |
|     | * أخبر الناس بحبك لهم                                                 |
|     | * كُن لَمَّاحًا                                                       |
|     | * احرص على مواساة الناس من حولك                                       |
|     | *أنواع المواساة                                                       |
|     | *بل هذا حال سلفنا الصالح مع المواساة                                  |
|     | * إذرع الفرحة في قلوب الناس الفرحة في قلوب الناس                      |
|     | » ابتسم شم ابتسم                                                      |
|     | ه الابتسامة أنواع ومراتب                                              |
| 17  | <b>۾ تهادوا تحابوا</b> يارين پارين سندن مشهور سايد سايد سنده ميوه سيد |
|     | ه إدخال السعادة على الفقراء المسعادة على الفقراء                      |
|     | » فكرة طيبة ريانه بركال سعد درية ياك ويوال وكالور و                   |
| 44  | » لا تئس اهل بیتك                                                     |
|     | « إدخال السعادة على الملفين «عاملة فرسم. مدروه «يوف» . يجود وأيف المو |
| 40  | « لا تحقرنَّ من المعسروف شيئًا بيب                                    |
|     | و فليسعد النطق إن لم تُسعد الحال                                      |
|     | مواقف بكي فيها النبي عليها                                            |
| ٤٣  | ولقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة                                   |
|     | و كان بكاء النبي عَلِيْكُمْ في ثلاثة أحوال                            |
|     | و أولا: بكاؤه عند فراق الأحياب                                        |

| _         | 想。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 13        | * وفاة أمه عليه الصلاة والسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٤٥        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ŧ٥        | * وعرفت البركة طريقها إلى هذا البيت ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 13        | به ویزداد الحب یومًا بعد یوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٤٧        | <b>* عام الحيزن</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 19        | ب وفاة رقية بنت رسول الله عَيْنِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٥٠        | * وفاة أم كلثوم بنت رسول الله عَرِيْكُ اللهِ عَرَبُكُ اللهِ عَرَبُكُ اللهِ عَرْبُكُ اللهِ عَلَيْبُكُ اللهِ عَرْبُكُ اللّهِ عَرْبُكُ اللّهِ عَرْبُكُ اللّهِ عَرْبُكُ اللّهُ عَرْبُكُ اللّهِ عَرْبُكُ اللّهِ عَرْبُكُ اللّهُ عَرْبُكُ اللّهُ عَرْبُكُ اللّهُ عَرْبُكُ اللّهُ عَرْبُكُ اللّهُ عَرْبُلُولُ اللّهُ عَلَيْلِيْلُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَرْبُكُ اللّهُ عَرْبُكُ اللّهُ عَلَيْلُكُمُ اللّهُ عَلَيْلِي اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ عَلَيْلُكُمْ اللّهُ عَلَيْلِكُمُ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ عَلَيْلِكُمْ اللّهُ عَلَيْلِكُمُ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ عَلَيْلُكُمْ اللّهُ عَلَيْلِلْكُمُ اللّهُ عَلْمُ عَلَيْلِكُمُ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ عَلْمُ عَلِي اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ عَلِي اللّهُ عَلِي اللّهُ عَلَيْلِكُمُ اللّهُ عَلْمُ عَلِي اللّهُ عَلَيْلِ |
| ٥١        | * وفاة جميع أبنائه في حياته إلا فاطمة نرك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 84        | وفاة حمزة بن عبد المطلب عم النبي عَلَيْكُم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٥٢        | چوفاة سعد بن معاد نظی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٥٢        | * حزن النبي عَرِيْكِ على قُوَّاده الثلاثة في سرية مؤته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٥٤        | ي تعيين القادة الثلاثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٥٤        | * أهل المدينة يودعــون الجيش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٥٤        | * المفاجأة الكبرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٥٥        | پووبدا القتال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٥٧        | <ul> <li>النبى عَلِيْنِ عَلَيْنِ القادة الثلاثة للناس</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٥٧        | * حزن النبي عَائِكُ على جعفر رَفْقُ د.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٥٨        | * حزن النبي علي على زيد بن حارثة النبي علي على زيد بن حارثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 09        | يوعزاء لمن مات له حبيب بالبخر به من مات له حبيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|           | ﴿ ثَانِيًّا: بِكَاءُ النِّبِي عَرِيْكُمْ عَنْدُ هَجِرُ الْأُوطَانُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 70        | * خروجه عَلَيْكُ من مكة إلى المدينة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٦٥        | وثالثًا: بكاء النبي عِرَاكِي من خشية الله (جل وعلا) . ١٦٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|           | رفق النبي ريك بالذنبين المنابين المنابين المارية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 41        | پرفقًا بالمذنين بين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 77        | و من رفق النبي عِينِ الله عَيْنِ الله عَيْنِ الله عَيْنِ الله الله عَيْنِ اللهِ عَيْنِ اللهِ عَيْنِ اللهِ عَيْنِ اللهِ عَيْنِي اللهِ عَيْنِ اللهِ عَيْنِ اللهِ عَيْنِ اللهِ عَيْنِ اللهِ عَيْنِي اللهِ عَيْنِ اللهِ عَيْنِ اللهِ عَيْنِ اللهِ عَيْنِ اللهِ عَلْمُ عَيْنِ اللهِ عَيْنِ عَيْنِ اللهِ عَيْنِي اللهِ عَيْنِي اللهِ عَيْنِ عَلِي عَلِي عَيْنِي عَلَيْنِ عَلْمِي عَلِي عَلِي عَلْمِي عَلْمِ عَلَيْنِ عَلَيْ  |
| ٧٥        | بهالهدایة منحة ربانیة بالهدایة منحة ربانیة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 77        | القذوا المغرقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>YY</b> | ع لا تُقنُّط أحدًا من رحمة الله (جل وعلا) مسمور منه بناء منه بالمعالمة منه بالمعالمة منه بالمعالمة م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

|     | 7.9     |                                                                                                                        | الفهرس     |
|-----|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ٧A  |         | المذنبون لكان خيسراً للأمة كلها ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠،                                                                      | ۽ لو تاب   |
|     |         | م الخیر فی ای مسلم                                                                                                     |            |
| ٨٠  | • • • • | لأوان لأن تتوب؟! - : : هند مند مند مند به معرف من وهن                                                                  | 🛊 أما آن ا |
| ٨٣  |         | فالمعاصى تزرع أمثالها                                                                                                  | ۽ احذر     |
| 34, |         | إنه يحب الله ورسوله ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ من ۱۹۰۰ سرود و ۱۹۰۰                                                                      | 🚜 لا تلعنه |
| ٨٥  |         | ل <b>ية والسكران</b> ومحمد ومنه ومعمورة ومعاملة والمعارض والمسكران                                                     | پ قصة ال   |
| 71  | •       | <b>تُخاسبُوا</b>                                                                                                       | ۽ قبل أن   |
| M   |         | ربة مفتوح                                                                                                              | ۽ باب الت  |
|     |         | ر <b>ح بشوبتك</b> د جعمه و دوم و دوم دوم و دوم |            |
| 41  | ·       | بظيم لفرحة الرب بتوبة العبد ١٠٠٠ من يندي و الرب بعد ١٠٠٠ من                                                            | ي مشهد د   |
| 44  |         | ك الدنوب والمعاصي . يهند ما يعد يعد                                                                                    | پ فوائد تر |
| 48  |         | لتي تعين على التوبة                                                                                                    | ۽ الأمور ا |
|     |         | منة رفق النبي عظم بالمخطئين ،                                                                                          |            |
| ١   |         | ن صفة البشر عند من                                                                 | ہ الخطأ م  |
|     |         | التي ينبغي أن نراميها عند معالجة الأخطاء                                                                               |            |
|     |         | ص النية لله (جل وعلا)                                                                                                  |            |
|     |         | ون تصحيح الأخطاء مبنيًا على الدليل الشـرعى وليس م                                                                      |            |
| 1.1 |         | ر او هوی                                                                                                               |            |
|     |         | ر<br>وعدم المحاباة في تصحيح الأخطاء <del></del>                                                                        |            |
|     |         | لم أن الخطأ من طبيعة البشر ١٠٠٠ ١٤٠٠ من من من المام المامة المناه المامة المناه المناه                                 |            |
|     |         | تُب عــلى إصلاح الخطأ خطأ اكــبر                                                                                       |            |
|     |         | ، بین من یخطئ فی حق شخص وبین من یخطئ فی حق ا                                                                           |            |
|     | _       | الله عن اليهودي الذي سحره به الله الله الله الله الله الله الله                                                        |            |
|     |         | ﷺ عنَّ اليهــودية التي وضعت له السَّم في الشَّاة ﴿ عَالَمُ السَّاةِ ﴿ عَالَمُ السَّاةِ ﴿ عَالَمُ مَ                    |            |
|     |         | الله عن الرجل المشرك الذي أراد قتله                                                                                    |            |
| Ļ   |         | ون الاعتناء بتـصحيح الاخطـاء التي تتعلق بالعقـيدة أعظـ                                                                 |            |
| 1.4 | ,       | بتصحيح سائر الأخطاء ،                                                                                                  |            |
|     |         | ن بين من يخطئ عن اجتهاد وبين من يخطئ عمداً :                                                                           |            |

| ٠١٠ ـــــــــــــ ليلة في بيت النبي ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (٩) مراعــاة أن هناك بعض الاخطاء لا يمكن إزالتهــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| بأصل الخلقة المناس الخلقة المناس الخلقة المناس المناس الخلقة المناس المن        |
| (١٠) ينبغى التــفريق بين من يقع منه الحطأ مــرارًا ويبن من يقع منه الخطأ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| لأول مرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| (۱۱) ينبغي أن نفرق بين من يجاهر وبين من يستتر منصوره ١١٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| (١٢) أن المخطئ إذا كان مريداً للخير فإن هذا لا يمنع من الإنكار عليه. ، ١١٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (١٣) إذا كان المخطئ صغيرًا في السن فينبغي أن يكون الإنكار بما يتناسب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| مع سنه در د د د د د د د د د د د د د د د د د د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| (18) ينبغى أن نُفرق بين الخطأ الكبير والخطأ الصغير . ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| (١٥) التفريق بين من يخطئ متـعمدًا ومن يخطئ عن جهل منه ١١٥ . ١٠٠٠ ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| (١٦) التفريق بين المخطئ الذي يُسرف على نفسِه في المعاصى وبين المخطئ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الذي له سوابق كثيرة في فعل الخير وقع يعمد وحد ١١٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| (۱۷) ينبغى أن نراعى من كان دينه رقيـقًا ويحتاج إلى تأليف قلبه ۱۱۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| (١٨) ينبغى أن نحذر عند الإنكار على النساء الأجنبيات . ١١٨ منه ١١٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| (١٩) استثمار مكانتك وسلطانك في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ١١٩ ١١٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (٢٠) ينبغي أن نعطى المخطئ وقتًا كافيًا لتصحيح الخطأ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| * والجميس أبيره و يرميرين ما يرماه وبعد مساوه وطنيخ كذا وح ستحدث ما يعتمون الم 171 .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| النبي ﷺ وصلاة الفجر عبد بعديد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| * من ترك شيئًا لله و و و و و و و و الله و و و و و الله و و و و الله و و و الله و و و الله و و و الله و و و و الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| * هل صلاة الفجر فوق طاقة العبد؟ مناه مناه و مناه مناه و ١٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الله الله الله الله الله الله الله الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| * من سيربح المليون إلى و و دور و مدور و ما و الما و الما و الما و الما و الما و الما الما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| * صلاة الفجر مفتاح النصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| * فضائل وثمرات صلاة الفجر من دست برياء المساوعات الاستادات الاستادات المساوعات المساوع المساوعا  |
| (۱) قربة إلى الله تعالى ورسوويون وياد ما مناه ما مراه والمواد والمداد  |
| (٢) صلاة الفجر تشهدها الملائكة مرورة والمساه المداه الماه ال |
| (٣) من صلى الفجر في جماعة كان في ذمة الله ١٢٩ ٥٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| عد قصبة طريقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| _ ' | الفهرس ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 171 | (٤) من صلى الصبح برئ من النفاق الماء مداده مداده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 171 | (٥) كُتب من الأبرار وكُتب في وفد الرحمنهــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 177 | ﴿ (٦) من صلى الفجر والعشاء كُتب له قيام ليلة كاملة ع مست منسه منسه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     | (٧) كأنه امتلك كل ما في الكون وتصدَّق به عند مند مند مديد مند مند مند مند مند مند مند مند مند من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|     | (٨) أن البركة في البكوريد معمد ويدورو والوسفة علم عمدة أعيد معمد .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 177 | (٩) يفوز كل يوم بحجة وعمرة ريسانطان سايسان يساسان .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 371 | (١٠) تدعو له الملائكة المسابقة المسابق |
|     | (١١) يُسخِّر الله له ملكًا خاصًا يحرسه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 170 | (١٢) يعطيه الله النور التام يوم القيامة . مديه مناعب مناسب مناسب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|     | (۱۳) أمان من علاب الله الله علاب الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 177 | (١٤) عهـدٌ بدخول الجنة ١٤٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | : (١٥) قد يظفر بلذة النظر إلى وجه الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | پ صفات جيل التمكين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     | ي عقوبة من يترك صلاة الفجرينين المناه الفجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | (١) يُحرَم من أن يكون في ذمة الله وحمايته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 144 | (٢) يُحرَم من بركة البكور دين من بركة البكور دين من يدين من بركة البكور دين من يدين من بركة البكور دين من ين من بركة البكور دين من ين من بركة البكور دين من ين من بركة البكور دين بر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | (٣) يُحرَم من أجر قيام ليلة كاملةبريد د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | (٤) يستهزئ به الشيطان الشيطان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | (٥) يُحْرَم من دعاء الملائكةهد ومراه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|     | (٦) يُجْرُم من أجر حجة وعمرة تامة والمسعة الاستعار والمعادرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | (٧) يُضرَب على قلبه النفاق (٧) يُضرَب على قلبه النفاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | (٨) يَضَرَب عليه الكسل ويشعر بضيق في صدرهب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | (٩) يُعرَّض نفسه لعذاب القبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | (١٠) يُجرِم من هذا الأمان من النارات مده سيد مستنس المهاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | (١١) يُحرَم من هذا العهد بدخول الجنة سميه مد. برد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | (١٢) يُحرِم من النور التام يوم القيامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | (١٣) يَخشَى أَن يَحرم من لذة النظر إلى وجه الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 154 | بدالأسباب المعنة عبلي صلاة الفحر بيبيين بيبيين بيبيين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| ليلة في بيت النبي ﷺ 🕳     | Y\Y                                               |
|---------------------------|---------------------------------------------------|
| 187                       | (١) الاستعانة بالله                               |
|                           | (۲) الإخسلاص ،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،، |
| 187                       | (٣) العنزيمة الصادقة                              |
|                           | (٤) التفكر فيما أعده الله للمحافظين على صلاة      |
| جر                        | (٥) التفكر فيما أعده الله للمتهاونين في صلاة الف  |
| 187                       | (٦) البعد عن الذنوب والمعاصى                      |
|                           | (۷) الصحبة الصالحة                                |
| 187 73/                   | (٨) النوم بطريقة النبي عَرِّالِيُّم               |
| 188 381                   | (٩) التخفف من السطعام والشراب ٠٠٠ ١٠٠٠ م ١٠٠٠     |
|                           | (١٠) الأخذ بالأمسباب                              |
| لصلاة 🗼                   | النبي ﷺ والخشوع في ا                              |
| 187                       | * نعمة الخشوع                                     |
|                           | * حكم الخـشوع                                     |
| 101                       | * إخفاء الخشوع                                    |
|                           | * مراتب الناس في الصلاة                           |
| 107                       | * الخشوع و روحانیات العبد فی صلاته                |
|                           | * مـقارنة عـابرة                                  |
| 100                       | * الخشوع روح الصلاة                               |
| 101 84 - 25 - 25 - 27 - 2 | 📲 لقاء مع الملك                                   |
| 109                       | <ul> <li>الالتفات في الصلاة قسمان</li></ul>       |
| 107                       | (١) التفات القلب إلى غير الله                     |
| 107                       | (۲) التفات البصر                                  |
| 107                       | * وإنها لكبيرة إلا عــلى الخاشعين                 |
| 107                       | * النبي عَلَيْكُم يستعـيذ بالله من قلبٍ لا يخشع   |
| 107                       | * تذكّر نعم الله عليك                             |
| 104                       | * وبدأت رحلة الخـشوع                              |
| 104                       | * الوضيوم                                         |
| 104                       | عد الأد                                           |

| <b>–</b> Y | '\"    | الفهرس -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|------------|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 104        | , , ,° | يه قراءة الفاتحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 109        |        | ﴿ مُوافَقَـةً تَأْمِينَ الْمُلاثَكَةُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|            |        | و الماء الما |
| 17.        | •••    | *الركسوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 17.        |        | * التسبيح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 171        |        | <b>بهالوقوف مومورون دورون دورون دورون و دورون دورون دورون</b> و دورون و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|            |        | <b>* السجود</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            |        | ی اسجد مرة آخری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 177        |        | - * التشهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 177        |        | - التسليم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|            |        | » أذكار المصلاة» أذكار المصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 177        |        | * كيف تخشع في صلاتك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 177        |        | <ul> <li>الاستعانة بالله (جل وعلا)</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 177        | • • •  | * الاستعادة بالله من الشيطان الرجيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 170        |        | به البعد عن المعاصى به البعد عن المعاصى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 170        | ••••   | * حفظ السلسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 170        |        | * البعد عن المظالم المنالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 170        |        | ﴿ أَنْ تُخْرِجِ الدُّنيا مِنْ قَلْبِكَ الله الدُّنيا مِنْ قَلْبِكَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|            |        | * تذكر الموت في الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|            |        | الله الصادقة (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|            |        | <ul><li>الاستعداد للصلاة والستهيؤ لها</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 177        |        | * الطمأنينة في الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|            |        | <ul> <li>الصلاة إلى سُترة والدنو منها</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            |        | * وضع اليمني على اليسرى على الصدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 174        | ,      | <ul> <li>النظر إلى مـوضع السجـود</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|            |        | <ul> <li>تدبر الآيات المقروءة وبقية أذكار الصلاة والتفاعل معها</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|            |        | <ul> <li>أن يقطع قراءته آية آية</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 179        |        | <ul> <li>ترتيل القراءة وتحسين الصوت بها</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|            |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| _   | ٧١٤ ايلة في بيت النبي الله عن بيت النبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 14. | * أن يعلم أن الله يُجيبه في صلاته بعم محمد عدد على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | * التنويع في السور والآيات والأذكار والأدعية في الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 171 | # أن يأتي بسجود التــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|     | * التأمل في حال اللف في صلاتهم والتأمل في حال الله في صلاتهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | * معرفة مزايا الخشوع في الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | * الاجتهاد بالدعاء في مواضعه في الصلاة وخصوصًا في السجود منه منه .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | * تحريك السبابة |
|     | * الأذكار الواردة بعد الصلاة المناه بعد المالاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | * ثانيًا: دفع الموانع والشواغل التي تصرف عن الخشوع وتكدر صفوه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 170 | * إزالة ما يشغل المصلى من المكان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | * أن لا يصلى في ثوب فيه نقوش أو كتابات أو ألوان أو تصاوير تشغله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | يه أن لا يصلي وبحضرته طعام يشتهيه مستنام وشعم ومناعم مده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | يه أن لا يصلى وهو حاقن أو حاقب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | ي أن لا يصلي وقد غلبه النعاس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | ب الا يصلى خلف المتحدث أو «الناثم» خلف المتحدث أو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 144 | * عدم الانشغال بتسوية الحصى الانشغال بتسوية الحصى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 144 | عدم التشويش بالقراءة على الآخرين التشويش بالقراءة على الآخرين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | * ترك الالتفات في الصلاة المسلام المسلام المسلام المسلم ال |
|     | ي عدم رفع البصر إلى السماء وأحد المعالم معادم والمعادم وا   |
| 14. | * الا يبصق أمامه في الصلاة ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | * مجاهدة التثاؤب في الصلاة بسم مجاهدة التثاؤب في الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 141 | * عدم الاختصار في الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 141 | يه ترك السدل في الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     | * ترك التشبه بالبهائم مستد و و و و و و و و و و و و و و و و و و و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 141 | <b>٭ واخیراً</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | النبي ﷺ ونعمة الصبر على المرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 741 | * الابتلاء سُنة ثابتة الابتلاء سُنة ثابتة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 144 | عد فدائل الأمراض والحكمة منها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| _   | الفهرين ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                   |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 144 | (١) تكفير الذنوب والسيئات مجتمعهم والأوماء مناهمة معام معدم من                                                 |
| 144 | (۲) استخراج عبودية الضراء (وهي الصبر) ٤٠٠٠ كـ ١٠٠٠ منه ١٠٠٠ منه ١٠٠٠ منه                                       |
| 144 | (٣) إيقاظ العبد من غفلته يكن م هم ما ما د هم ما ما د                                                           |
| 149 | (٤) صحة وطهارة القلوب والأرواح من دلالله من مستدس من                                                           |
| 19. | (٥) أن يعلم العبد قدر النعمة النعمة                                                                            |
| 14. | (٦) أن تتذكر حال إخوانك المرضى . يالتها منا المرضى ١٠٠٠ من والا مراه ما ١٠٠٠ من                                |
| 141 | (٧) النجاة من النار                                                                                            |
|     | (٨) دخول جنة الرحمن (جل وعلا) بد . ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١                                        |
| 191 | (٩) رفع الدرجات                                                                                                |
| 197 | * من يُرد الله به خيراً يُصب منه د د د د د د د د د د د د د د د د                                               |
| 148 | * الأسباب التي تعينك على الصبر يه: ﴿ مِهِمَ هُ مِهِ مَا يَعَمِنُ عَلَى الصبر                                   |
|     | (١) الفور بمعية الله ومحبته على يعلم المعار المساعدة الله ومحبته                                               |
|     | (۲) الفور بالصلاة والرحمة والهدى من الله ١٠٠٠، وعدمة دارد                                                      |
| 190 | (٣) التاسى بأهل المصائب                                                                                        |
| 197 | (٤) العلم بأن المرض مُقدّر من عند الله و و مراد مراد مراد من عند الله                                          |
| 197 | (٥) أن تعلم أن الله أرحم بك من الأم بطفلها الرضيع عصم الله أرحم بك                                             |
| 197 | (٦) التوكل على الله والاستعانة بالصبر والصلاة يحده المدار من                                                   |
|     | (V) أن ترضى باختيار الله لك ٧٠ توجه على باختيار الله لك                                                        |
|     | (٨) أَنْ تَتَذَكَر فَوَائِد المُرضَ وَتُمَرَاتُهُ عَامِينَا أَنْ يَبَا لِكُو كُا لِأَنْ مَنْ مَا مَا مَا مَا ا |
|     | (٩) أن تعلم أن الجزع لا يرد المصيبة بل يضاعفها ١٩٠٠ . ١٠٠٠ . ١٠٠٠ . ١٠٠٠ .                                     |
|     | (١٠) أن تعلم أن البلاء علامة على محبة الله لك                                                                  |
|     | (١١) أن المرض يخلصك من الكبر والعجب علمه ١٩٦٨ و ١٠٠٠                                                           |
| 199 | (۱۲) قد یکون الخمیر کله فی هذا المرض . بعث ۱۰۰۰ می میدون الحمیر                                                |
|     | (١٣) أن تنظر إلى ما أبقاه الله عليك من النجم من يسمع من مدين مدين مدين                                         |
|     | (18) التحصن بالعلم النافع من مساحة و من و من و من التحصن بالعلم النافع                                         |
|     | (١٥) التعرف على فضيلة الصبر٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠                                                             |
|     | (١٦) معرفة أحوال السلف الصالح محند المرض                                                                       |
| 4.1 | (١٧) أن تعلم أن تشديد البلاء بخص الأخيار                                                                       |

|     | ليلة في بيت النبي 🌣                     |                                             | <b>717</b>   |
|-----|-----------------------------------------|---------------------------------------------|--------------|
| 4+1 | بميط فرما يو فريق فاله الها ها فالعالم  | ان تعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك مده       | (۱۸)         |
|     |                                         | أن تتذكر ما في البلاء من اللطائف والفوائد   |              |
| 4.4 | خ                                       | أن تحمد الله على أن المصيبة لم تكن في الدير | <b>(۲</b> •) |
| 7.7 |                                         | أن تعلم أن الدنيا دار ابتلاء وامتحان        | <b>(۲۱)</b>  |
| 4.8 |                                         | ان تتذكر الموت                              | (۲۲)         |
|     |                                         | انتظار الفرج من عند الله (جل وعلا)          |              |
|     |                                         | أن مرارة الدنيا هي بعينها حلاوة في الآخرة   |              |
| 4.0 |                                         | أن تستحضر هذا المشهد المهيب                 | (40)         |
|     |                                         | أن تتذكر عذاب أهل النار                     |              |
|     |                                         | التطلع إلى نعيم الجنة                       |              |
| 7.7 |                                         | تخف من الموت بسبب المرض                     | ¥ ¥          |
| 4.4 | • • • • • • • • • • • • •               | تستسلم للمسرض وأحسن الظن بالله              | ٧.           |
| 4.4 |                                         | تحزن أيها المريض فأجرك لا ينقص              | ¥ ¥          |
| *1. | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ى المريض أبشر بكل خير                       | <b>*</b> اخ  |
| *** |                                         | بل عيادة المريض                             | پ فظ         |
|     |                                         | يدعى به للمريض                              |              |
| *14 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ب عيادة المريض                              | ۽ آدا        |
| 414 | * * * * * * * * * * * * * * * * * * *   | دب الأول: النية الصالحة                     | ¥ 14         |
| 414 |                                         | دب الثاني: أن لا يتأخر في الذهاب لعيادته .  | * 14         |
| 414 | ىليە                                    | دب الثالث: عيادة المريض في وقت لا يشق ع     | ¥1¥          |
|     |                                         | دب الرابع: سؤال أهل المريض عنه وعن صِح      |              |
| *** |                                         | دب الخامس: القعود عند رأس المريض            | וצ 🛊         |
|     |                                         | دب السادس: سؤال المريض عن حاله              |              |
| AIY | # # # # # # #iik # #, # # # # # # #     | دب السابع: تبشـير المريض بثواب المرض ٠٠٠    | ¥1 *         |
| 414 | ل القضاء وأمره بالرضا.                  | دب الثامن: تذكير المريض بوجوب الصبر علم     | * 18         |
| 719 | • • • • • • • • • • • • • • • • •       | ُدب التاسع: وضع اليد على المريض             | * الأ        |
| 719 |                                         | دب العاشر: الدعاء للمسريض ورقيته            | * 14         |
| 714 | كوى متسخطًا                             | دب الحادي عشر: النصح للمريض بعدم الشكا      | <b>۽</b> الأ |

| _ '  | \Y <del></del> \                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | الفي            |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| 414  | دب الثاني عشر: نهي المريض عن تمني الموت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | * 14            |
| 414  | دب الثالث عشر: تذكير المريض بإحسان الظن بالله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | * 14            |
| 414  | دب الرابع عشر: تذكيره بالوصية مشر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | *18             |
|      | دب الخامس عشر: عدم التطويل في المكث عند المريض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                 |
| **   | دب السادس عشر: وصية أهله بالصبر على خدمته والإحسان إليه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ¥1¥             |
| **   | دب السابع عشر: تكرار الزيارة مراراً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>*</b> IV     |
|      | مواقف عفا فيها النبي ريك السيام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |
| ***  | مة العفو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۽ نعر           |
| 770  | ى عَرَاكُ مِنْ اللَّمَةُ على العـفو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | * الن           |
| 777  | ا هو النبي عَالِيْنِ اللهِ عَالِيْنِ اللهِ عَالِمُنْ اللهِ اللهِ عَالِمُنْ اللهِ عَالِمُنْ اللهِ | * هذ            |
|      | ور مشرقة من عفو النبي عَرَاكِ اللهِ عَلَيْكِ اللهِ عَلَيْكِ اللهِ عَلَيْكِ اللهِ اللهِ عَلَيْكِ اللهِ اللهِ عَلَيْكِ اللهِ اللهِ عَلَيْكِ اللهِ  |                 |
|      | ىرض عنهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                 |
| 441  | ل الإساءة بالإحسانن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | * قاب           |
| 770  | كاية صياد السمك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>نہ</b> ح     |
| ***  | انفتح صفحة العفو من جديد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ∗ هيا           |
| ***  | ، فوائد العفو والغفران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>*</b> من     |
|      | النبي ربي الخوف من المظالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 |
| 137  | ن المظالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>*</b> زم     |
| 710  | لم إيذان بهلاك الأممم.مدمه مسمعه ما مدمور مدمور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۽ الظ           |
| 727  | اع الظلم و المهم و المهم و المعادوة و ا      | <b>۽ آن</b> و   |
| 4\$4 | هل والظلمأصل كل شرها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | * الج           |
|      | ف النبي عَرِيْكُمْ من المظالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                 |
|      | ف الصحابة والتابعين من المظالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                 |
|      | ا والله ما نسيتها بعدا!!!!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 |
|      | عمر عدلت فأمنت فنمت!!!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                 |
|      | للة العدل مع عمر بن عبد العزيز وطفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                 |
| 404  | مَّن مدينتك بالعدل ونقَّ طُرقها من الظلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 2 <b>&gt;</b> * |
| 707  | يت لذات الظالمين عا ظلموا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 |

| - ليلةفىبيتالنبىﷺ 🕳     | V1A :                                                              |
|-------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| Y08                     | ي الدواوين عبند الله شلائةو                                        |
| Y00                     | <ul> <li>إذا أُوذيت فتذكَّر تلك المشاهد</li></ul>                  |
|                         | * ومن مشاهد التــوحيد في أذى من يؤذيك                              |
|                         | * لا تحزن أيها المظلموم فالله ناصرك                                |
| Y09                     | * وبالمثال يتـضح المقال                                            |
| <b>Y3Y</b>              | * حكاية صياد السمك                                                 |
|                         | * كسرى والمرأة العجوز تا                                           |
|                         | * ولا يحيق المكر السيئ إلا بأهله                                   |
| <b>Y77</b>              | * كما تدين تُدان كما تدين                                          |
| Y74                     | پان فى ذلك لعبرة                                                   |
|                         | * قصة مؤثرة                                                        |
|                         | * من مغبة الظلم هن مغبة                                            |
| YY4                     | * لا ظلم اليوم                                                     |
|                         | * وأخيسراً المناسبة                                                |
| اليتامي                 | النبي ﷺ والإحسان إلى                                               |
|                         | * حق اليتيم ب                                                      |
|                         | * وقفة لطيفة                                                       |
| الساعة تعديد            | * يُتم النبي عَلِيْكُم كان تشريقًا لكل يسيم إلى قيام               |
|                         | * الحث على كفالة اليتسيم والإحسان إليه                             |
| YA9                     | * لا يُطعم اليتيم إلا المخلصون الذين يرثون الجنة                   |
| 191                     | <ul> <li>نبیان یقیمان جدارا لیتیمین ا فاین من یتاسی بهم</li> </ul> |
|                         | * ثمرات وفضائل كفالة اليتامي                                       |
|                         | ١- كفالة اليتيم والإحسان إليه امتثال لأمر الله .                   |
| تم                      | ٧- إكرام لمن شارك رسول الله عَيْظِينِهُم في صفة اليُّ              |
| <b>Y4.</b>              | ٣- تحل البركة على من يكفلون اليتامي                                |
| _ , ,                   | ٤- من أراد أن يلين قلب ويدرك حاجته فليسرح                          |
|                         | وليطعمه من طعامه                                                   |
| اسلام وامتدح أهلمان ٢٩٧ | ٥- كفالة الشهر من الأخلاق الحميدة التي أقدها الا                   |

| <b>—</b> \ | 414       | المفهرين المنهرين                                                        |
|------------|-----------|--------------------------------------------------------------------------|
| 797        |           | ٣-سلامة المجتمع من الحقد والكراهية                                       |
| 797        |           | ٧- دليل على صلاح المرأة التي أوقفت حياتها على كفالة أيتامها              |
| 797        |           | ٨- الفوز بالحسنات بالمسح على رأس اليتيم                                  |
| 191        | 450 a.a.  | ٩- الساعي على الأرملة والمسكين كالمجماهد في سبيل الله                    |
| 191        | • • • •   | ١٠-صحبة النبي عليه في الجنة١٠                                            |
| 790        | e en en e | اليتيم بأخذ بيديك إلى الجنة المناه الجنة                                 |
| 797        |           | <ul><li>په صور مشرقة من الإحسان إلى اليتامي</li></ul>                    |
| 747        |           | وقصة تملأ القلب نوراً ومناه عملاً القلب نوراً                            |
|            |           | ☀قصة المرأة العلوية                                                      |
|            |           | *قصة عجيبة                                                               |
| 7.1        | ***       | <b>پووتفات هامة</b> به وقفات هامه                                        |
|            |           | النبي ﷺوصحبة الصالحين                                                    |
| 4.4        | • • • •   | *اصحب الأخيار حتى لا تحزن ، برور ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ،     |
| 411        |           | #الناس كمعادن الأرض                                                      |
| 414        |           | <ul><li>♣لن تجد صديقًا مثاليًا فلا تحزن</li></ul>                        |
| T10        |           | حترك المعاتبة من المروءة                                                 |
|            |           | * كُن سليم الصدر الإخوانك بين بيان معارمة من مساور من والمدر             |
|            |           | <ul> <li>إن سلامة صدرك الإخوانك سبب في دخول الجنة</li></ul>              |
|            |           | * فضائل الأخوة في الله مستعدم السماء عالمه مراسم مراسم مراسم مراسم       |
|            |           | * أسباب تقويسة الأخوة والمحبة                                            |
|            |           | (١) إخبار من تحبه بأنك تحبه في الله . ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
|            |           | (٢) القيصد في الحب والبيغض                                               |
|            |           | (٣) قضاء حواثج إخوانك وإدخال السرور عليهم                                |
|            |           | (٤) إفشاء السلام                                                         |
|            |           | (٥) كثرة الهدايا بين الإخوة                                              |
| 441        | • • • •   | (٦) حسن الظــن بإخوانك                                                   |
|            |           | (٧) تخول الزيارة الزيارة                                                 |
| 777        |           | (٨) الم على الطاعة وزال العصبة                                           |

| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | # ليلة في بيت النبي                                           | 444         |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|-------------|--|--|--|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | النبي ﷺ والإحسان إلى الجار                                    |             |  |  |  |
| ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ' <i>ضــائع</i>                                               | !<br>* حق   |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | نة الجــار في الجاهليــة والإسلام                             |             |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ران ئلاثة                                                     |             |  |  |  |
| 444                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ة الجار في الإسلام                                            | ۽ منزا      |  |  |  |
| 727                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>وق الجار ً </b>                                            | * حق        |  |  |  |
| TEY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | . الأول: الإحسان إليه                                         | * الحق      |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ، الثانى: أن يحب لجاره ما يحب لنفسه من الخير                  |             |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ، الثالث: أن يؤدى إليه كل حقوق المسلم على أخيه المسلم         | -           |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ، الرابع: كف الأذى عنه                                        |             |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | . الخامس: احتمال الأذى                                        | -           |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ، السادس: تعظيم حُرمة الجار وصيانة عرضه وعدم خيانته           | •           |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ، السابع: مــواساته بالمال إذا احتاج أو افــتقر               |             |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ، الثامن: مواساته بالطعام ولا سيما إذا كان فقيرًا             | _           |  |  |  |
| 724                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ، التاسع: مشاركسته في أفراحه وأحزانه                          | *<br>* الحق |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ، العاشر: النصح له، وأمره بالمعروف ونهيه عن المنكر            |             |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ، الحادى عشر: أن يعرض عليه البيت قبل غيره إذا أراد التحول عنه |             |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ، الثاني عشر: ألا يمنع جاره من غرس خشبة في جداره              |             |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الثالث عشر: عدم استطالة البنيان بحيث يحجب الشمس والهواء       |             |  |  |  |
| 784                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>جاره</b>                                                   |             |  |  |  |
| 701                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ر مشرقة من قصص الصالحين مع جيرانهم                            | * صو        |  |  |  |
| 707                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <u>ب</u> ـرا                                                  | <b>*وأخ</b> |  |  |  |
| ﴿ النبي ﷺ وإكرام الضيف ﴿ النبي الله الله الله الله الله الله الله الل |                                                               |             |  |  |  |
| TOA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الضيف الضيف                                                   |             |  |  |  |
| TOA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ي عَرِيْكُ بِيعِث الأمة على إكرام الضيف                       | *النبو      |  |  |  |
| ۳.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الضيف عظيم                                                    | *حق         |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ں مع الأضياف على قسمين                                        |             |  |  |  |
| ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | محداثها كاهتمه البركيمها                                      | 3-St        |  |  |  |

| - 771            | الفهرس الفهرس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>777</b>       | <b>* الضيف الكافر له حق مسلف مي ومنه من مستون ما الكسافر له حق مسلف مي ومنه ما ما ما ما ما ما ما ما ما</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 778 ···          | 🐙 صور مشرقة من كرم الأنبياء والصحابة لأضيافهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                  | <ul><li>پاراهیم خلیل الرحمن (علیه السلام)</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۲۲۵              | <ul> <li>پوسف علیه السلام</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>770</b> ····  | نه وهذا سيد ولد آدم عَرِّنْ الله عَرِيْنِ الله عَرْبِينِ الله الله عَلَيْنِينِ الله عَرْبِينِ اللهِ عَرْبِينِ اللهِ وَمُعْرِينِ اللهِ عَلْمُ عَرْبِينِ اللهِ عَرْبِينِ الله عَرْبِينِ اللهِ عَرْبُ اللهِ عَرْبُولِي اللهِ عَرْبُ اللهِ عَرْبُولِي اللهِ عَلَيْلِي اللهِ عَرْبُ عَرِيْلِيْمِينِ اللهِ عَلَيْلِي اللهِمُعِيْلِي اللهِ عَلَيْلِي اللهِ عَلَي |
|                  | ه أبو بكر الصديق ولي منه مشه ما مدر مدر ما مهم بدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>777</b> · · · | * أبو أيوب الأنصارى يضيف رسول الله مرتظيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>777</b> · · · | <b>*</b> آداب الضيافة الضيافة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                  | * القسم الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                  | <ul> <li>تعلق بصاحب الضيافة</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                  | <ul> <li>الأدب الأول: النية الصالحة</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                  | <b>* الأدب الثاني: حدم التكلف للضيف</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                  | <ul> <li>الأدب الثالث: حسن استقبال الضيف</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                  | <ul> <li>الأدب الرابع: استعمال أطيب الكلمات في محادثتهم</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                  | • الأدب الخامس: إجلاس الضيف في مكان لائق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                  | <ul> <li>الأدب السادس: ألا تخص ضيفًا بالحديث دون سائر الضيوف</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                  | <ul> <li>الأدب السابع: تعجيل الضيافة وتقديم الطعام على وجه السرعة .</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                  | <ul> <li>الأدب الثامن: إحضار الطعام للضيف في مكانه</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                  | * الأدب التاسع: ترتيب الأطعمة بتقديم الفاكهة أولاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                  | <ul> <li>الأدب العاشر: أن يقدم ألطف ألوان الطعام</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                  | ع الأدب الحادي عشر: خدمة صاحب البيت الضيوف بنف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                  | ع الأدب الثاني عشر: عدم رفع الطعام حتى يشبع الضيف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                  | <ul> <li>الأدب الثالث عشر: أن يكون الطعام كافيًا للضيوف</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                  | * الأدب الرابع عشر: أن يتجمل لاستقبال ضيوفه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                  | <ul> <li>الأدب الخامس عشر: ألا ينسى أقاربه</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                  | * الأدب السادس عشر: عدم دعوة أهل البدع مـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                  | <ul> <li>الأدب السابع عشر: اهتمام الزوجة بأضياف زوجها</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>TVY</b>       | ع الأدب الثامن عشر: عهدم النظر إلى طعام الضيف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

|     | ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 777                       |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
|     | ، التاسع عشر: تقسيم الطعام على الضيوف و مترورة من معروب و منا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | * الأدب                   |
|     | العشرون: يجوز أن تُترك الأضياف يأكلوا وحدهم إن أرادوا ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                           |
|     | ، الحادى والعـشرون: يجوز أن ترسـل أضيافك إلى غـيرك إذا لم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                           |
| 777 | عندك طعام والمراجعة المراجعة الم |                           |
|     | ، الثاني والعشرون: الإحسان إلى الضيف.مَدَة إقامتهـــــ .نــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                           |
|     | ، الثالث والعشرون: إعطاء الضيف حقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                           |
|     | ، الرابع والعشرون: خروج صاحب البيت مع ضيف إلى الباب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                           |
| 770 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                           |
|     | ، الخامس والعشمرون: تقديم هدية للضيف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                           |
|     | ، السادس والعشرون: الدعاء له بالخير وتذكيره بالله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                           |
|     | ، السابع والعشرون: عدم الدخول وإغلاق الباب إلا بعد انصرافه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                           |
|     | م الثاني آداب الضيف أ م م الثاني آداب الضيف أ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                           |
|     | ، الأول: إجابة الدعوة إذا دُعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                           |
|     | ، الثاني: ألا يتربص وقت طعامهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                           |
|     | ، الثالث: أن يكون مدخله مدخل خير على أهل البيت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                           |
|     | الرابع: التأدب بآداب الاستئذان والزيارة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                           |
| 777 | و الخامس: أن يُسمى الله عند دخول البيت بمصدر مصدار ما ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | # الأدب                   |
| 177 | ا السادس: أن يلتزم الضيف آداب الحضور . ٢٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>*</b> الأدب            |
| 444 | ، السابع: ألا يقترح الضيف طعامًا بعينه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | * الأدب                   |
| TYA | الثامن: غض البصر الثامن: غض البصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | * الأدب                   |
| 774 | ه التاسع: حفظ السمع والتاسع: حفظ السمع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <ul> <li>الأدب</li> </ul> |
| 779 | العاشير: ألا يثير الفتن بين أفسراد الأسرة العاشير:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | # الأدب                   |
| 479 | الحادي عشر: ألا يتناجى إلا بالبر والتقوى . ــــ، . ـــ، ١٠٠٠ ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | # الأدب                   |
| 779 | الثاني عشر: أن يحذر من الغليبة والنميمة و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | # الأدب                   |
| ۲۸. | و الثالث عــشر: ألا يخلو بامرأة أخــيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | * الأدب                   |
| ۲۸. | الرابع عشــر: إذا قُرب إليه الطعــام فليأكل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | * الأدب                   |
| ۳۸. | الخامس عشر: الا يعيب الضيف طعامًا قط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | * الأدب                   |
| TAI | السادس عشو: لزوم الضيف آداب الأكل والشرب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | * الأدب                   |

| _   | الفهرين ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 441 | * الأدب السابع عشر: أن يحمد الله بعد الطعام أو الشراب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|     | * الأدب الثامن عشر: إذا كان صائمًا صيام تطوع فله أن يتم صومه وله أن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 741 | يفطر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | <ul> <li>الأدب التاسع عشر: ألا يثقل على صاحب الضيافة حتى يُحرجه</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| YAY | « الأدب العشرون: أن يشكر الضيف صاحب الضيافة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | النبي ﷺ وإخلاص النصيحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | <b>* مكانة النصيحة في الإسلام بالمال الماليم بالماليم بالماليم الماليم المالي</b> |
|     | # بذل النصيحة من صفات الأنبياء النصيحة من صفات الأنبياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     | * النبي مؤلك يبذل للأمة النصيحة الخالصة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     | يه وها هو عَلَيْكُم يعلمهم بذل النصيحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | * مبایعة علی النصح لکل مسلم الله علی النصح لکل مسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | ع من روائع نصبح النبي عليكم مراكب من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     | ي منزلة حديث (الدين النصيحة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| £•Y | # الدروس المستفادة من حديث «الدين النصيحة»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | * نصيحة غالية من إبراهيم بن أدهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | * اجعل لسانك عذبًا باجعل لسانك عذبًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | الله اقبل نصيحة إخوانك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | په آداب النصيحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | (١) أن تكون النصيحة خالصة لوجه الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | (۲) أن تكون عن درايــة وعلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | (٣) أن يتحلى الناصح بخلق الرفق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | (٤) اختيار الأسلوب المناسب للنصيحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | (٥) أن لا يكون الهدف منها التشهير أو الانتقاص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | (٦) أن تشمل النصيحة أمر الدين والدنيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|     | (٧) لا تنصح أخاك إلا سرًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 7/3 | (٨) على الناصح أن يتخلق بخلق الصبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | * ثمرة غالية با نام الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 117 | مدمن فوائل النصيحة والتواص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

|             | النبي رئي ولذة الذكر بياريا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 173         | * لا يزال لسانك وطبًا من ذكو اللعم مسمه منذ لله و سند و منظم المعاد عام .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>£</b> Y£ | <ul> <li>★ ألا بذكر الله تطمئن القلوب</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 640         | * أفضل الذكر وأنفعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 440         | * الذكر والشكر الاستنام المساه مستناه مناه مناه ما و والعام المالاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 173         | * في رحاب الذاكرين و بالمناكرين المناكرين ال |
| ٤٣٠         | * فضائل ويعرات الذكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|             | ١- أن الله يذكر من يذكره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>£T</b> • | ٧- يجعلك في معية الله (جل وعلا)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 173         | ٣- الفوز بمحبة الله (جل وعلا)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 173         | <b>٤- الله يباهى بك الملائكة</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>£TY</b>  | ٥- الفوز برضوان الله (جل وعلا) وحد مد ومذين ويده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|             | ٦- صلاة الله وملائكته على أهل الذكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|             | ٧- سبب للفلاح في الدنيا والآخرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>£TT</b>  | ٨- حرز من الشيطان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 173         | ◄- يطرد الشيطان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|             | ١٠- أنه يحل عُقَد الشيطان٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|             | ١١- أنه يُزيل النهم والغم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|             | 17- أنه بذكر الله تطخف القلوب من هو من ما ما مصمد من من مد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|             | ١٣- الذكر حياة للقلوب والأبدان٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|             | ١٤- بالمذكر تُغـفر الذنوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|             | -10 أهل الذكر هم السابقون المابد من السابقون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|             | 17- تحفُّك الملائكة وتتنزل عليك السكينة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|             | ١٧- بالذكر تُقبل الصلوات وتُستجاب الدعواتم. م. و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|             | ١٨- تُفتح أبواب السماء١٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|             | -19 ترطيب اللسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|             | -۲۰ ريادة الإيمان٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 244         | ٧١- الفور يكنن من كنور الحنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| <b>—</b> '  | الفهرين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>PT3</b>  | ٢٢- من أسباب الثبات والنصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 279         | ٣٣- ذكر الله يُسهل الصعب وييـــر العــير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 243         | ۲۴- الذاكر لا يُرد دعاؤه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|             | ٣٠- يعصمك الله من الوقوع في المعاصي ١٠٠٠، ١٠٠٠، ومرور ومرور ومرور ومرور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|             | ٣٦- يدفع الله عنك العـذاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>££</b> • | ٧٧- الذكر يعينك على أعبساء الحياة ويعطيك القوة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|             | ٧٨- الذكر يعدل عــتق الرقاب ونفقة الأموال والحمل على الخــيل للجها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|             | في سبيل الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|             | <ul><li>۲۹- الملائكة تبنى للذاكر دوراً في الجنة وتغـرس له نخلاً</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|             | ۳۰ انه يجلب الرزق الرزق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|             | ٣١- أنه سبب للفور بحفظ الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|             | ٣٣- أنه سبب للنجاة من عذاب الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|             | ۳۳ آن یَسعد به جلیسه د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|             | ٣٤- أنه أمان من الحسرة يوم القيامة الله أمان من الحسرة يوم القيامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|             | ٣٥- أن دوام الذكر يوجب الأمان من نسيانه ٢٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|             | ٣٦- علاج لقسوة القلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|             | ٣٧- أن الذكر نور للذاكر في الدنيا والآخرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|             | ٣٨- أن الذكر يجعلك في جنة الدنيا ميه و بدور و معروب معروب و و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|             | ٣٩- إدامة الذكر تنوب عن التطوعات منهم من مدود مدود الما عن التطوعات منهم من من مدود الما عن التطوعات من الما الما الما الما الما الما الما ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|             | • 4- أنه سبب للأمان . ي و من معادة من و يعيد عند مدو ويد و معادة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|             | 11- الملائكة تستغفر للذاكر كما تستغفر للتائب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|             | على رفع المذكر من المنافس على رفع المذكر من المنافس على رفع المذكر المنافس على المنافس الم |
|             | ٤٣- الذكر يحفظ عليك ولدك محمد محمد ومحمد ومحمد معمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|             | الذكر يحفظ عليك جوارحك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|             | -20 الذكر يحفظ عليك طعامك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|             | - 13 مسبب الإنجاب الذرية ، بريان المارية ، بر  |
|             | ٤٧- أهل الذكر في أمان من أهوال يوم القيامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 111         | ٨٤- الذي نُشِقل المواذين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

|             | سسس ليلة في بيت النبي ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                         |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ££A         | A contract of the most officers of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٤٩- أهل الذكر في ظل عرش الرحمن .                                                        |
| ٤٥٠         | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | • ٥- الذاكر تُرفع درجته في الجنة                                                        |
|             | لغبى يركاني - المستعدد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | بسمة في بيت ا                                                                           |
| 101         | Name of the State | * كُن مرحًا تبتــــم لك الحياة                                                          |
| ŧ٥ŧ         | E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | * المزاح المعتدل ،                                                                      |
| 200         | <b>0</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <ul> <li>صور من مـزاح النبي عَلِيْكُمْ الله الله الله الله الله الله الله الل</li></ul> |
| tov         | <b>V</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | * موقف طریف معتبی دید دید دید دید دید                                                   |
| ŁOA         | <b>A</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ¥ وموقف آخر                                                                             |
| 109         | <b>4</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 🐙 هذه بتلك كنات ما مدر د                                                                |
| 109         | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | * اللهم حوالينا ولا علينا                                                               |
| ٤٦٠         | · b bang store blo .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | * وينقسم المزاح إلى قــسمين                                                             |
| 173         | <b>1</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 🛥 آداب المزاح                                                                           |
|             | ملاة على النبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | النبى يَنِظِيمُ وفضل الص                                                                |
| <b>£77</b>  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | * الصلاة على النبي عَبِيْكِم                                                            |
| £7.Y        | اقون إليه وتصلون عليه؟!! ٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | * النبي عَلِيْكُم يَشتاق إليكم فكيف لا تشت                                              |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | * مواطن الصلاة على النبي عَيْكُم                                                        |
| £74         | صلاة في آخر التشهد ٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | * الموطن الأول وهو أهمها وآكدها: في ال                                                  |
| 174         | بي عَرَبُكُ : في التشهد الأول 🛦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۽ الموطن الثاني من مواطن الصلاة على المن                                                |
| 279         | يُطِينِيم : آخر القنوت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <ul> <li>الموطن الثالث من مواطن الصلاة عليه عام</li> </ul>                              |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <ul> <li>الموطن الرابع من مواطن الصلاة عليه عليه</li> </ul>                             |
| 274         | <b>A</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الثانية                                                                                 |
|             | به علينيم : في الخطب؛ كـخطبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <ul> <li>الموطن الخامس من مواطن الصلاة عمليا</li> </ul>                                 |
| ٤٧٠         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | الجمعة، والعيدين، والاستسقاء، وغيرها                                                    |
|             | ، النبي عَيْنِكُم : بعد إجابة المؤذن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <ul> <li>الموطن السادس من مواطن الصلاة على</li> </ul>                                   |
| <b>£Y</b> • |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | وعند الإقامة                                                                            |
|             | النبى عَيْشِهِمْ : عـند الدعاء، وله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <ul> <li>الموطن السابع من مواطن الصلاة على</li> </ul>                                   |
| <b>£</b> Y1 | '\                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ثلاث مسراتب                                                                             |
|             | مل النبي عامليني : عبند دخول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | عد الموطن الثمامين من ممواطن الممللة ع                                                  |

|             | الفهرس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٧١         | المسجد، وعند الخروج منه تاسد . به يسر روان ، و مسلمه به ما ياله يله بالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>£Y1</b>  | * الموطن التاسع من مواطن الصلاة على النبي عَيْنِكُم : على الصفا والمروة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|             | * الموطن العاشر من مواطن الصلاة عليه علينها: عند اجتماع القوم قبل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>£YY</b>  | تفرقهمد.پردید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <b>£YY</b>  | * الموطن الحادي عشر من مواطن الصلاة على النبي عليه عليه : عند ذكره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>£Y</b> Y | <ul> <li>الموطن الثاني عشر من مواطن الصلاة على النبي عَيْنِكُم : عند استلام الحجر</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|             | * الموطن الثالث عشر من مواطن الصلاة على النبي عَمَالُكُم : عند الوقوف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| £YY         | <b>3. 3</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|             | <ul> <li>الموطن الرابع عشر من مـواطن الصلاة على النبى عَيْنِ : إذا خرج إلى</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 177         | السوق أو إلى دعوة أو نحوها مستعدد ميد ميسه معدم مستعدد مستعدد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|             | * الموطن الخامس عشر من مـواطن الصلاة على النبي عَلَيْكُم : عقب ختم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|             | القرآن القرآن القرآن القرآن القرآن القرآن المسامة المسا                |
| ŧYŧ         | * الموطن السادس عشر من مواطن الصلاة على النبي عَلَيْكُمْ : يوم الجمعة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|             | * الموطن السابع عشر من مواطن الصلاة على النبي عَلِيْكُمْ : عند القيام مِن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| £Y£         | المجلس المعالم |
| 4544        | * الموطن الشامن عشـر من مواطن الصـلاة على النبي عَلَيْكِم : عند الهم،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| \$A\$       | والشدائد، وطلب المغيفرة كالمعالمية من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 4146        | <ul> <li>الموطن التاسع عــشر من مــواطن الصلاة على النبي طَيِّئِكُم : عند كــتاية</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 240         | المسمه علي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|             | * الموطن العشمرون من مواطن الصمالة على النبي الله عند تبليغ العلم الما العلم العلم العلم العلم العلم العلم الت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 4V**        | إلى الناس عند التذكير والقصص وإلقاء الدرس، وتعليم العلم، في أول ذلك وآخره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 671         | دلك والحره والعشــرون من مواطن الصــلاة على النبي عَلَيْكُم : أول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٤W          | و الموطن الحادي والعسوون من مواطن الطعارة على النبي عليها ، اون<br>النهار وآخره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| • • •       | النهار واعره المسترون من منواطن المصلاة على النبي عالي عالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| £W          | به الموطن النتائي والعشرون من منواطن العشارة على النبي عين العبي عين المناه في النكاح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| J, 1        | * المُوطن الثالث و العشرون من مواطن الصلاة على النبي عُنْكُمْ: في كل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٤W          | موطن يُجتمع فيه لذكر الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

|     | ٧٧ ــــــــــــ ليلة في بيت النبي ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٨                                            |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
|     | لوطن الرابع والعـشــرون من مــواطن الصلاة عــلى النبي عَلِيْتُكِيم : عند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۱#                                           |
| £YA | لحاجة تعرض للعبد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -1                                           |
|     | لموطن الخــامـس والعشــرون من مواطن الصـــلاة على النبي عَلَيْكِم : في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۱ 🛊                                          |
| ŁYA | صلاة في غير الشهدملاة في غير الشهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                              |
|     | لموطن السادس و العشــرون من مواطن الصلاة على النبي عَرَّاكُم : عند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۴ ا                                          |
| ŁYA | ل كلام ذي بال لكام ذي بال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 5                                            |
|     | لموطن أُلسابع والعشرون من مواطن الصلاة على النبي عَيْمَا اللَّهُ : في أثناء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                              |
| £YA | سلاة العيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 0                                            |
| 244 | ضائل وثمرات الصلاة على النبي عِيْنِ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | *                                            |
| 243 | عض صيغ الصلاة على النبي علين النبي المناسبة النبي النب | <b>!                                    </b> |
|     | النبى ويضمة الأمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                              |
| 244 | لابد من الأمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | #                                            |
| 143 | با الأمل؟ المراك الأمل المراك الأمل المراك          | • •                                          |
| 191 | طبيعة الأمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | *                                            |
| 143 | لإيمان قسرين الأمللإيمان قسرين الأمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ۱.                                           |
| 190 | من الألم يأتى الأمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>,</b> *                                   |
| 197 | لأمل عند الأنبياء (عليهم السلام) المن عند الأنبياء (عليهم السلام)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۱.                                           |
| 197 | لأمل عند نبي الله نوح عليـه السلام الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۱.                                           |
| tqy | لأمل عند نبي الله إبراهيم عليه السلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۱.                                           |
| 199 | لأمل عند نبي الله موسى عليه السلام الله موسى عليه السلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | #                                            |
| 199 | لأمل عند نبي الله أيوب عليـه السلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۱.                                           |
| ٥٠٠ | لأمل عند نبي الله يونس عليــه السلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1#                                           |
|     | لأمل عند نبي الله زكريا عليه السلام الله زكريا عليه السلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                              |
| ٥٠١ | لأمل عند نبى الله محمد عِنْ الله محمد ع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۱.                                           |
|     | ثر الأمل على الفرد والأسرة والمجتمع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                              |
|     | أثر الأمل على الفردأثر الأمل على الفرد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                              |
| 0-1 | ىكذا يكون صـــاحب الأمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | *                                            |
| ۵.۶ | - 12 1/41 at 1/41 to 1 |                                              |

| <u> </u>        | الفهرس ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                         |
|-----------------|---------------------------------------------------------------------|
| 0.0             | ج- أثر الأمل على المجتمع                                            |
|                 | * كيف تحصل على التفاؤل؟                                             |
| دم              | النبي ﷺ وإفشاء السلا                                                |
| 017             | <ul><li>پافشاء السلام</li></ul>                                     |
| 017             | <ul> <li>تعليم الله (سبحانه وتعالى) السلام لآدم وذريته .</li> </ul> |
| ٥٢٠             | <b>* آداب السلام</b>                                                |
| 07.             | <ul><li>الأدب الأول: إفشاء السلام</li></ul>                         |
| ٥٢١             | * الأدب الثاني: أن يبدأ المرء من لقيه بالسلام                       |
| 011             | * الأدب الثالث: الحرص على استعمال تحية الإسلام                      |
|                 | * الأدب الرابع: الحرص على إلقاء السلام كاملاً .                     |
| السلام ٢٢٥      | <ul> <li>الأدب الخامس: وجوبُ رد السلام لمن ألقى عليه</li> </ul>     |
| . 077           | * الأدب السادس: رد التحية بأحسن منها أو بمثلها                      |
|                 | * الأدب السابع: اجتناب تحية الموتى                                  |
| 047             | * الأدب الثامن: عدم التشبه بغير المسلمين في تحيته                   |
|                 | * الأدب التاسع: عدم بدء أهل الكتاب وغيز المسلم                      |
|                 | <ul> <li>الأدب العاشر: رد تحية غير المسلم بقول: وعليكم</li> </ul>   |
| •               | <ul> <li>الأدب الحادى عشر: يبدأ الصغير والقليل والراكب</li> </ul>   |
| _               | * الأدب الثاني عشر: السلام عند مفارقة المجلس وا                     |
|                 | <ul> <li>الأدب الثالث عشر: التصافح مع السلام عند التا</li> </ul>    |
|                 | * الأدب الرابع عشر: إعادة السلام إذا حال حائل ي                     |
| ·               | <ul> <li>الأدب الحامس عشر: السلام قبل السؤال والكلام</li> </ul>     |
| 4               | <ul> <li>الأدب السادس عشر: عدم السلام عند قضاء الحام</li> </ul>     |
| •               | <ul> <li>الأدب السابع عشر: إعادة السلام ثلاثًا، خصوصًا</li> </ul>   |
| ٤               | <ul> <li>الأدب الثامن عشر: خفض الصوت بالسلام إذا ه</li> </ul>       |
|                 | * الأدب التاسع عشر: إذا مُرّ على مجلس فيه مسلم                      |
|                 | * الأدب العشرون: التسليم إذا مُسرٌّ على صبيان                       |
| من شخص لاخر ٥٧٧ | <ul> <li>الأدب الحادى والعشرون: استحباب تبليغ السلام</li> </ul>     |
| AYA             | عد ثمرات انشاء السلام                                               |

| ٣٠ ــــــ ليلة في بيت النبي ﷺ                                                                  | •          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ) إفشاء السلام امتثال لأمر الله (جل وعلا) ويد. ويداد ٢٨                                        | (١)        |
| ). إفشاء السبلام قُربة إلى الله (جل وعلا) الإنانانياء المبيد السعاء سندة. 🗛                    | (۲)        |
| ) دليل على الإخلاص                                                                             | (٣)        |
| ) سبب في إشاعة الحب والرحمة بين المسلمين                                                       | <b>(£)</b> |
| ) إفشاء السلام سبب لمضاعفة الحسنات الساء (بيدمايد، مالمسد) حدًا بمبعد، ٢٩                      | (6)        |
| ) إفشاء السلام سبب في دخول الجنة وكالسال سالها. ٣٠                                             |            |
| نضل المصافحة                                                                                   | *          |
| النبي ره وتعدد الزوجات 💮 🖆 🚅                                                                   |            |
| لحكمة من تعدد زوجات الرسول عليك                                                                | 1.         |
| ولا: الحكمة التعليمية المتفاعلة بالاستان الفائد وينس بمعاد ويسانية المحكمة التعليمية           | 1 *        |
| لانيًا: الحكمة التبشريعية». ويتنا ويذه مخساة دور. يعود وي معاد ساء ٣٦ ، ٣١                     |            |
| النَّا: الحكمة الاجتماعية، و. وهو، يستند فيعناه وو و مسد مدالا ٢٧ الحكمة                       |            |
| إبعًا: الحكمة السياسية وفي المُوخَ ما يَجَدُ ما يَجَدُ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ ٢٨                 |            |
| فنيد تهمة خبيثة سمروريه ورووه ومدوله وعورو ومدور والعادر والادروي والادا                       |            |
| نُبُهة زواجه عَيْنِهُم من أمنا عائشة وهي صغيرة السن                                            | *          |
| النبى ربط وغيرة النساء                                                                         |            |
| عاطفة الغيرة عند الزوجة يرمد به برمد . مبر بند . يربعه مدن . ٥٥                                |            |
| كيف عالج النبي عَلِيْكُمُ الغيرة بين نسائه؟ . مُنْدَنَّ ويُنْ مُرْدَنَ ويُنْ مُرْدَنَ          |            |
| صبر على غيرة زوجتك                                                                             | 4          |
| 🗝 النبي ﷺ والضرّابون للنساء 🚽 🚉 🕬                                                              |            |
| تموب الزوجـة لماذا؟                                                                            | ÷          |
| نسوب النساء و و ما محمد محمد ما ما و ما                    | ÷          |
| عدود الضرب وتوعه ما المشاء المثالة المائلة الماء الماء الماء والمناه والماء والماء الماكات ٧٥٠ | <b>- </b>  |
| وقف النبي الكريم لليُظافي من ضرب النساء ٧٧                                                     | * *        |
| باءالاستباب التي تجلب الضمرب للنساء                                                            | *          |
| أما الأسباب التي هي من جهة الزوجة فهي                                                          |            |
| إما عن الأسباب التي هي من جهة الزوج فهي ٢٠٠٠،٠٠٠ ١٨١                                           | J *        |
| ۱ تک: منهم                                                                                     | <u>.</u> k |

| <b>-</b> | ٧٣٧ ليلة في بيت النبي ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|          | » الابتعاد عن العتاب من العاب من العاد عن العاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | • |
| ٦        | <b>* التكيف والمرونة</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ŀ |
| 7.1      | <b>۾ قوة الاعتذ</b> ار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ŀ |
|          | ۾ ماضي الخلاف مستقبل الأمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
|          | • لا تنبش الماضی در                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
|          | ــ لا تترك المشكلات تتراكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| 7.4      | » لا تُخبر ثالثًا الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   |
|          | » احذر الرمال المتحركة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
|          | په د معنو اور مان د مان د د د د د د د د د د د د د د د د کار د د د د کرد د د د د د د د د د د د د د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
| 140      | كيف نفوز بشفاعة النبي ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ł |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |
| 71•      | به النبی علیظیم اول شافع واول مُـشفع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ł |
| 711      | ه النبي عَلَيْكُم يختبئ دعوته شفاعة لأمته المناه المناه يختبئ دعوته شفاعة لأمته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | } |
|          | <b>به شروط النشفاعة مستمامية مستمامية والمستمارة والمستمامة والمستمارة والمستم</b> |   |
| 717      | ﴾ كيف نجمع بين الآيات التي تنفي الشفاعة والتي تثبتها؟ ﴿ وَمُمْ مِنْ مِنْ مِنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ŀ |
|          | » أنواع الشفاعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |
|          | <b>،</b> الشوع الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
|          | ه النوع الثاني والثالث من الشفاعة سيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
|          | به النوع الرابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |
|          | به النوع الخيامس من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
|          | ياتي.<br>هالنوع السادسهالنوع السادسها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
|          | به النوع السابع: شفاعته عَرِيْكِيْج في استفتاح باب الجنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
|          | ر من النوع المشامن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
|          | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
|          | <b>۽ شفاعة الملائكة</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
|          | <b>۽ شفاعة المؤمنين </b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
|          | ه شفاعة أرحم الراحمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
|          | په وهناك شفاعات أخرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - |
| 777      | » وشفاعة الشهداء مستندها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| 750      | ورم ها رهي الحرام وع شهر بن الأمر الرحر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |

| الفهرس ۱۹۳۲                                                                                                |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>* أسباب سقوط العقوبة عن العصاة</b> ويعترب و                                                             |
| » السبب الأول                                                                                              |
| پ السبب الثانی                                                                                             |
| پ السبب الثالث الثالث الثالث                                                                               |
| * السبب الرابع تندر و و و و و و و و و و و و و و و و و و و                                                  |
| والسبب الخامس                                                                                              |
| * السبب السادس                                                                                             |
| * السبب السابع                                                                                             |
| * السبب النثامن                                                                                            |
| * السبب التاسع                                                                                             |
| » السبب العاشر بيان مع بينا وقد و معاملات بين و بالدور و تا دور و دار و دور و دور و دور و دور و دور و ١٣٠٠ |
| <b>* السبب الحبادي عشر من </b>                                                                             |
| ﴾ الشفاعــات الدنيوية                                                                                      |
| ﴾ كيف تفوز بشــفاعة النبي طِيُّكُ                                                                          |
| (١) إقامة التوحيد لله (جل وعلا)                                                                            |
| (٢) حفظ القرآن وخاصة ســورتى البقرة وآل عمران ١٣٥٠                                                         |
| (٣) الصلاة على النبي عَيْنَاتُهُم وطلب الوسيلة له                                                          |
| (٤) كشرة السجبود لله (جل وعلا)                                                                             |
| (٥) الصلاة على النبي عَلِيْكُمْ عَـشراً في الصباح والمساء مــــ منه ١٣٦٠                                   |
| (٦) سكنى مدينة الرسول عَيَّاكُمْ والموت بها به و بعد بسعه ٦٣٦                                              |
| كيف نشرب من حوض النبي ﷺ                                                                                    |
| يه وجوب الإيمان بالحوض                                                                                     |
| پوسعة الحوض                                                                                                |
| # هل الحوض يروى العطشان؟                                                                                   |
| <b>به ما مصدر ماء الحوض؟</b>                                                                               |
| ﴾ أول من يَردِ حوض النبي عَائِبُكُمْ                                                                       |
| ۾ ما عدد الذين سيردون الحوض؟ مُنْ الله مُنْ الله ما ١٤٥                                                    |
| * صفات من يرد الحـوض با با ١٤٦٠ من يرد الحـوض                                                              |

| - ليلة في بيت النبي ﷺ -       | <b>*************************************</b>     |  |  |  |  |
|-------------------------------|--------------------------------------------------|--|--|--|--|
| و منهناد له وقد مهالد. ۱۹۷    | پ منبری عملی حوضینامنده رید                      |  |  |  |  |
| <b>78A</b>                    | * لکل نبی حوض                                    |  |  |  |  |
| 784                           | <ul> <li>* من يُحرَم من ورود الحوض</li> </ul>    |  |  |  |  |
|                               | <b>* ما الكوثر؟</b>                              |  |  |  |  |
| النبي ﷺ يضمن لك بيتا في الجنة |                                                  |  |  |  |  |
|                               | * بيت في الجنة                                   |  |  |  |  |
| 704                           | *نعمة البيت                                      |  |  |  |  |
|                               | * ثلاثة من السعادة وثلاثة من الشقاء              |  |  |  |  |
| <b>11.</b>                    | <ul><li>المساكن أربعة</li></ul>                  |  |  |  |  |
|                               | * ما منكم من أحد إلا وله منزلان                  |  |  |  |  |
|                               | * المؤمن يبنى بيته الذى في الجنة ويهدم بيته الذي |  |  |  |  |
| 777 777                       | * ما أعده الله للمؤمنين في الجنة                 |  |  |  |  |
|                               | * ستنسى كل شقاء مع أول غمسة في الجنة             |  |  |  |  |
| 178                           | * ويُدخلهم الجنة عرّفها لهم                      |  |  |  |  |
| 178                           | * الدنيا وعشرة أمـثالها لأدنى أهل الجنة منزلة    |  |  |  |  |
|                               | * آخـر أهل الجنة دخـولا الجنة                    |  |  |  |  |
|                               | * (الوسيلة) أعلى منزلة في الجنة للنبي عليه الله  |  |  |  |  |
|                               | * قصر النبي عَرِيْكُم في جنة عدن                 |  |  |  |  |
|                               | * قصر مثل الربابة البيضاء                        |  |  |  |  |
|                               | * قصر على نهر الكوثر                             |  |  |  |  |
|                               | * منزل مثل السحاب لسيد الاحباب علي               |  |  |  |  |
|                               | * بيت في الجنة من قسب لخديجة رافي                |  |  |  |  |
|                               | 💥 قصر عمر بن الخطاب فطف                          |  |  |  |  |
|                               | * أهل الجنة هــم الملوك                          |  |  |  |  |
|                               | * لك قوة مسائة رجل إذا دخلت الجنة                |  |  |  |  |
| <b>7YY</b>                    | * هذه خيــمتك في الجنة                           |  |  |  |  |
|                               | چ طوبی لك منزل الملوك                            |  |  |  |  |
| 7 <b>//</b>                   | سمديكين في الفي حدد الأعلى ؟                     |  |  |  |  |

| - YYO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الفهرس   |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|--|--|--|
| يد المساكن الطبية في جنات عدن؟ ممدرج بسمه مريوس و ١٧٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | * من ير  |  |  |  |
| ن عبدًا للرحمن فاز بالغرفة في أعلى الجنان ١٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۽ من کا  |  |  |  |
| العُلى من الجنة لهؤلاء ١٠٠٠ . و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۽ الغرف  |  |  |  |
| بن بالغُرف في الجنة ٢٧٦ بالغُرف في الجنة ٢٧٦ بالغُرف في الجنة بالا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |          |  |  |  |
| اه وخمير منزل منزل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۽ الشهدا |  |  |  |
| ى الجنة لمن آمن بالنبي عَرَاكِم وهاجر وجاهد في سبيل الله ٦٧٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۽ يت فر  |  |  |  |
| ى أعلى الجنة لصاحب الخلق الحسن ١٧٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۽ بيت فر |  |  |  |
| في الله وغرف الجنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۽ الحب   |  |  |  |
| ى الجنة لمن ترك المراء والكذب ١٨٠٠ ٠٠٠٠ م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |  |  |  |
| ى الجنة لمن فوَّض أمره لله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | * بيت ف  |  |  |  |
| في الجنة لمن أطعم الطعــام وألان الكلام وتابع الصيام وصلى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |  |  |  |
| والناس نيام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | بالليل   |  |  |  |
| ريان للصائمين للصائمين يا ١٨١٠ الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -        |  |  |  |
| ى الجنة لمن بنى مسجدًا لله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۽ بيت فر |  |  |  |
| ی الجنة باثنتی عشرة رکعة کل یوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۽ بيت فر |  |  |  |
| الضحى وبيت في الجنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •        |  |  |  |
| ى الجنة لمن سدًّ فرجة في الصف لمن سدًّ فرجة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          |  |  |  |
| نی الجنة لمن عاد مریضًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |  |  |  |
| ى الجنة بدعاء السوق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |          |  |  |  |
| لحمد فنى جنة الرحمن (جل وعلا)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |  |  |  |
| بد نخلاً حول بیتك فی الجنة؟!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |  |  |  |
| ن لا سخط بعده أبدًا ٢٨٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | *رضواد   |  |  |  |
| النبي ﷺ فيبيتك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |  |  |  |
| لناس عند استقبال النبي علين الله علين الله عند استقبال النبي علين الله عليه الله عند استقبال النبي علين الله عليه الله عند السنة الله عند الله عنه عند الله عند الله عند الله عنه عند الله عنه الله عنه عنه عنه عنه عنه عنه عنه عنه عنه عن |          |  |  |  |
| الجنة واحد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          |  |  |  |
| ِ طرق النبي عَرِيْكِم بابك الليلة ١٩٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          |  |  |  |
| سلعة الله غالية الله عالم الله عالم الله عالم الله الله الله عالم الله الله الله الله الله الله الله ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | * ألا إن |  |  |  |
| دخا الني الشائل بم تم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | « V : A  |  |  |  |

| ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                           | _ 777 .             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| على بندهب إلى بيت أبى بن كعب ويطرق بابه 140                                                                     | ريا<br># النبي عاية |
| جابر بن عبد الله راه الله عليه الله الله الله الله الله الله الله ا                                             | * في بيت            |
| على ضيافة أبى أيوب الأنصارى ١٩٠٠                                                                                | ۽ النبي مليّا       |
| محبته للحبيب عَلِيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ | * إكرامه و          |
| ام سُليم فِي الله الله الله الله الله الله الله الل                                                             |                     |
| ليع أن تحب النبي علي الله مثل هذا الحب؟٧٠٢                                                                      | ۽ هل تسته           |
| ن الله وهجرة إلى رسول الله عَيْنِيْنِ ٧٠٧                                                                       | * هجرة إلم          |
| قاء الله (جل وعلا)                                                                                              |                     |
| Y•Y, ,,,                                                                                                        |                     |
| <b>Y•Y</b> ,                                                                                                    |                     |

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

## www.ibtesama.com



www.ibtesama.com





## WWW.Ibtesama.com